
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: La plasticité du christianisme

Autor: Mayr, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überblickt man all das Gesagte, so ergibt sich, dass die
ruhige Überlegung heute schon in vielen Fragen zu einer
Abklärung geführt hat, die eine Verständigung erreichbar erscheinen
lässt. Wenn die Bühnengenossenschaft in ihrer ablehnenden
Haltung verharrt und die erforderliche Reform von einem —
territorial beschränkten — Theatergesetz erwartet, auf das in absehbarer
Zeit nicht zu rechnen ist und dessen Inhalt jedenfalls lange nicht
alle Wünsche der Mitglieder befriedigen wird, so sollten die
Bühnenleiter selbst auf Grund des geltenden arbeiterfreundlichen
bürgerlichen Rechts und in Anerkennung der berechtigten Wünsche
der Mitglieder mit tunlichster Beschleunigung für den ganzen
Bereich der deutschen Bühne ein neues Vertragsformular aufstellen und
in Anwendung bringen, für welches der von den beiden Interessentenverbänden

beratene Kommissionalentwurf nur das Minimum der
Konzessionen1) darstellen dürfte. Die Weiterbenutzung des jetzt
üblichen, hinter dem bürgerlichen Recht unserer Tage
zurückgebliebenen Formulars hat etwas Stoßendes und erweckt den
Schein, dass die tatsächlichen Verhältnisse heute rückständiger
seien, als es in Wahrheit der Fall ist. Ist auch im Bühnenverein
eine Einigung nicht zu erzielen, so sollten einzelne Bühnen mit
der Aufstellung eines neuen Vertrags vorangehen; dieser Vertrag
könnte sehr kurz sein; er müsste im allgemeinen einfach auf das
bürgerliche Recht verweisen und nur wenige spezifisch theater-
rechtliche Fragen im Sinn der obenstehenden Ausführungen regeln.

ZÜRICH Prof. Dr. HERMANN HITZIG

la plasticité du christianisme
Un des arguments, et non des moindres, dont se servent

les apologistes chrétiens pour démontrer l'universalité et l'éternité
de leur religion, est le suivant:

La supériorité du christianisme n'est-elle pas prouvée par
Sa durée même? Voilà dix-neuf siècles qu'il résiste victorieusement

*) Dies gilt auch von den in den vorstehenden Erörterungen nicht
ermahnten Konzessionen betreffend Kostümlieferung, Bezahlung der Vorproben-
a§e und anderes.

555



aux attaques du temps et à celles de ses adversaires. Cette preuve
de vitalité, au point de vue de la science moderne, n'est-elle pas
un certificat de longue vie et de capacité, puisqu'il s'adapte, comme
un organisme bien constitué, si merveilleusement à son milieu?

Par contre, certains adversaires du christianisme lui font un
crime de cette adaptation même. C'est, disent ceux-là, par des

tours de force inavouables, par des compromissions scandaleuses

que le christianisme a pu se maintenir jusqu'à aujourd'hui. Et

l'on répète la remarque d'Alfred de Vigny, qui n'est pas un
compliment: „Le christianisme est un caméléon, il se transforme sans
cesse" (Journal d'un poète).

On ne peut empêcher que la constatation des premiers soit
vraie, puisqu'elle est un fait patent, mais on ne peut s'empêcher
non plus, sinon de s'indigner, du moins-de s'étonner comme les

seconds.
Il est facile de trouver la cause de cette pérennité du

christianisme pendant dix-neuf siècles, à travers tant de civilisations
variées et tant d'idées contradictoires: Le christianisme n'a pas
résisté, il a plutôt transigé et composé avec les forces qui
pesaient sur lui. Cette plasticité qui fut son salut n'est pas due à

la versatilité de ses adeptes, mais elle n'a rien de providentiel,
ni de miraculeux non plus. Elle gît simplement dans la
complexion même du christianisme, on peut dire même sa complexité.

Le christianisme s'appuie sur des textes dont l'autorité ne

fait aucun doute — quoique à des degrés divers — pour ses

adeptes de toutes les confessions. Or, ces textes forment
l'assemblage le plus varié, le plus hétérogène possible. Il ne faut

pas oublier que les chrétiens attachent une grande importance
à l'Ancien-Testament, presque aussi grande qu'au Nouveau-Testament.

Ce n'est que ces dernières années que la critique sacrée,

replaçant chaque livre dans son cadre, a attribué à l'Ancien-Testament

sa signification particulière et sa valeur relative. Seuls les

croyants éclairés ne mettent plus sur une même ligne le Lévitique
et l'évangile de Matthieu par exemple. Mais il y a très peu de

temps encore, tous les croyants, à l'exception des pasteurs
sortant des écoles de théologie libérales, répétaient que „toute l'Ecriture

est divinement inspirée" et ornaient leurs discours de

citations du Psalmiste aussi bien que de l'auteur du Cantique des

556



cantiques! On peut voir encore dans la version française la plus
répandue de la Bible, celle d'Ostervald, les déclarations brûlantes,
les cris d'amour et de volupté adressés à la Sulamite interprétés
comme descriptions mystiques de l'Eglise, qui d'ailleurs n'existait
pas encore!

Les progrès de la critique sont grands, il est vrai, mais leur
pénétration dans les masses est lente. On trouve encore de nos
jours de braves protestants qui „piquent" avec une épingle dans
leur Bible le passage à lire, tant la valeur du Saint Livre leur
paraît uniformément répartie sur toutes les pages.

Bref, la Bible, malgré l'action dissolvante de la théologie
moderne, est toujours la base et la source de la croyance
chrétienne. Elle contient des livres aussi disparates entre eux que
peuvent l'être le Cantique des cantiques, les Nombres, Daniel, la
première partie d'Esaïe, l'évangile de Matthieu, celui de Jean,
'a première épître aux Corinthiens, la seconde épître de Pierre
et l'Apocalypse.

11 est vraiment difficile de trouver une commune mesure
entre ces différents écrits et quand on songe qu'on a exclu de la
collection biblique officielle, du „canon", une œuvre telle que la
Sapience par exemple, qui a été rangée parmi les apocryphes,
°n ne peut que regretter que le hasard, ou si l'on préfère, les
circonstances et les préjugés du moment, aient imposé aux croyants
une chose aussi banale que la deuxième épître de Pierre. Le
bon Homère dort quelquefois, et le Saint-Esprit sommeillait sans
doute aussi quand il a permis qu'on lui attribuât cette prose!

Et non seulement les sujets que traitent les différents livres
de la Bible sont de nature extrêmement variée, mais les époques
de leur rédaction sont différentes et très éloignées l'une de l'autre.
La critique attribue à chacun sa date plus ou moins certaine et
ü n'existe plus guère de théologiens qui attribuent à Moïse la
rédaction du Pentateuque.

Ce n'est pas entre les écrits du Nouveau-Testament et ceux
de l'Ancien-Testament seulement, qu'on trouve cette différence
de nature, mais encore au sein même du Nouveau-Testament.
Ainsi l'évangile de Matthieu a été écrit, selon toute probabilité,
dans la seconde moitié du premier siècle et était destiné à la
conversion de Juifs ou à l'édification d'anciens Juifs convertis:

557



la multiplicité des renvois aux passages de l'Ancien-Testament
le prouve suffisamment. On y trouve en effet à foison la

remarque qui revient comme un refrain: [et ceci arriva] afin que

fût accomplie la parole du prophète concordance qui devait

prouver la messianité de Jésus-Christ.
L'évangile de Luc a une tendance nettement ébionite, c'est-

à-dire attribuant à la pauvreté en elle-même une valeur morale.
Les attaques contre la richesse et les riches, non pas seulement
les „mauvais riches", mais les riches en général (Luc VI, 24)

— son idéal de pauvreté ont fait de cet évangile ,,1'hosanna des

petits et des humbles introduits dans le royaume de Dieu" (Renan).
Quant aux épîtres pauliniennes, elles ont été écrites par un

Juif possédant une éducation judéogrecque. Son esprit forme
comme une sorte de carrefour où se rencontrent plusieurs
civilisations.

11 serait aisé de multiplier les exemples. Mais je renvoie aux
livres de critique qu'ont publiés les Renan, les Havet, les Loisy
dont la lecture est à la fois si captivante et si instructive. Ce que

j'ai dit prouve suffisamment la richesse et la variété des écrits

bibliques, c'est-à-dire des textes sacrés des chrétiens. Songez

qu'une des sources du Pentateuque date probablement du neuvième
siècle avant Jésus-Christ et que la rédaction de la seconde épître
de Pierre peut se placer au deuxième siècle après Jésus-Christ.
Jugez ce que cet écart de onze siècles a pu produire de varié,

de dissemblant et de contradictoire même, si l'on tient compte
de la théorie de la race, du milieu et du moment.

* *
*

Or, à mesure qu'une idée nouvelle ou qu'un système
nouveau triomphait, il était aisé de trouver dans cet arsenal qu'est

la Bible un ou plusieurs passages l'appuyant ou semblant l'appuyer.
Le christianisme fut considéré comme ennemi de l'Etat

jusqu'au jour où l'on découvrit qu'après tout il recommandait
l'obéissance aux autorités, aux puissances établies d'en haut. Quelle

est la puissance terrestre qui ne s'imagine pas tenir son pouvoir
d'en haut?

Cette même complexité de la Bible explique suffisamment 'a

séculaire lutte entre le catholicisme et le protestantisme, tous deux

558



s'appuyant sur des textes formels. Ce point de vue donne le

pourquoi de la lutte et la raison de sa durée.

A considérer cette multitude de textes variés et sans négliger
la „douce sollicitation" qu'ils doivent subir et dont parle Renan,
on s'étonne que les sectes religieuses ne soient pas plus
nombreuses encore. Et Dieu sait leur nombre! Car il suffit d'un
passage biblique, d'un seul, pour justifier une hérésie et provoquer

la fondation d'une „ecclesiola". D'ailleurs, chaque protestant
n'a-t-il pas „son petit religion à part soi", ce dont il est très fier
et qu'il juge être une supériorité écrasante sur la foi grégaire
des catholiques?

L'exemple le plus récent de cette adaptation est la naissance
du christianisme social. Rien n'était plus facile, en présence des
revendications socialistes, que de trouver dans les évangiles et
les prophètes des passages assez précis pour qu'ils s'adaptassent
très bien aux théories à la mode. L'évangile de Luc en particulier
fut largement mis à contribution. Et c'est ainsi que naquit le
christianisme social, par le mariage d'idées ébionites et de théories
modernes. A vrai dire, il y a là un anachronisme et la sociologie
future enregistrera avec étonnement ce produit monstrueux de
deux civilisations absolument différentes. Car on ne peut identifier

sans manquer de sens historique les déclarations de Luc à

base mystique et les théories marxistes nées des conditions
sociales du dix-neuvième siècle.

Cela n'empêchera du reste pas ce „monstre" de vivre tant
bien que mal et d'avoir pour parrains d'excellents citoyens. On
Peut également montrer deux doctrines absolument opposées tirées
des textes bibliques: le célibat des prêtres et le mormonisme.

De même les militaires et les militaristes ont souvent invoqué
'e »Dieu des armées" jusqu'à ce que les clameurs des pacifistes,
s appuyant sur des passages bibliques, les aient fait taire. L'in-
tolérance de l'Inquisition et celle de Calvin purent aussi bien
Se réclamer de textes bibliques que la doctrine moderne de la
liberté de concience. La malice et l'orgueil des hommes, en se
servant du „compelle intrare" ont eu heureusement pour contre-
Poids l'attitude de Jésus-Christ vis-à-vis de ses disciples (Luc IX
52—56).

559



L'opposition irréductible qui existe entre toutes ces théories,

qui toutes prétendent s'appuyer sur des textes sacrés, devrait
suffire à rabattre la joie naïve des apologistes chrétiens et à leur
ouvrir les yeux. # #

*

Cependant ce mimétisme ne s'est pas effectué toujours sans

peine. Témoin l'opposition faite à certaines théories nouvelles,

que l'Eglise a d'abord jugées dangereuses, puis dont elle a dû

s'accommoder, sous peine de mort. Je n'ai pas besoin de

rappeler le procès de Galilée. Cet événement fut du reste le début
d'une période pénible imposée au christianisme par le développement

des sciences physiques et naturelles.
Cette plasticité dont on est si fier a failli être plus d'une fois

impuissante vis-à-vis des théories scientifiques modernes et il a

fallu au système chrétien un effort énorme pour s'accorder avec elles.

Cette constatation doit également réduire au silence les
dialecticiens subtils qui prétendent que tout le mouvement moderne
est en germe dans le christianisme. D'après ce qui précède, il

faut n'y voir qu'un effet du mimétisme et rien d'autre.
On sait en effet que les théories lamarckiennes et

darwiniennes rencontrèrent une sérieuse opposition, non seulement
dans les milieux ecclésiastiques, mais de la part de savants chrétiens

qui, aux arguments purement objectifs et techniques,
opposaient les récits contradictoires de la Genèse. Cuvier fut un
des solennels défenseurs des conceptions traditionalistes, tant au

point de vue naturaliste que chrétien.
Mais peu à peu, sous la poussée de l'amas sans cesse

accumulé des faits en faveur du transformisme, l'opposition venant
des théologiens cessa, et bientôt on vit apparaître, ô surprise, la

doctrine „christian-scientist" réconciliée avec les théories qu'hier
on taxait de subversives. Actuellement la grande majorité des

théologiens protestants et même catholiques ne fait aucune
difficulté pour admettre le darwinisme et le concilie très bien avec

les doctrines bibliques.
Mais par quels tours de force souvent! 11 y a ici non seulement

méconnaissance absolue du point de vue historique et de

l'origine assyrienne de la cosmogonie biblique, mais altération
des textes.

560



En effet, comment concilier le récit biblique de la création
avec les doctrines évolutionnistes Cela paraît impossible au
premier abord. Cela n'a pas empêché certains commentateurs
de dire que les six jours de la Genèse doivent être entendus
comme des périodes! Rien n'autorise du reste cette interprétation,
ni le contexte, ni le sens hébreu du mot „jour".

D'autres théologiens plus sages et plus respectueux des
textes et possédant davantage de sens historique aussi, se
refusent à de pareils tours de passe-passe. Ils déclarent sans
ambages que la Bible n'est pas un traité de science et qu'il est
inutile d'y chercher un traité d'astronomie au sens moderne du mot.

Mais cette attitude passive ne convient pas aux ardents
défenseurs de la foi qui tiennent mordicus à ce que la Bible soit
au courant des travaux et découvertes modernes comme une
encyclopédie! On en raconterait de bonnes sur la naïveté de

certains croyants qui découvrent dans la Bible toutes les inventions,

y compris la locomotive. Et il doit certainement exister
dans quelque village protestant, un brave pasteur de la vieille
école, qui s'efforce de prouver à ses paroissiens ébahis que les

prophètes ou le psalmiste ont annoncé la venue de Wright et de

Blériot, sans oublier le comte Zeppelin. Pourquoi pas? — Il
est étonnant que le mystique Guillaume II n'ait pas encore donné
l'ordre à ses théologiens de prouver que l'empire des airs
appartient de toute éternité aux Allemands!

Il est à noter que ce phénomène d'adaptation n'est pas
particulier au christianisme, mais qu'il s'est produit dans toutes les
doctrines philosophiques ou scientifiques. Le mimétisme du
christianisme ne serait donc pas un fait isolé ou extraordinaire. C'est
là un des effets de la lutte pour l'existence. Le désir de vivre
est vivace aussi bien dans le domaine intellectuel que dans celui
de la biologie1).

En suivant l'exemple illustre de tout à l'heure, on verrait que
Plus un système philosophique a été complexe, plus il a eu de
chances de durer. Bien entendu, il ne s'agit pas de la longueur
matérielle d'une œuvre, mais de sa „polybasie".

*) On remarquera que je ne parle ici que des dogmes, de la croyance.
Le fait que le christianisme a répondu si longtemps aux aspirations de
1 âme n'est pas en question ici.

561



A remarquer également que dans tout système se produit
la scission opérée dans le christianisme entre les „intransigeants"
et les „évolutionnistes", les uns voulant rester fidèles au dogme
primitif et pur, les autres voulant l'accommoder au goût du jour:
cela a eu lieu chez les disciples de Comte, chez les socialistes

et chez les espérantistes

* *
*

Concluons. Si le christianisme a évolué, — ce que prouve
l'histoire de ses dogmes — c'est pour s'adapter aux conditions
nouvelles d'existence. Ce faisant, il n'a pas changé du tout au

tout, mais a mis en évidence l'une ou l'autre de ses doctrines:
mépris de la richesse, quand il s'est agi de vivre côte à côte avec
le socialisme, obéissance aux pouvoirs d'institution divine, quand
il s'est agi d'obtenir la protection des pouvoirs publics.

Mais jusqu'où ira cette plasticité et à ce point de vue là, quel
est l'avenir du christianisme? Pourra-t-il, usant de cette faculté,
trouver sans cesse en lui-même de nouveaux aliments de vie et

de nouveaux accommodements, ou sera-t-il réduit un jour à

s'avouer vaincu?

Si l'on considère que la plus récente phase de la civilisation,
celle que Comte appelait la période „positive" de l'esprit humain,
lui a été pénible et qu'il a eu beaucoup de peine à s'adapter, il

paraît probable que l'ère des difficultés ne fait que s'ouvrir pour
lui. Cependant si, à l'essor des sciences expérimentales succédait
de nouveau une période métaphysique, il aurait un regain
d'actualité, sans qu'il puisse jamais espérer reconquérir la faveur de

tous etvoir se réaliser pour lui le chimérique „consensus omnium"
rêvé par certains croyants. Car la pensée humaine a trop de

combinaisons possibles pour qu'une seule qui a déjà existé se

reproduise jamais dans l'infini des probabilités.

LA CHAUX-DE-FONDS WIELAND MAYR

562


	La plasticité du christianisme

