
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: La mettrie

Autor: Wreschner, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA METTRIE
Durch den gewaltigen Aufschwung, den die Geisteswissenschaften,

namentlich die Psychologie und die Erkenntnistheorie,
in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts nahmen, hat
der Materialismus gegenwärtig viel an Bedeutung und Stoßkraft
eingebüßt. Auch hat er seine große kulturhistorische Aufgabe:
einerseits die Hinlenkung auf genaue und vorurteilslose
Beobachtung der körperlichen Erscheinungen, anderseits die aufklärende
Befreiung von praktisch unheilvollen Vorurteilen und abergläubischen
Irrlehren, zum großen Teil bereits erfüllt. Trotzdem bildet er auch
heute noch die bewusste und namentlich die unbewusste
Weltanschauung zahlreicher Kreise, vornehmlich der Ärzte und
Naturwissenschaftler. Es dürfte daher keine unzeitgemäße Betrachtung
sein, wenn wir heute jenem Manne, der dem Materialismus das
letzte Wort sprach, ihm den krassesten, ja oft einen geradezu
abstoßenden und zynischen Ausdruck verlieh, anläßlich der
zweihundertsten Wiederkehr seines Geburtstages einige Zeilen widmen.
Ein gewisses Gebot der Gerechtigkeit fordert dies sogar. Hat doch
Lamettrie am meisten für seinen Materialismus gelitten, so dass schon
sein Name zu einem Schreckgespenste wurde und F. A. Lange in
seiner vortrefflichen „Geschichte des Materialismus" ihn als den

.»Prügeljungen des französischen Materialismus im achtzehnten
Jahrhundert" bezeichnet. Der Grund hiefür lag nicht zuletzt darin,
dass die meisten seiner wutschnaubenden Schmäher weder sein
Leben, noch sein Wesen, noch seine Schriften kannten.

Dieses Leben zeigt eine große Unruhe und Unstätigkeit, wie
auch der Denk- und Schreibweise Lamettries eine gewisse Sprung-
haftigkeit anhaftet.

Julien Offray de la Mettrie wurde am 25. Dezember 1709
zu St. Malo geboren und zeichnete sich schon während seiner
Schuljahre so aus, dass er mehrere Preise erhielt. Namentlich
für die schöne Literatur und rednerische Leistungen zeigte er
große Begabung und Liebe. Tritt doch auch in seinen Schriften
die Rücksicht auf die Wirkung, das Streben nach Überzeugung
oder besser Überredung durch kraftvolle, oft über das Ziel
hinausschießende Redewendungen, durch Paradoxien, Gleichnisse, Witze,
grelle Farben als ein besonders charakteristischer Zug hervor.

425



Friedrich der Große konnte daher mit Recht sagen: „Lamettries
kaustische Art wird viel mehr Leute überzeugen, als seine Logik". —
Da aber ein Geistlicher besser zu leben habe als ein Dichter,
bestimmte ihn sein Vater, ein wohlhabender Kaufmann, für die

Theologie. Dem Sohne sagte jedoch dieses Studium nicht zu,
und ein Arzt seines Heimatortes vermochte den Vater zu
überzeugen, dass „ein gutes Rezept noch mehr eintrüge als eine
Absolution". Mit großem Eifer führte Lamettrie seine medizinischen
Studien zu Ende, wirkte einige Zeit als Arzt in seiner Geburtsstadt,

gab jedoch bald seine Praxis auf, um sich in Leyden unter
der Leitung Boerhaves weiterzubilden. Von diesem berühmten
Forscher erfuhr er einen tiefgehenden Einfluss in seinem ganzen
Denken, namentlich auch in seiner Weltanschauung. Auch
übersetzte er mehrere Werke seines Meisters, um dann eigene Arbeiten
folgen zu lassen, so dass er bald in allerlei Händel mit mehreren
medizinischen Autoritäten in Paris verwickelt war. Gleichzeitig
bewährte er sich aber auch mit gutem Erfolge als Arzt in St. Malo,
um jedoch schon 1742 nach Paris überzusiedeln. Hier erhielt er
durch einflussreiche Empfehlung die Stelle eines Militärarztes der
Garde. Als solcher machte er mehrere Feldzüge mit und erkrankte
während der Belagerung von Freiburg an einem heftigen Fieber.
Dieses gab ihm Anlaß, an sich selbst die innige Abhängigkeit der
geistigen Kräfte von den körperlichen zu beobachten. Die so
geweckten materialistischen Gedankengänge veröffentlichte er 1745

in der „Naturgeschichte der Seele". Diese Schrift entfesselte
namentlich bei den Theologen einen Sturm der Entrüstung, und
da ein ketzerischer Arzt die französischen Gardisten nicht heilen

könne, ging er seiner Stelle verlustig. Sein ärztliches Wissen und

Können stand aber in so hohem Ansehen, dass man ihn bald

zum Chef der Militärkrankenhäuser der Armee ernannte. Natürlich

trug ihm diese Beförderung den Neid seiner Kollegen ein.
Dazu kam, dass er einem Freunde zuliebe, der königlicher Leibarzt

werden wollte, auf dessen Mitbewerber, die berühmtesten
Pariser Ärzte, eine ebenso geistvolle wie scharfe Satire „Die
ärztliche Politik des Machiavell" veröffentlichte. Diese Schmähschrift
wurde am 9. Juli 1746 in Paris durch den Henker verbrannt, und

Lamettrie floh auf Anraten seiner Freunde nach Leyden. Hier

veröffentlichte er 1748 anonym sein Hauptwerk „L'homme ma-

426



chine", in dem er dem extremsten Materialismus einen so
unverhüllten Ausdruck verlieh, dass er selbst das freie Holland
verlassen musste. Der Hass gegen ihn war um so allgemeiner und
heftiger, als er trotz seiner bitteren Erfahrungen nicht von seiner
beißenden Satire ließ, vielmehr in einem längeren Vorwort sein
Hauptwerk dem ebenso gelehrten wie frommen und sittenstrengen
Albrecht von Haller widmete, der Lamettries „Naturgeschichte der
Seele" in der „Göttinger Gelehrten Zeitung" abfällig besprochen
hatte. Die Widmung enthielt nur eine harmlose Lobrede auf die
Freude am Studium. Haller aber verstand keinen Spass, sondern
verwahrte sich tief entrüstet in einem ausführlichen Briefe gegen
die Zueignung dieses „ebenso gefährlichen wie unbegründeten
Werkes". Gott, der Religion und sich glaubte er dies schuldig
zu sein. Lamettrie antwortete mit einer kleinen Schrift „Le petit
homme à longue queue", in der er erzählte, dass Haller mit ihm
e|nst in Göttingen in Gesellschaft einiger lustiger Dämchen ein
übermütiges Gelage mitgemacht und da eifrig über Gott und
Vorsehung philosophiert habe. Nun geriet Haller, obgleich er selbst

zugab, dass es sich nur um eine Persiflage handle, in die höchste
Erregung und erbat sich von Maupertuis, dem Präsidenten der
Akademie in Berlin, Schutz: Schon aus Prinzip habe er an solchen
Gelagen nie teilgenommen; aber selbst wenn er es gewollt hätte,
würde es ihm seine schwache Gesundheit nie erlaubt haben; sein
Alter, die Zahl seiner Kinder und die in Göttingen herrschende
Sitte sprächen wohl schon zur Genüge gegen eine solche frivole
Verdächtigung; nur einmal, zu zwanzig Jahren, habe er ein Liebesgedicht

„Doris" gemacht, aber dies sei doch entschuldbar, da er
darin seine ihm angelobte Braut fünf Monate vor der Vermählung
Wit ihr besang. Maupertuis suchte ihn damit zu beruhigen, dass
Eamettrie doch einmal so spöttisch veranlagt sei und niemand
ar> Hallers Frömmigkeit und Sittenstrenge zweifle.

Ein gutes Herz, verwirrte Phantasie —
Das heißt auf Deutsch ein Narr war Lamettrie

Sagte er nicht untreffend. Haller war jedoch mit dieser laxen
Verteidigung nicht zufrieden, und Lamettrie druckte auch weiterhin

die Vorrede, auf die er als rhetorische Leistung stolz war,
ab „Mit Erlaubnis des sehr berühmten, sehr weisen, aber sehr
Pedantischen Herrn Haller".

427



Dieser allerdings etwas derbe, aber keineswegs böswillige
Humor gewann Lamettrie auch manche Freundschaften, namentlich

die Friedrichs des Großen. Als er nämlich heimlich, aller Mittel
beraubt, von Freunden und Verwandten verlassen, aus Holland
floh, da rief ihn der freisinnige König an seinen Hof und schrieb

an Maupertuis: „Ich möchte den Lamettrie hier haben, von dem
Sie mir sprachen. Er ist ein Opfer der Pfaffen und der Narren,
bei mir könnte er in Freiheit schreiben: ich habe eine mitfühlende
Liebe für die verfolgten Philosophen. Ich wäre auch einer, wenn
ich kein König wäre." Lamettrie folgte dem ehrenvollen Rufe
und verlebte als Vertrauter und Vorleser des Königs und als

Mitglied der Berliner Akademie die glücklichste Zeit seines Lebens,
während der er neben einer ärztlichen Praxis auch eine Reihe
medizinischer und philosophischer Schriften veröffentlichte, zum
Beispiel L'homme plante 1748, L'art de jouir ou l'école de la

volupté 1751, Vénus métaphysique ou essai sur l'origine de l'âme
humaine 1751. Trotzdem ergriff ihn die Sehnsucht nach seinem
Vaterlande und er suchte durch Voltaires Vermittlung die
Erlaubnis zur Rückkehr dahin zu erlangen. Bevor jedoch noch die

Verhandlungen zu Ende geführt waren, ereilte ihn der Tod. Der
französische Gesandte in Berlin, den er von einer schweren Krankheit

geheilt hatte, lud ihn zu einem Mittagsmahl, bei dem es

getriiffelte Pasteten gab. Gleich nach Beendigung der Mahlzeit
erkrankte Lamettrie an einem heftigen Fieber und Delirium, so
dass er im Hause des Gesandten bleiben musste; er verordnete
sich selbst einen Aderlass nach dem anderen, dessen Bedeutung
er gegen seine Kollegen verteidigte — aber ohne Erfolg: schon
nach dreitägiger Krankheit starb er am 11. November 1751.

Natürlich benützten die Gegner den Genuss der Pastete, um als
Todesursache die zügellose Gier nach sinnlichen Genüssen
hinzustellen. Es ist dies offenbar eine ebenso alberne und boshafte

Unterstellung wie die Behauptung, dass Lamettrie angesichts des

Todes wieder seinen Frieden mit der von ihm viel geschmähten
Kirche machte. In Wirklichkeit starb er mutig und gelassen, treu
seinem Humor wie seiner Lehre. Friedrich der Große selbst

widmete ihm einen ehrenden Nachruf.
Die hauptsächlichsten Stützen für seine Weltanschauung

entlehnte Lamettrie seiner Fachwissenschaft, der Medizin, wie der

428



Naturwissenschaft überhaupt. Nur die Ärzte, die Philosophen
sind, haben das Recht, über die Seele zu sprechen, nicht die
Philosophen, die keine Ärzte sind, noch weniger die Theologen,
bei denen zur Unkenntnis noch der Fanatismus trete. Alles kommt
auf Erfahrung und Beobachtung an; die Sinne sind die einzigen
zuverläßigen Führer, sie liefern erst die Grundlagen für alle
weitere geistige Arbeit. Das Sinnliche ist aber an den Körper
gebunden. Alles was in uns empfindet, denkt und will, sind die
materiellen Stoffteilchen. Wie der Materie die Bewegung zukommt,
so auch die Empfindung. Allerdings, wie die Materie es anfange
zu empfinden, ist schwer zu sagen, aber vieles andere bleibt auch
rätselhaft. Jedenfalls ändert dies nichts an der Tatsache, dass
„Seele" ein leeres Wort ist, das erst dann einen vernünftigen
Sinn erhält, wenn man darunter den denkenden Teil unseres
Körpers versteht. Dieser ist das Gehirn, das ebenso seine Denkfibern

habe, wie die Beine ihre Muskeln zum Gehen. Wächst
doch die Seele mit dem Leibe und nimmt mit ihm ab. Ob die
Materie als solche oder erst in ihrer Organisation zu empfinden
vermöge, ist von untergeordneter Bedeutung. Zeigt doch die

vergleichende Anatomie eine vollkommene Analogie zwischen
menschlichem und tierischem Organismus, ja in manchem ist dieser
sogar jenem noch überlegen. Was den Menschen auszeichnet, ist
die vollkommenere Organisation seines Gehirns. Hält es doch
Lamettrie für möglich, dem Affen die Sprache beizubringen, da
es zu jener Zeit auch zum ersten Male gelang, Taubgeborne
hören und sprechen zu lehren. Im übrigen ist die Sprache der
Gebärden und Mienen viel beredter als die der Worte, und jene
kommt sicherlich auch den Tieren zu. Ja, Lamettrie spricht bereits
über den Ursprung der Sprache die Ansicht aus, dass die am
besten organisierten Menschen, welche daher auch ein besonders
feines Empfindungsvermögen besaßen, leicht ihre Eindrücke in
sPontan erzeugten Tönen zum Ausdruck brachten, wie ja auch
die Tiere ihre Affekte und Bedürfnisse in hörbaren Lauten äußern.
Giese Menschen wurden die Sprachlehrer der übrigen, da die
Kunst nur eine Tochter der Natur ist. „Wie eine Violinsaite oder
eine Klaviertaste erbebt und einen Ton gibt, so sind die Saiten
Jus Gehirnes, durch tönende Strahlen getroffen, angeregt worden,
die Worte, die sie berührten, wiederzugeben oder zu wiederholen".

429



So enstand aus dem „Gefühl oder Instinkt" der Geist und durch
diesen das Wissen. Damit wird dem Werte der geistigen Errungenschaften

des Menschen kein Abbruch gethan. Wertvolle
Eigenschaften, welche die Natur verleiht, sind nicht minder schätzenswert

als erworbene. „Geist, Schönheit, Reichtum, Adel haben,
obwohl Kinder des Zufalls, alle ihren Wert ebenso gut wie
Geschicklichkeit, Wissen, Tugend usw. Menschen, die die Natur
mit ihren brillanten und seltensten Gaben überhäuft hat, müssen

diejenigen beklagen, denen sie verweigert worden sind; aber sie

können ihre Überlegenheit ohne Hochmut und verständig
empfinden. Eine schöne Frau, die sich hässlich hielte, wäre ebenso

lächerlich wie ein Mann von Geist, der sich für einen Narren
hielte. Übertriebene Bescheidenheit (übrigens in Wahrheit ein
seltener Fehler) ist eine Art von Undankbarkeit gegen die Natur."
Selbst eine „Seele aus Kot", die mit einem Blicke die Zusammenhänge

und Folgen einer Unendlichkeit von Ideen aufdeckte, wäre
viel höher einzuschätzen, als eine dumme und einfältige Seele,
die aus den kostbarsten Elementen geformt ist. Ein Philosoph
errötet nicht ob der Erbärmlichkeit seines Ursprungs.

Wie innig Seelisches an Körperliches gekettet ist, zeige die

Erfahrung auf Schritt und Tritt. Welchen Einfluss übt nicht eine
Mahlzeit auf unser geistiges Befinden aus! Mit dem Körper
erkrankt auch die Seele. „O über die schöne Seele und den mächtigen

Willen, die nur soweit handeln können, als die Körperzustände

es ihnen gestatten und deren Geschmack sich mit dem
Alter und dem Fieber ändert!" Eine Dosis Opium versetzt in
süsse Betäubung, Wein in einen glücklichen Rausch, Kaffee
beseitigt Schmerzen und Kümmernisse. Der Genuss rohen Fleisches
macht wild; dass die Engländer von Hass, Hochmut und
Verachtung der anderen Nationen erfüllt sind, hat hierin zum Teil
seinen Grund. Zum Teil. Denn neben der Ernährungsweise
kommen noch andere physische Faktoren für den Geist eines

Volkes in Betracht, namentlich die klimatischen Verhältnisse.
Wird doch ein Mensch durch den Wechsel des Klimas in gleicher
Weise beeinflusst, wie eine Pflanze, die man versetzt.

Neben der Organisation bedingt der Unterricht die bevorzugte
Stellung des Menschen. „Ohne ihn wäre auch das bestorganisierte

Gehirn dem Untergange geweiht, wie der bestausgestattete

430



Mann ohne Gesellschaft stets ein grober Bauer bliebe. Darum
ist für einen Menschen von Geist die beste Gesellschaft seine
eigene, falls er nicht seinesgleichen findet. Der Geist rostet in
Gesellschaft solcher, die keinen haben, aus Mangel an Übung ein".

Die Unsterblichkeit ist ein praktisch unwichtiges Problem.
Die Materie ist ewig; auch die schlaueste Raupe kann sich nicht
verstellen, dass sie als Schmetterling weiter leben würde. „Ebenso
geht es uns. Was wissen wir von unserer Bestimmung mehr als
von unserem Ursprung? Unterwerfen wir uns also einer ewigen
Unkenntnis, von der unser Glück abhängig ist. Wer so denkt,
wird weise, gerecht, beruhigt über sein Schicksal und dadurch
glücklich sein. Er wird den Tod erwarten, ohne ihn zu fürchten
oder ihn herbeizusehnen, und da er das Leben liebt, wird er
kaum begreifen, wie in dieser Welt voller Freuden Lebensüberdruss
ein Herz verderben kann."

1st Seele gleich Gehirn, dann hat auch der Atheismus seine
Berechtigung. Allerdings, Lamettrie gibt zu, dass die größte
Wahrscheinlichkeit für die Existenz eines höchsten Wesens spricht.
Aber wir kennen die Macht der Natur nicht, in ihrem Schoß
verborgene Ursachen können alles hervorgebracht haben. „Den
Zufall ausschalten, heißt aber noch nicht die Existenz eines
höchsten Wesens beweisen, da es ja etwas anderes geben kann,
Was weder Zufall noch Gott ist, sagen wir die Natur, deren
Studium demgemäß nur Ungläubige heranbilden kann, wie es
die Denkart aller ihrer tüchtigsten Forscher beweist". Jedenfalls
jst auch die Existens Gottes nur eine theoretische Frage ohne
jede praktische Bedeutung. Der Atheismus führt nicht notwendig
zur Unsittlichkeit, ebenso wenig wie die Religion die Sittenstrenge
verbürgt. Im Gegenteil, wäre er allgemein verbreitet, dann gäbe
es keine Religionskriege. Der religiöse Fanatismus hat mehr
Störungen des Einzelglücks, der staatlichen Ruhe und des Völker-
Wiedens verursacht als alle Laster zusammen. Unter der
Herrschaft des Atheismus würden die Sterblichen „taub für jede andere
Stimme, ruhig nur den zwanglosen Ratschlägen ihrer eigenen
Individualität Folge leisten: diese sind die einzigen, die man nicht
ungestraft missachtet und die uns auf den angenehmen Pfaden
der Tugend zum Glücke führen können... Wir buhlen hier
nicht um die Zustimmung des Pöbels. Wer in seinem Herzen

431



dem Aberglauben Altäre errichtet, ist zur Anbetung der Götzen
geboren, aber nicht, wahre Tugend zu empfinden." Ja selbst wenn
es einen Gott gibt, dann hat er Natur und Offenbarung zugleich
geschaffen und uns die eine gegeben, um die andere zu erklären,
und die Vernunft, um beide in Einklang zu bringen. „Die Materie
hat nur für grobe Augen, die sie in ihren glänzendsten Werken
verkennen, etwas Niedriges an sich."

Mit diesen Auffassungen steht endlich auch die Moralphilosophie

Lamettries in vollstem Einklänge. Das Sittengesetz ist ein

Naturgebot, „ein Gefühl, das uns lehrt, was wir nicht tun dürfen,
weil wir nicht wollen, dass man es uns tue". Dieses Gefühl ist
eine Art Furcht oder Schrecken, das für die Gattung wie für das

Individuum sehr heilsam ist. Als Naturgebot ist die Sittlichkeit
wieder nicht nur den Menschen eigen. Auch das Tier unterscheidet
zwischen Gut und Böse und macht sich aus seinen Taten ein
Gewissen; der Hund bereut es, seinen Herrn, der ihn neckte,
gebissen zu haben. Manche Menschen unterscheiden sogar noch

weniger zwischen Tugend und Laster als das Tier. „Der Mensch
ist aus keinem kostbareren Ton gebildet; die Natur hat einen
und denselben Teig verwandt und nur die Hefe ist verschieden."
Denn selbst, wenn den Tieren die Sittlichkeit fehlte, bliebe der
Mensch eine Maschine wie das Tier, nur mit einigen Rädern und
Federn mehr. — Ist also auch alle Moral an das Materielle
gebunden, dann ist die sinnliche Lust das höchste Gut. La-
mettrie bekennt sich zu einem entschiedenen Hedonismus. Die
Natur hat uns einzig dazu erschaffen, glücklich zu sein. „Wir
sind ursprünglich nicht geschaffen, um Gelehrte zu werden; dass

wir es geworden sind, ist vielleicht eine Art von Missbrauch unserer
organischen Fähigkeiten, und das belastet den Staat, der eine

Menge von Müßiggängern ernährt, welche die Eitelkeit mit dem
Namen Philosophen geschmückt hat." Anderseits gibt jedoch
Lamettrie zu, dass, so berechtigt auch alle Lust ist, die einzelnen
Lustarten doch verschieden zu bewerten sind: die Sinnenlust ist

intensiv und kurz, die geistige Lust ruhig und dauernd. Das

Glück ist also zwar unabhängig von Bildung und Wissen; auch die

Unwissenden sind glücklich, ja selbst der Wahnsinn kann einen

beglückenden Zustand herbeiführen. Trotzdem ist nicht zu
verkennen, dass die Bildung das Glück steigern kann: wird die Ver-

432



nunft von der Natur geleitet, dann ist sie ein guter Führer,
befreit von albernen Vorurteilen, namentlich den religiösen, und
beruhigt die Seele. Nicht selten zerstört sie aber auch das Glück.
So bezieht sich die Reue nur auf Vergangenes, verdirbt durch
Selbstkasteiung die gegenwärtige Lust und ist für die Zukunft
ohne Einfluss. Denn alles Handeln vollzieht sich mit Notwendigkeit,

wobei allerdings Lamettrie übersah, dass die Reue eine neue
Triebfeder bei dem zukünftigen Verhalten abgeben kann. Von
größerem Interesse und Wert ist es daher, wenn er die notwendige
Bedingtheit alles Handelns dazu benutzt, um im Gegensatz zur
damaligen Barbarei der Strafen ein besseres Verständnis und eine
humanere Behandlung des Verbrechers zu fordern. Gewiss, das
Interesse der Gesellschaft macht seine Bestrafung notwendig. Ist
doch das Gesetz zur Abschreckung vom Bösen unerläßlich, und
ist es doch ein Recht der Gesellschaft, das sozial Gute, das heißt
die Bevorzugung des öffentlichen Interesses vor dem privaten
durch Erziehung herbeizuführen. Aber jedes Verbrechen trage
schon seine mehr oder minder grausame Sühne in sich, und vor
allem dürfe eine Strafe nur so weit ausgeübt werden, als es die

Erhaltung der Gesellschaft fordere. Sie darf nicht eine nutzlose
und ungerechtfertigte Vermehrung der menschlichen Unlust sein;
liegt es doch im Interesse gerade der Gesellschaft, heitere Menschen
heranzuziehen, da nur diese gesellig und gefällig sind, während
Entsagung rauh, intolerant und ungesellig mache. Nur
ausgezeichnete Ärzte sollten daher Richter sein.

Genug Handhaben für Schmähungen und Verfolgungen bot
also Lamettrie, namentlich durch seine Moraltheorie. Trotzdem
stand er in seinem sittlichen Lebenswandel nicht etwa tiefer als
Mancher Vertreter der Askese, zum Beispiel Schopenhauer, oder
als die meisten seiner Zeitgenossen. Allerdings wollte er lieber
lüderlich als fromm erscheinen, aber doch nur deshalb, weil zu
seiner Zeit unter dem Deckmantel heuchlerischer Frömmelei
soziale Fäulnis die gesellschaftlichen Kreise Frankreichs verseucht
hatte. Gerade dem Ekel an dieser allgemeinen Verderbtheit
verdankte der Materialismus zum Teil seine Bedeutung. Wie wenig
in der Tat Materialismus und Sittenstrenge sich ausschließen, zeigt
am besten Lehre und Leben in der Stoa. Aber auch Lamettrie sagt:
»Mit dem Sittengesetze steht es also, dass, wer es streng beachtet, ein

433



ehrenwerter Mensch ist, der das Vertrauen des ganzen
Menschengeschlechts verdient. Wer ihm aber nicht gewissenhaft Folge
leistet, ist ein Betrüger oder Scheinheiliger, dem ich nicht traue,
wenn er auch noch so auffallend den äußerlichen Schein einer

Religion zur Schau trägt." Ja trotz seiner Lustlehre behauptet

er: „Jede Moral, die die Mäßigkeit nicht lehrt, ist unfruchtbar:
sie ist die Quelle aller Tugenden, wie die Unmäßigkeit die aller
Laster ist." Selbst seine Gegner konnten ihm nicht nachweisen,
dass er sich in seinem sittlichen Lebenswandel etwas zu schulden
kommen ließ, geschweige denn, dass er jener Wüstling war, für
den man ihn verschrie. Dagegen ist es sicher, dass er voll
begeisterter Verehrung für die Natur und ihre Allmacht war. „Brecht
die Kette eurer Vorurteile, bewaffnet euch mit der Fackel der
Erfahrung und ihr werdet der Natur die Ehre erweisen, die sie

verdient, statt aus der Unkenntnis, in der sie euch gelassen hat,

irgendwelche Schlüsse zu ihrem Nachteil zu ziehen!" ruft er aus.
Und er befolgte gewissenhaft diese Aufforderung. Seine Liebe

zur Natur war nicht bloß eine untätige Verehrung, sondern ging
aus ernster Arbeit hervor und führte zu eingehenden Studien.
Er nahm seinen Beruf wie seine Wissenschaft sehr ernst. Er

kämpfte unerschrocken gegen die Charlatanerie, welche sich in
den medizinischen Kreisen Frankreichs damals breit machte, und

er scheute nicht davor zurück, sich auf diese Weise sehr einflussreiche

Gegner zu schaffen. 1st doch das Vorwort zu seinem

Hauptwerk ein Hymnus auf die Freude am Studium, gibt er doch
seine Praxis auf, um unter dem berühmten Boerhave sich
weiterzubilden, veröffentlicht er doch neben seinem Berufe noch
zahlreiche Arbeiten und baut sich doch seine Weltanschauung auf
einer eingehenden Kenntnis der Naturwissenschaft wie auch der

Philosophie auf! Mit seiner Liebe zur Natur und seinem
unerschütterlichen Glauben an die Macht der Naturkenntnis hängt aber
ferner auch einer seiner sympathischsten Charakterzüge, sein

Mitgefühl mit den Verbrechern, für die er in ernster Menschenliebe
eine humanere Behandlung fordert, engstens zusammen. Denn

er empfiehlt nicht das Verbrechen, aber sucht es als eine Krankheit

aus der menschlichen Natur zu begreifen und zu entschuldigen.
Vergessen wir auch nicht, mit welchem Mut, unbekümmert um
seinen Vorteil, ja um seine Existenzmöglichkeit, er trotz aller

434



bitteren Erfahrungen und Verfolgungen seine Weltanschauung
verkündete und zur Geltung zu bringen suchte. Und dies tat er
nicht etwa aus Eitelkeit und Ruhmsucht. Diese lag ihm völlig
fern. Sagt er doch einmal in einem „Brief an seinen Geist" zu
sich, „mein Freund, du denkst, und du schreibst zu schnell
warum zum Beispiel hast du dieses Werk geschrieben, der Mensch
als Maschine? Sollte das nur geschehen sein aus Eitelkeit, drucken
zu lassen, was alle vernünftigen Leute, was alle diejenigen, die
sehen, wie es in der Welt zugeht, sich ins Ohr sagen? Oder
geschieht es nicht nur, weil deine Maschine so eingerichtet ist,
dass sie nur so und nicht anders denken kann?" Lamettrie
vertrat weder praktisch noch theoretisch einen moralischen
Nihilismus; auf ihn selbst passt die Schilderung des Materialisten am
Schlüsse seines Hauptwerks: „Für die Natur wird er voller Achtung
sein, je nach dem Grade des Gefühls und der Wohltaten, die sie
ihm erwies; glücklich, sie empfinden und bei dem herrlichen
Schauspiel der Welt zuschauen zu dürfen, wird er für sie voller
Erkenntlichkeit, Anhänglichkeit und Zärtlichkeit sein und sie sicher
nie in sich oder anderen zerstören. Was sage ich: Voller Mensch-
iichkeit wird er ihren Charakter sogar in seinen Feinden lieben.
Urteilet, wie er demnach die anderen behandeln wird. Er wird
die Lasterhaften beklagen, ohne sie zu hassen, denn sie werden
in seinen Augen nur missratene Menschen sein. Nachsichtig für
die Fehler in der Bildung von Geist und Körper, wird er darum
deren Schönheiten und Tugenden nicht weniger bewundern. Die
Menschen, welche die Natur begünstigt hat, werden ihm mehr
Rücksicht zu verdienen scheinen, als die von ihr stiefmütterlich
behandelten. So sieht man, dass die natürlichen Gaben, die
Quellen alles Erreichbaren, im Munde und Herzen des Materialisten
e|ne Huldigung finden, die jeder andere ihnen ungerechterweise
verweigert. Endlich wird der Materialist, da er seiner eigenen
Eitelkeit trotzend davon überzeugt ist, dass er nur eine Maschine
oder ein Tier ist, seinesgleichen sicher nicht schlecht behandeln.
Er weiß zu gut über die Natur solcher Handlungen Bescheid,
deren Unmenschlichkeit stets ein Rückfall auf frühere Entwicklungsstufen

ist. Kurz, er will gemäß dem allen Tieren gegebenen Naturgesetz

andern das nicht tun, was er nicht will, dass ihm geschehe."
ZÜRICH ARTHUR WRESCHNER

435


	La mettrie

