Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5(1909-1910)

Artikel: Die Bedeutung der Kunst : eine Auseinandersetzung mit Fr. W.
Foerster

Autor: Falke, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LJ

®
."o.oo-’ © s
-t

‘B K3
[ P | e e g

DIE BEDEUTUNG DER KUNST

EINE AUSEINANDERSETZUNG
MIT FR. W. FOERSTER

Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
Hat auch Religion;
Wer jene beiden nicht besitzt,
Der habe Religion.
GOETHE, Zahme Xenien.

Es gibt ein unfehlbares Mittel, Prophet zu werden: wenn man
der groBen Menge ihr ,Ich kann nicht!“ in ein ,Du sollst nicht!®
verwandelt. Das ist die psychologische Erkldrung des Erfolges,
dessen sich Fr. W. Foerster seit Jahren erfreut und der in unsern
Tagen sogar zur Griindung einer kleinen Gemeinde gefiihrt hat;
wer den Menschen sagt, dass die ihnen durch tausend Umstédnde
aufgezwungene Nichtbefriedigung ihrer Wiinsche ein Verdienst sei,
wie sollte der nicht gliihenden Beifall finden? Und wer wiisste
nicht, dass in der Askese das Negativ aller jener Wolliiste liegt,
die man im Positiv so sehr verabscheut; ja, dass die durch As-
kese erhohte Genusskraft oft den raffiniertesten Genuss in potentia
darstellt?

Nun hat Foerster in der letzten Nummer von ,Wissen und
Leben* unter dem Titel , Asthetische und religios-sittliche Kultur*
einen Aufsatz verdffentlicht, der die Hauptgesichtspunkte eines
vor bernischen Geistlichen gehaltenen Vortrages wiedergibt. Dieser
Aufsatz ist trotz seinen Klauseln nichts anderes als eine Schméhung
der kiinstlerischen Bestrebungen unserer Tage und eine vollige
Verkennung des Wesens der Kunst iiberhaupt; zwischen den

345



Zeilen kann man deutlich genug lesen, wo das Herz und die
Sympathien des Verfassers weilen. , Wir leben heute in einer Zeit,
in der sich alle Lebensfunktionen von den Heilswahrheiten der
Seele 16sen und dadurch selber ihre tiefste Gesundheit verlieren®;
dagegen: ,Im Mittelalter diente die Kunst der Verherrlichung der
Weltiiberwindung, nicht der Weltvergotterung — solche erhabene
Stellung gegeniiber dem Leben gab ihr die rechte geistige Stérke
zur hochsten Auffassung und Verarbeitung der Wirklichkeit und
verhinderte sie, in den Kultus des Fleisches zu verfallen und den
Erdenkloss zu vergottern, statt den gottlichen Odem, den heiligen
Geist zu feiern.“

Gottlicher Odem, heiliger Geist! Im Mittelalter liegt Foersters
Ideal, und fiir die katholische Kirche macht er wirksamere Propa-
ganda, als die in der Schweiz nicht mehr geduldeten Jesuiten es
tun konnten. Noch immer ist die katholische Kirche der schwarze
Abgrund, der auf den Salto mortale gerade der verwegensten
Geister wartet; noch immer ist das Kreuz der letzte Halt, wenn
einem Himmelsstiirmer bei seiner Gottihnlichkeit bange wird.
Das Urteil dariiber enthilt schon ein Broschiirentitel aus der Zeit
unserer Klassiker: ,,Wie Fritz Stolberg ein Unfreier ward!“

Eigentlich beriihrt es seltsam, dass viele Heilige nicht etwa
durch Anhoren eines ethischen Kollegs, sondern gerade durch
derbstes Sinnenleben zu ihrer Heiligkeit gekommen sind! (Auch
Faust gelangt zur endlichen Verklirung nur auf diesem Wege!)
Aber die katholische Kirche hat genug Heilige, nur nie genug
Anhénger, und solche — ja, Anhédnger der Kirche iiberhaupt —
weiB Foerster trefflich zu werben. Wer sich erst einem Dutzend
,Du sollst!“ duckt, der verlangt auch nach einem Herrn (und oft
nicht nur nach einem kirchlichen!) — die Rechnung stimmt immer!

Aus der Knechtschaft der Sinne in die Knechtschaft des Geistes:
fiir diesen vielbegangenen Weg ist uns ein neuer Prophet erstanden-
Nicht umsonst wird die Kunst (oder das, was man darunter ver-
steht) verdéchtigt; ist sie doch neben der Wissenschaft die einzige
Waffe gegen den hierarchischen Despotismus! Darum diirfte €5
an der Zeit sein, eines der kostbarsten Giiter des modernen Kultur
menschen vor solchen Verunglimpfungen zu schiitzen und einmal
in seiner ganzen Bedeutung zu wiirdigen.

*

*
*

346



I.

,Verachte nur Vernunft und Wissenschaft, des Menschen aller-
hochste Kraft, so hab’ ich dich schon unbedingt!® ruft Me-
phisto, der ,Sendling der Holle“, Faust zu, ehe er ihn durch das
»Schale Leben“ schleppt. Die einzelnen sinnlichen Geniisse sind
Staub; aber auch das (Gefiihl wie Erkenntnis in sich begreifende)
Absolute, dem Faust sich durch natiirliches und magisches
Wissen, durch Induktion und Intuition zu ndhern versuchte, taugt
dem Menschen nicht: es hat ihm ,schier das Herz verbrannt®!
Im Handeln, in der Bearbeitung der Wirklichkeit, findet Faust end-
lich Befriedigung; im Wollen, das aus einem empfindenden Herzen
auf einen Gegenstand in der Erscheinungswelt hinzielt, wird die
Verbindung zwischen Gefiihl und Erkenntnis hergestellt: erst
Forscher, dann Geniefler, ist Faust zuletzt zum Arbeiter geworden
— mit volligem Verzicht auf absolute Forderungen, indem er sich
resigniert zum allgemeinen Wechsel der Dinge bekennt und zu-
frieden ist, die Forderungen des Tages und der ndchsten Zukunft
zu erfiillen.

Ich erinnere an diesen Prototypen des strebend sich bemiihenden
Menschen, weil er ein Beispiel ist fiir jene Voraussetzungslosigkeit,
ohne die es keine wahre innere Freiheit gibt: Faust bricht mit
allen Normen, um durch Erfahrung zu einer neuen, selbsterworbenen
und darum um so dauerhafteren Direktive des Lebens zu gelangen.
Nun wird freilich niemand verlangen, dass jeder Mensch diesen
SO schmerzlichen Weg immer aufs neue in concreto durchmesse;
Wohl aber ist es des modernen Menschen — und vor allem des
Studierenden modernen Menschen — einzig wiirdig, dass er den
Aufbau seiner Weltanschauung von Grund aus neu beginne und
Sich nicht an irgend einen bequemen Pfeiler anlehne. Misstraut
darum allen denen, die da groBe Worte machen vom heiligen
Geist und gottlichen Odem und euch Heilswahrheiten der Seele
Predigen! Unerbittlich sei euer Denken und an kein Erz solit
ihr glauben, das nicht euer eigener Hammer gepriift hat!

Wenn man den Aufsatz Foersters durchliest, so staunt man,
Was fiir diesen Propheten der ,ewigen Wahrheiten des Charakters
und des Gewissens* alles ,feststeht“. In einer Zeit, deren historische
Bildung groBer ist als je, sollte man-sich doch der Relativitit

347



aller Dinge und Werte besser bewusst bleiben und sich hiten,
eine rein mittelalterliche Weltanschauung mit solchem Fanatismus
als die einzig richtige hinzustellen; mag auch fiir eine bestimmte
Schicht der menschlichen Gesellschaft diese Weltanschauung die
,richtige“ sein, so lehren uns doch Vdlkerkunde und Geschichte,
dass unter anderem Himmel und zu anderen Zeiten die ethisch-
religiosen Begriffe ganz andere waren. Auf die Anerkennung der
historischen Bedingtheit aber miissen wir Gewicht legen, wenn
wir nicht binnen kurzem wieder jener Unduldsamkeit anheimfallen
wollen, die sich jederzeit bereit zeigt, Scheiterhaufen anzuziinden
(wie gegenwdrtig in St. Gallen fiir Dr. Messmer!)?).

I1.

Die hochste Tugend des geistigen Menschen ist die Ehrlich-
keit — jene Ehrlichkeit, die selbst fromme Liigen als Liigen
preisgibt.

Was wissen wir eigentlich? Wir stehen in einer Welt, die
unserem fragenden Woher? Wohin? keine Antwort gibt. Gott
ist eine Gewissheit des Gefiihls, niemals eine Gewissheit der Er-
kenntnis. Bunt, in unerschopflicher Fiille, schdumt das Leben auf
und sinkt in sich zuriick, und in dem Strudel sind wir der Spiel-
ball eines sinnlosen Spiels. Unser ganzes Wesen miisste sich in
einen Schrei des Entsetzens auflosen, wenn wir nur annahernd
zum klaren Bewusstsein unserer Lage kdmen. Sicher ist allein, dass
wir eines Tages ausgeldscht werden; alles andere ist Rétsel
Ritsel . . .

1) Ich glaube in keinem besseren Zusammenhang als gerade in dieseﬂ’}
das bei Albert Langen erschienene hochinteressante Biichlein , Kulturkurios®
empfehlen zu kdnnen. Fiir alle Jahrhunderte und fiir alle Gebiete des LebenS
wird hier anhand von Dokumenten der Beweis erbracht, dass es mit der
,guten alten Zeit* nichts auf sich hat und dass wir uns neben unsern VOI"
fahren recht wohl sehen lassen diirfen. Wie wenig zum Beispiel die welt”
iiberwindende Kunst des Mittelalters fiir das mittelalterliche Leben mab-
gebend war, geht daraus hervor, dass jede groBere Stadt es als Ehrensach®
betrachtete, ein wohlassortiertes ,Frauenhaus® zu besitzen und es hohel
Gaisten, wie Kaisern und Koénigen, gratis zur Verfiigung zu stellen; selbst
die Kloster standen in demselben Ruf, und der Chronist weiB von einém
Fall zu berichten, wo der einschlagende Blitz mehrere fromme Parchen in
flagranti totete (was man allerdings wieder fiir einen sehr deutlichen Winf
des Himmels ansehen konntel).

348



Aber: ,Nur der Irrtum ist das Leben, und das Wissen ist der
Tod!“ Und nach Schiller hat es Ibsen wieder betont: wie not-
wendig zum Leben die Liige ist! Wir haben ein Kartenhaus von
Begriifen und Werten um uns aufgebaut, um das Nichts nicht zu
sehen, und Leute wie Foerster malen darin den Teufel an die
Wand: Dieses sollst du, jenes sollst du nicht! Das mag alles zum
Leben notig sein; aber ist es ein freies Leben? Frei lebt nur der,
der das Blendwerk der Holle und des Himmels als solches er-
kennt und sich mit der Realitit des Daseins auseinanderzusetzen
und ohne Liige abzufinden weiss. Auf die naturwissenschaftlichen
Tatbestinde der Physiologie und Psychologie sollen wir unsere
Weltanschauung griinden und nicht auf die ,ewigen Heilswahr-
heiten der Seele“ und derlei Phrasen, die darum nicht weniger
Phrasen sind, weil sie denkmiiden, denkfaulen und denkfeindlichen
Menschen so lieblich in die Ohren klingen! Bei gelegentlichen
Vortrdgen in Einsiedeln mag solches erlaubt sein, und die Leser
der ,Ostschweiz“ mogen sich daran erbauen; wer aber ex ca-
thedra spricht, der solite sich bewusst bleiben, dass seine Worte
anders gewogen werden . ..

Zweierlei ist dem Menschen gegeben, wodurch er erst im
hochsten Sinne Mensch wird: die Wissenschaft und die Kunst.
In dem unendlichen Drama des Weltgeschehens sucht die Wissen-
schaft das Allgemeingiiltige der Handlungen (in den Naturgesetzen)
nachzuweisen, die Kunst die Besonderheit der FHandelnden (in
den Kunstwerken) festzulegen. Das Wissen des Generellen und
das Empfinden des Individuellen weist iiberall nach dem unbe-
kannten, auferhalb des Wissens liegenden Urgrund der Dinge;
darum begreifen, nach Goethes Wort, Wissenschaft und Kunst
die Religion in sich und ist die Religion, die ihre ,Erkenntnisse“
in ,Symbolen“ vermittelt, bloB fiir die, die Wissenschaft und
Kunst entbehren, ein notwendiger Ersatz.

Das Entwicklungsprinzip des Lebens heiBt Differenzierung.
Auf der Skala vom einen, ungeteilten Gefiihl zur unendlich geglie-
derten Erkenntnis folgten sich historisch Religion, Kunst, Wissen-
Schaft; die reine Wissenschaft, die Erkenntnis um ihrer selbst
Willen, ist der letzte, blutiger als jede andere Eroberung bezahlte

349



Gewinn, die teuerste Bliite am uralten Baume unseres Geschlechtes.
Sie ist die stdhlerne Klinge, die der Mensch als Geschenk in die
Nacht des Daseins mitbekam und die erst jetzt, nach Jahrtau-
senden und durch die Arbeit ungezédhlter Martyrer, blank ge-
worden ist.

In der Trias Religion, Kunst und Wissenschaft steht die
Kunst in einer fiir sie sehr verhdngnisvollen Mittelstellung. Sie ist
der Religion, die von jeher eine Konzentration des Gefiihls vor
aller Erscheinung anstrebte, im Innersten zuwider, weil sie ,von
dieser Welt ist“ und dem einen, ungeteilten Gefiihl die Vielheit
frei gestalteter und verwendeter Gefiihlssymbole gegeniiberstellt;
von der Wissenschaft dagegen trennt sie eine uniiberbriickbare
Kluft, weil die Wissenschaft im letzten Grunde nicht nach den
verginglichen Einzeldingen, sondern nach den hinter dem Wechsel
der Erscheinungen beharrlich wirkenden Gesetzen fragt. Fiir die
Abneigung der Vertreter der Religion gegen die Kunst bildet der
Fall Foerster das fiir uns am nichsten liegende Beispiel; fiir die
grundsitzliche Verschiedenheit von Kunst und Wissenschaft zeugt
die Nichtachtung, mit der man die Asthetik gegenwirtig auf den
Universitdten behandelt.

In der Tat befindet sich die Wissenschaft, die immer mehr
den exakten Methoden huldigt, der Kunst geradezu hilflos geden-
iiber. Der Glaube an metaphysische Ableitungen ist uns léin.gst
verloren gegangen, und die neu angebaute psychologische AS-
thetik vermag zwar allerlei Licht auf das Zustandekommen des
asthetischen Eindrucks und auf die Technik der Kiinste ZzU
werfen, nicht aber das Phdnomen der Kunst als solches ZzU
erkldren. Die Beantwortung dieser Frage ist nur durch eine Ein-
kehr in uns selbst moglich; sie erfordert einen Akt philosophischel
Selbstbesinnung.

V.

Wir sprechen gelegentlich von Kunstformen in der Natuli
wir sehen, dass die meisten Tiere eine Titigkeit ausiiben, die Wi
mit unserm Kunstgewerbe vergleichen konnen — aber Kunst
werke (Werke, die lediglich um ihrer selbst willen da sind) schafit
nur der Mensch. Kunst setzt eine ganz bestimmte Beziehung
zwischen einem Subjekt und Objekt, einem Schaffenden und dem

350



von ihm Geschaffenen, voraus, wie sie zwischen irgend einer
»Kunstform in der Natur® und dem Menschen nicht besteht, denn er
hat sie nicht selbst geschaffen. Wahrend die Kunstformen in der
Natur einen Betrachter recht wohl entbehren konnen, ohne ihren
Charakter einzubiien, existieren die wirklichen Kunstwerke als
Kunstwerke nur im Verhéltnis zu ihrem Schopfer (dem Kiinstler)
und dem ,Nachschopfer (dem Kunstfreund).

Wie kommt der Mensch zu dieser ihm allein eigentiimlichen
Kunst? Wenn wir das uns bekannte Reich des Lebens iiberblicken,
so bemerken wir: der Mensch hat nicht bloB die Kunst (neben Wissen-
schaft und Religion) vor allen andern Wesen voraus — er unter-
scheidetsich gleichzeitig vonihnen durch ein viel schérferes, klarer auf-
fassendes Bewusstsein. Wir konnen auch mit Leichtigkeit feststellen,
dass zwischen der Entwicklung des menschlichen Bewusstseins,
seiner Ausdehnung und Bereicherung, und der Entwicklung der
Kunst, ihrer Ausgestaltung und Verfeinerung, ein deutlicher Paral-
lelismus besteht, und es erhebt sich die Frage nach einer mog-
lichen Abhingigkeit des Phdnomens der Kunst vom Phdnomen
des Bewusstseins.

Versuchen wir, die Genesis des Bewusstseins zu rekonstruieren
und uns iiber die Folgen alles Bewusstwerdens Rechenschait zu
geben! Als konkreter Fall sei das Leben eines niedrigen Tieres,
zum Beispiel eines in der Erde hinkriechenden Wurmes, an-
genommen. Wie lebt der Wurm? Die hdheren Sinne, durch die unser
menschliches Weltbild zustandekommt, fehlen ihm; erlebt in ewiger
Nacht, in der er sich zwar fiihlt, aber nichts von sich wei. Er
hat keine Erkenntnis, weil ihm fiir die Erinnerung und somit
auch fiir die Voraussicht die Anhaltspunkte fehlen. Er ist nichts
als ein dunkles Gefiihl, periodisch durchgliiht von den beiden
Grundtrieben der Selbsterhaltung und der Fortpflanzung. Lust-
und Unlustgefiihle wechseln miteinander ab, ohne Bewusstsein
einer Reihenfolge. Es ist ein volliges Leben im jeweiligen Gefiihl
und somit ein Leben und Sterben im selben Moment.

Diese Schilderung verlangt sofort eine Einschrdnkung. In
allen Lebewesen ist ein Bewusstsein in potentia anzunehmen;
denn was nicht ist, kann nicht werden. Wenn wir auch auf der
Skala der Entwicklung nur vereinzelte, oft weit auseinanderliegende

351



Stufen vertreten finden, so ist doch das Differentiale der Ent-
wicklung selbst unendlich klein. Zur Welt der Erkenntnis sind
keine Tore gesprengt worden, sie ist allmdhlich entstanden; nur
in unserer theoretischen Betrachtung muss ein bestimmter Mo-
ment angenommen werden. ,Es werde Licht!“ heiBt es in der
Bibel; da entstand diese unsere Welt der Erscheinung, die wir
auf dem Wege der Erkenntnis als etwas uns Fremdes in uns aui-
nehmen. Es ist der Augenblick, ,da die Welt von Gott entfiel®,
wie die mittelalterlichen Mystiker sich ausdriickten: die groBe
Spaltung von Subjekt und Objekt. Es ist das allem Dasein zu-
grundeliegende fragische Ereignis, da die Seele, die in der Pflanze
schlummert, im Tiere trdumt, im Menschen in die groBe Arena
der sogenannten AuBenwelt gewiesen wurde, sich ihrer Freuden
und Leiden am rdumlichen Objekt und im zeitlichen Verlauf be-
wusst zu werden. Und damit sah sie sich ein fiir allemal dem
groBten aller Probleme gegeniiber: dem Problem von der Kon-
stanz des Ich und der Variabilitit des Nicht-Ich (das heit der
Natur), mit einem Wort: dem Problem der Vergdinglichkeit!

Dieses Problem ist das Thema unserer erhabensten Dichtungen.
Zu ,Faust“, der sich nach dem konzentrierten Urgefiihl, nach
»des Lebens Quellen® hinsehnt, tritt Mephisto, der ihm fiir das
eine, unvergingliche Gefiihl unendlich viel vergingliche Gefiihls-
symbole, fiir die in sich selbst selige Genusskraft unzéhlige sich
selbst authebende Einzelgeniisse bietet und der darum der , Liigen-
geist“ heiBt. Mit dem gleichen Anerbieten ftritt Satan an Christus
heran: er verheiBt ihm alle Macht und Herrlichkeit der Welt (der
Erkenntnis), wenn er von Gott (dem Gefiihl) abfalle; es ist di€
religiose Ausdeutung der physiologischen Tatsache, dass die aufs
hochste gesteigerte Genusskraft seliger macht als noch so viele
Einzelgeniisse, die sich doch in ihr Gegenteil verkehren. Am
wunderbarsten aber hat das ewige Ritsel seinen bildlichen Aus-
druck im Mythos vom Siindenfall gefunden . ..

Wovon diirfen Adam und Eva nicht essen? Vom Baum der
Erkenntnis. Und was geschieht, wie sie es dennoch tun? Sie
werden aus dem Paradiese vertrieben, dem Zustand des in sich
selber ruhenden Gefiihls, dem ,Stande der Unschuld«. Die Er-
kenntnis gibt dem Menschen die rdumliche Anschauung, durch
die er seine eigene leibliche Erscheinung wahrnimmt (,Und S1€

352



sahen, dass sie nackt waren!“); und sie gibt ihm auch die zeit-
liche Anschauung, den duBern und innern Sinn mit der ihm un-
zertrennlich verbundenen Erinnerung, durch die der Mensch seine
Lust- und Unlustgefiihle miteinander vergleichen kann und so zu
dem Begriff der Siinde kommt (,,Und sie schdmten sich!“). Die
Bibel wusste noch nichts von einer biologischen Entwicklung; so
wurde die Setzung des Bewusstseins, der Erkenntnis, dem Zeugungs-
akt gleichgestellt (und mit Recht, da nach dem phylogenetischen
Grundgesetz jede individuelle Entwicklung die allgemein-biologische
in abgekiirzter Form darstellt!). Einen wunderbaren Tiefsinn ver-
rat dabei die Wendung, dass zwar Eva, das Weib, als die Mdg-
lichkeit zu jeder neuen Setzung des Bewusstseins, Adam, den
Mann, verlockt, er allein aber, da er diese Moglichkeit akzeptieren
oder ausschlagen kann, vom Herrn zur Verantwortung gezogen
wird. Der lddt eine Schuld auf sich, der eine unsterbliche Seele
aus dem Paradiese des Gefiihls in diese Welt der Erkenntnis, der
Sterblichkeit, der Verganglichkeit st6Bt, und weil es eine Schuld
ist, so wird sie zuletzt mit dem Tode gebiiBt. Uber diesem von
Schuld und Siihne einbeschlossenen Erdenleben aber liegt, als
gottliche Mitgift, die Sehnsucht nach dem verlorenen Paradiese . . .

V.

Das Gleichnis vom Siindenfall zeigt das in endloser Wieder-
holung iiber Jahrtausende hingespannte Erlebnis, Mensch zu sein,
in einem einmaligen Bilde. In diesem Bilde ldsst sich auch die
Aufgabe der Kunst am allgemeinsten definieren: sie will dem
Menschen, wenigstens fiir Augenblicke, das verlorene Paradies zu-
Flickerobern!

Der Mensch fiihlt sich selber, in jedem einzelnen Moment, als
den ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht. Um in dieser Welt
des Wechsels heimisch zu werden, muss er darnach trachten, den
allgemeinen Wechsel zu jener Dauer zu bannen, die er selbst in sich
verspiirt; dadurch schafft er sich in der Welt seine Welt. Der Wille
zur Konstanz ist der Grundwille des Menschen; er ist die Vor-
bedingung aller Kultur.

Der Mensch sucht nach Konstanz im Weltgeschehen: die
Wissenschaft erkennt die Naturgesetze. Aber noch viel wichtiger

353



(wie das so spite Auftreten der reinen Wissenschaft beweist!) ist
es fiir den Menschen, dem Weltgeschehen Konstanz zu geben:
Werte in den Strom der Ereignisse hineinzustellen, Leuchttiirme
und Rettungspfidhle den wohl oder ibel zum Schwimmen Ge-
zwungenen. Das tat die Religion, indem sie fiir das Handeln des
Menschen moralische Normen aufstellte; sie tat es in einer ewigen
Sisyphus-Arbeit — denn was heute als heilsame Warnungstafel
den Schwachen aufgestellt wird, stoBt morgen ein Starker als
Hindernis beiseite: auBer den auch fiir das Seelenleben geltenden
Naturgesetzen gibt es keine ewigen Normen, sondern es herrscht
eine bestindige, unmerklich leise oder revolutiondr lirmend sich
vollziehende Umwertung aller Werte. (Es lésst tief blicken, dass
fast alle religiosen Gebote hygienischen oder iiberhaupt praktischen
Einsichten entsprungen sind, die die ,Propheten® nur nicht anders
als durch die Autoritdt Gottes zur Anerkennung zu bringen ver-
mochten; dhnlich, vermute ich, werden hinter den im Namen der
Ethik ausgesprochenen Forderungen Foersters die sehr praktischen
Interessen der katholischen Kirche zu finden sein!)

Wie nun der im Ich-Gefiihl wurzelnde Ich-Wert vor aller Er-
scheinung steht, so haben wir als hochstes Korrelat hinter alle
Erscheinung jenen Wert gestellt, in dem sich — sozusagen in
einem seelischen Augenpunkt —- alle in der Erscheinungswelf
aufgestellten Werte vereinigen: den Gottesbegriff, den hochsten
Ausdruck jenes Grundwillens des Menschen, des Willens zul
Konstanz. Der Gottesbegriff ist, wie schon Kant iiberzeugend dar-
getan hat, in unserer Weltanschauung kein konstitutives, sondern nur
ein regulatives Prinzip, und wenn wir in den Naturgesetzen €r-
kennen, wie sich die Dinge und Menschen bewegen miissen, wenb
wir in den von uns selbst aufgestellten Moraigeboten ihnen vOI-
schreiben, wie sie sich bewegen sollen, so haben wir damit nuf
Normen des Geschehens erkannt und ausgesprochen: die Dingt
selbst bleiben in ihrer Verginglichkeit und entbehren nach wi€
vor der Konstanz. lhnen — das heillt allem Erscheinenden —
Konstanz zu geben, ist die besondere Aufgabe der Kunst!

VI.

Das Verhalten des Menschen zur Erscheinungswelt ist €if
dreifaches. Erstens: der Mensch kann die Erscheinungswelt als

354



solche erkennen (philosophischer Akt); zweitens: er kann sie als
solche werten (ethischer Akt); drittens: er kann sie als solche
Schaffen — das heillt genauer: der Erscheinungswelt eine Schein-
welt gegeniiberstellen — (&sthetischer Akt). Dieses dreifache Ver-
halten stellt die These, Antithese und Synthese aller menschlichen
Kultur dar.

Genau besehen, geschieht alles Schaffen unter der unbe-
wussten Endabsicht der Konstanz; bei allem, was wir unter-
nehmen, schwebt uns eine Idee vor, die verwirklicht werden soll.
Warum denn wird darauf gesehen, dass eine neu montierte Ma-
schine nicht nur ldauft, sondern auch gldnzt7 Selbst zum Gebrauch
bestimmte Dinge sollen, wenn auch nur fiir einen Augenblick,
von jener Vollkommenheit erstrahlen, die verkiindet, dass hier
etwas fertig geworden, zur Ruhe gekommen ist.

Beim Kunstwerk ist diese Vollkommenheit (Konstanz) nicht
nur, wie bei andern Gegenstdnden, ein lichter Moment zwischen
dem Werden zum Gebrauch und dem Vergehen im Gebrauch;
dieser Zustand dauert als Selbstzweck an. Der vergénglichen
Wirklichkeit in der Natur stellt der Mensch in der Kunst einen
unvergédnglichen Schein entgegen: die Kunst ist sein schérister
Protest gegen die Vergénglichkeit der Materie und seine stdrkste
Anerkennung der Form als des lebendigen Prinzipes. Darum ist
es geradezu ein Erfordernis, dass die Kunst ausnahmslos in
anderem Material arbeite als die Natur: je ferner das Material von
der organischen Welt mit ihrem Werden und Vergehen, um so
starker ist das Moment der Konstanz betont und um so ein-
leuchtender tritt die Bedeutung der Form als solcher hervor. (Das
erklart, warum das noch am meisten organische Material, die
Sprache, sub specie aeternitatis eine viel beschridnktere Wirkung
ausiibt als zum Beispiel der Marmor, der die in ihm ausgedriickte
Form auch den Spitestgeborenen mit immer gleicher Verstidnd-
lichkeit iiberliefert!)

Im Kunstwerk soll irgend ein Zustand des Gefiihls in der
ihm eigenen Einheitlichkeit festgehalten werden. Mag das Gefiihl
heiter oder traurig sein, schon das bloBe Verharren in ihm —
fiir den Kiinstler in der Konzentration des Willens, fiir den Kunst-
freund in der Kontemplation des Intellektes — bedeutet in dem
ewigen Wechsel dieser Welt an sich schon Seligkeit, ein Stiick

355



verlorenen Paradieses. Ein Maéarchen erzdhlt, dass einem Ver-
dammten gnéddig die Wahl zwischen der roten und der blauen
Holle gelassen worden sei und dass in dem ergebnislosen Durch-
proben der beiden Feuer die drgste Hollengnal gelegen habe:
all diese irdische Wahl und Qual wird im Momente kiinstlerischen
Schaffens und Geniessens ausgeschaltet; die Welt der Kunst steht
tiber dem Zwang der Wirklichkeit.

VIL

Die Kunst gibt Konstanz, der Kiinstler seine Konstanz; der
durch ihn geschaffene &sthetische Schein trdgt seine personliche
»Formulierung®. Die kiinstlerische Tétigkeit wird aber nur durch
einen auBerordentlichen Eindruck ausgelost, den sich der Kiinstler
nicht anders als durch den entsprechenden Ausdruck vom Halse
zu schaffen wei. Daher empfindet der Kiinstler sein Schaffen
nicht so sehr als einen schirfsten Protest gegen die Verginglich-
keit — als der es sich objektiv betrachtet darstellt — denn als
Erlosung aus iibernormal gesteigerten Gefiihlszustédnden.

Man kann diese Genesis bis ins Physiologische hinein ver-
folgen. Sagen wir nicht von besonders intensiven Gesichtsein-
driicken, dass sie ,in uns nachklingen?“ Der Zickzack eines
Blitzes kann so in uns haften, dass wir die Linie noch einige
Zeit nach gehabtem Eindruck zeichnen kdnnen. Uns wohnt das
Bestreben inne, einer zuriickgebliebenen Vorstellung aufs neue ein
sinnliches Aquivalent gegeniiberzustellen und so das fiir unsere
Welt unerldBliche Verhéltnis von Subjekt zu Objekt wiederher-
zustellen.

Das ist der Grund, warum wir die Bildnisse unserer Lieben
erst recht zu schitzen anfangen, wenn sie fern oder tot sind. Ob
wir einen gegenwdrtigen, an sich verginglichen Eindruck fest-
halten oder uns von der Vorstellung eines nachklingenden Ein-
drucks befreien wollen: es ist im Grunde ein und dasselbe, bald
objektiv, bald subjektiv aufgefasst; es besteht zwischen eineém
Eskimo, der sein Renntier in Stein nachritzt, und einem Shakespearé,
der den Hamlet schreibt, nur ein gradueller Unterschied. Es zeigt
sich auf der groBen Stufenleiter vom bloBen sinnlichen Gefallen
zu seelischer Wertung immer deutlicher, dass der Kulturmensch

356



sein Erlebnis von der Kunst nicht nur verewigt, sondern auch ab-
genommen haben will: im kiinstlerischen Schaffen wird ein Zuviel
an Gefiihl, an Gefiihlssymbole abgegeben; das Erlebnis wird aus
der qualvollen Nacht der Leidenschaften ins kldrende Licht des
Bewusstseins emporgehoben, und darin liegt die Katharsis fiir den
Kiinstler wie fiir den Kunstfreund. (Goethe, der nur dichtete,
was ihm ,auf den Fingerndgeln brannte“, hat seine Werke eine
Generalbeichte genannt — der Zweck aller Beichte aber ist die
Absolution!)

In der doppelten Wurzel der Kunst — Wille zur Konstanz
und Sehnsucht nach Entlastung — offenbart sich ein und dasselbe
Phidnomen: durch Setzung einer Konstanz aufer uns findet eine
Verschiebung des seelischen Schwerpunktes statt, und zwar zeigt
sich diese Hingabe der Personlichkeit, wie sie jedes Arbeiten und
GenieBen verlangt, im kiinstlerischen Arbeiten und GenieBen am
reinsten. Die Sphdre der Kunst steht iiber aller Kausalitét, in
deren ehernen Geleisen unser Leben verlduft; die Kunst enthélt
alles Wesentliche der Welt ohne irgend ein Missen, sie ist mit
ihr nur noch durch den Sinn, nicht mehr durch das Geschehen
verbunden: indem sie die sinnliche Seite der Welt ohne den sinn-
lichen Genuss bietet, hat sie die Welt der Erscheinung (eines dunklen,
verhangnisvollen ,Dinges an sich!“) zum bloBen Schein entgiitet.
Die Kunst fiihrt nur bis an die Schawelle des sinnlichen Genusses
(selbst die Musik wirkt auf den Musikalischen nicht grob-sinnlich,
sondern mit ihren Melodien und Harmonien nur wie eine Er-
zdhlung vom Sinnengenuss); die Spannung wird nicht geldst, das
Erlebnis bleibt latent, und so fiihrt das gestaute, dem Auf und
Ab von Genuss und Sittigung entriickte, in Einheitlichkeit er-
haltene Gefiihl jene psychische Konstanz herbei, die als ein
paradiesischer Zustand des Fiir-sich-seins zu bezeichnen ist.

Die Raumkiinste setzen der Vergdnglichkeit von vornherein:
ein Bleibendes entgegen; die Zeitkiinste machen den ihnen wie
der gemeinen Wirklichkeit eigentiimlichen zeitlichen Verlauf inso-
fern belanglos, als er dem Willen des Kunstfreundes untersteht
und jederzeit zu wiederholen ist, sodass er in dieser Wiederholung
Konstanz gewinnt. Kunst ist die durch die formende Stilkrait
einer Kiinstlerseele hindurchgegangene, innerhalb der Kultur ver-
kldrt wieder auferstandene, vom Kunstfreund in dieser Verklarung

351



genossene Natur! Alles, was Welt und Leben bieten, wird uns
nur dadurch wirklich zu eigen, daB wir es selber noch einmal
im Himmel der von uns beherrschten Formen nachschafien.

VIIIL

Aus dieser Genesis erkldrt sich auch die Funktion der Kunst.
Bei den Griechen bildete sie vor allem ein Zwischenreich der
Phantasie, durch das sich der Mensch das unerforschliche Welt-
rdatsel von Leibe hielt und seelische Atemfreiheit gewann; zwischen
der Moira und dem Ich standen die Gotter, die nur quantitativ,
nicht aber qualitativ iibermenschliche Wesen waren und mit
denen sich’s reden lieB! Sie stellen recht eigentlich die personifi-
zierend-verkldrende Wirkung der Kunst an der Natur dar.

Die Mittelstellung der griechischen Gotter — als solche ihnen
selbst dunkel bewusst (Prometheus!) — wurde im Mittelalter in
den christlichen Heiligen zu einer Vermittlerstellung; die unfass-
bare und unabhédngige Moira hatte sich in Christus, den Welten-
richter, verwandelt, und auf diese personifizierte Moira wurde
durch Maria und die Heiligen noch viel intensiver eingewirkt;
hing doch das (den griechischen Géttern noch nicht unterstehende)
Seelenheil von jiingsten Gericht ab! Dadurch wurde die personifi-
zierende Titigkeit der Kunst in spezifisch religiose Bahnen gelenkt
und die Kunst selber wieder ein Mitfel, diese Vermittler zu beein-
flussen (weshalb die mittelalterlichen Kunstmicene nicht selten 7
persona auf den Kunstwerken figurieren); selbst Dante, dem
Kunst und Religion furchtbare Waffen waren, erzéhlt seine Wan-
derung durch die drei Reiche des Jenseits in Ich-Form. So wie
die Philosophie im Mittelalter eine Magd der Theologie wurde,
so die Kunst eine Dienerin der Religion; wer aus einem patho-
logisch gesteigerten Innenleben heraus der Natur feindlich ge€-
sinnt war, der musste auch die verkldrte Natur, die Kunst, ty-
rannisieren.

Wie der Fall Foerster beweisst, geschieht es heute noch,
aus denselben Griinden, mit denselben Endabsichten. Das ist um
so gefihrlicher, als die Kunst aus der allgemein-menschlichen
Angelegenheit, die sie bei den Griechen war, zu einer rein person-
lichen herabgesunken ist: jeder muss heute selber dariiber wacher,

358



dass die Kunst nicht ins Joch pddagogisch-didaktischer oder poli-
tisch-patriotischer Zwecke eingespannt werde, vor allem aber, dass
die Erlosung zu sich selbst, die die Kunst allem Seienden ge-
wahrt, indem sie es aus dem Wechsel der Vergédnglichkeit zur
Konstanz der Form (als des eigentlichen Lebensprinzipes) erhebt,
nicht umschlage in eine Erldsung zum Kreuz! Dafiir ist um so
ernstlicher zu kdmpfen, als die Kunst fiir uns moderne Menschen
die einzige Moglichkeit bietet, zu einer Freiheit innerhalb der
Welt der Erscheinung zu gelangen!

1X.

Wie durch die Sinne die Sinnenwelt, so kommt (auf der Basis
der Zivilisation) durch die Kiinste die Kulturwelt zustande. An
Stelle der &uBern Gebundenheit, die noch nie so groB war wie
heutzutage, gibt uns die Kunst die groBtmogliche innere Freiheit;
ie empfindlicher der gebildete Mensch fiir die ihn umrauschende
Vergianglichkeit wird, je mehr er an ihr leidet und sich selbst als
hinfilliges Wesen erkennt, um so mehr wéchst auch seine Féhig-
keit, im Genuss von Kunstwerken sein eigenes begrenztes Sein
zum Sein anderer Wesen auszudehnen. Die in den verschiedenen
Kiinsten hervorgebrachten Werke aller Zeiten und Volker reprasen-
tieren, als Quintessenz der Kulturen, auf deren Boden sie erwuchsen,
samtliche bereits erprobten Lebensmdglichkeiten, und zwar gerade
von jenen uns tiberliefert, die diese Moglichkeiten am starksten in
sich erlebten; die Kunst ist das Pantheon, in dem die dahin-
geschwundenen Generationen sich selber Denkméler ihrer Freuden
und Leiden aufgestellt haben, und diese Denkmaéler warten nur
auf den belebenden Strahl aus unserer Seele, um neu zu leuchten
und uns ein Doppeltes zu verkiinden und zu zeigen: ein grofes
Erlebnis und den Menschen, der es an sich erfuhr!

Die Kunst gibt uns genau das, was wir durch die Zivilisation
verlieren: an Stelle unseres beengten eigenen Erlebens ungezéhlte
fremde Erlebnisse. Oscar Wilde geht sogar so weit, zu sagen:
»Dem Leben wohnt der Wunsch inne, sich auszudriicken, und die
Kunst ‘bietet dem Leben wundervolle Mdglichkeiten zur Erfiillung
dieses Wunsches!* Das mag paradox klingen; aber hat nicht
Goethes Werther (von der innern Wirkung zu schweigen!) die

359



» Werthertracht“ geschaffen, fiilhlen wir nicht die Stimmung mancher
Landschaft erst, nachdem der Maler uns darauf aufmerksam ge-
macht hat — sind so nicht die Kiinstler die préddestinierten
Pioniere des Erlebens?

Die Inhalte des Lebens sind an den Fingern abzuzdhlen ; aber
die Formen, in denen sie auftreten — die unendlichen Variationen
weniger Themen — sind unerschopflich. In der Mannigfaltigkeit
der Form erst offenbart sich der Reichtum des Inhalts: die Formr
ist in allem Werden das Einmalige und darum das Goéttliche; je
mehr sie nach Wiederholung aussieht, desto wertloser ist sie (da-
her auch die Kkiinstlerische Wertlosigkeit der sklavischen Natur-
nachahmung). So wie der Urgrund der Welt (den man Gott nennen
mag) nie um neue Formen verlegen ist, so verlangen wir auch
vom Kiinstler, diesem Gotte in der Menschenwelt, immer neue
Formen, die unser Erleben bereichern.

Man kann geradezu von einer Heiligkeit der Form reden.
Es gibt furchtbare Dinge in der Welt, denen man doch als etwas
Eigenartigem seine Bewunderung nicht versagen kann; so gibt
es auch Kiinstler, mit denen man Kkeinen personlichen Ver-
kehr pflegen mochte und deren Werke durch ihre Eigenart doch
Kunstwerke sind. Auf das Geschaffene kommt es an; alles wirk-
lich Individuelle fordert unsern Respekt heraus: nicht den Respekt
des unter Notwendigkeiten handelnden, sondern den Respekt des
in Freiheit betrachtenden Menschen — sodass das Gebot der Ethik,
den Menschen als Selbstzweck (und nicht als Mittel) aufzufassen,
in der interesselosen dsthetischen Betrachtung auf alles Er-
scheinende iiberhaupt ausgedehnt wird!

* *
*

Damit bin ich wieder bei Foersters Aufsatz ,Asthetische und
religios-sittliche Kultur“ angelangt, in dem auch eine Verbindung
der Ethik mit der Asthetik gefordert wird, aber in ganz anderem
Sinne. Foerster setzt nicht den Respekt vor der ethischen Per-
sonlichkeit dem Respekt vor der dsthetischen Individualitit gleich;
er mochte vielmehr die Welt des Asthetischen mit wahrhaft pfaf-
fischer Unduldsamkeit den ethischen Forderungen unterwel‘f?“-
Der Raum erlaubt mir nicht, dieses Gewebe von Sophismen I

360



Einzelnen zu durchleuchten; aber einige wenige Stichproben will
ich dem Leser nicht vorenthalten.

Gleich nach der gewundenen Einleitung wird (natiirlich!) von
der ,heutigen Nacktkunst“ gesprochen. Der wahre Kiinstler —
sagt Foerster — sehe nicht nur den nackten Korper, sondern auch
alle Tragik und alle geistige Knechtung, die von der Welt der
korperlichen Reize ausgeht. Gewiss; aber dass gerade die im
Kunstwerk hergestellte Distanz zur Natur den erscheinenden
nackten Korper iiber das Niveau der Reize emporheben kann,
davon wei Foerster nichts. Er empfiehlt dem Kiinstler den
nackten Korper mit ,groBer Reserve“ (!) darzustellen, oder dann
»das geistige Gegengewicht gegen die Physis zur Anschauung zu
bringen, sei es, indem er dem nackten Korper ein Gotterantlitz
aufsetzt (1), sei es, in dem er ihn (den nackten Korper!!) zum
bloBen Trager geistiger Inhalte und Symbole macht.“ Dass die
Physis verkldrt werden kann und dass darin — nicht im Zudecken! —
die spezifische Aufgabe der Kunst liegt; dass der Korper mit zum
unmitte!baren Ausdruck der Seele gehort und dasszum Ausdruckvieler
Eigenschaften der KorperunerldBlich ist: davon scheint Foerster keine
Ahnung zu haben. (Ubrigens: ist es nicht sehr merkwiirdig, dass die
Lokalisation des , geistigen Gegengewichtes*, das Antlitz, recht eigent-
lich aus der Lokalisation der Sinne (Auge, Nase, Mund und Ohr)
besteht??) SchlieBlich wirft Foerster den modernen Plastikern vor,
der nackte Leib sei nicht, ,von einer grofen Seele aufgefasst, in
der das Ganze des menschlichen Lebens und Ringens nach Aus-
druck und Losung drdangt“. Einen solchen nackten Leib gibt es
in der Kunst; es ist die Figur des Tages auf den Medicdergrdabern
Michelangelos, und bei Rodin diirfte man Ahnliches finden. Aber
was sagst Du dazu, erhabene Aphrodite von Knidos? Das ist
doch gerade das Wunderbare an der griechischen Kklassischen
Plastik, dass sie uns Menschen zeigt von einer vollkommenen
Ausgeglichenheit des Sinnenlebens, Menschen, die nicht nur durch
das Kunstwerk Konstanz erhalten haben, sondern sie schon vorher
in der Seele trugen, und die darum doppelt monumental wirken!
Die sind allerdings nicht so leicht zu unterjochen; sie wissen
nichts vom Hass gegen das Sinnenleben und vor allem nichts
von dem aus zuriickgestauter Sexualitdt entsprungenen Hass gegen
das Geschlechtsleben. Und darauf lduft ja doch alles bei der

361



Foersterschen Ethik hinaus; weil die Sinne asketisch Geknechteter
allzu sprungbereit sind, soll das Nackte aus der Welt geschafit
werden! Man konnte wirklich glauben, es existiere menschliche
Nacktheit einzig ,in jenen Hausern, in denen die Gastfreundschaift
zwar keine uneigenniitzige, doch eine um so weiter gehende ist®,
und es miisse unbedingt jedermann gleich ans ,Hauptvergniigen“’)
denken!

Besser ist Foerster auf die Dichtkunst zu sprechen — weil er
sie seinen Zwecken eher dienstbar machen kann. ,Die Kunst
dient (sic!) dem sittlichen Leben nicht durch tendenziose Zu-
stutzung der Wirklichkeit (wie jesuitisch klug!), sondern gerade
durch den allertiefsten Realismus . .. Ebenso moralisch fruchtbar
(sic!) wirkt die echte Kunst dort, wo sie die dunkeln Seiten des
Charakters und des Lebens schildert . . . Sie trdgt dazu bei, die
ungeheure Realitdt des Unterschiedes von Gut und Bdse in unserem
Bewusstsein zu verstarken . ..“ Ja, Foerster findet sogar, ein
groBer Teil der modernen Literatur habe zu wenig wahren Realis-
mus. Dieser wahre Realismus besteht darin — man kann es
zwischen den Zeilen lesen — dass man zwar den Rausch schildern
darf, wenn man nachher nur auch tiichtig den Katzenjammer
ausmalt, der die erschreckten Schafe in den Pferch treibt. Schiller
kannte und brandmarkte das Verfahren: ,Wenn sich das Laster
erbricht, setzt sich die Tugend zu Tisch!“

Nachdem die Religionsstifter, die das Leben gestalteten, ,statt
in Stein, Farbe oder Wort zu bilden®, zum Beweis der ,Uberlegen-
heit der Religion iiber die Kunst“ genannt worden sind, gleiten
wir unmerklich dem eigentlichen Ziele néher, ,dem christlichen (!)
Geheimnis von der weltiiberwindenden Seelenkraft“! (wobei noch
ein falsch interpretiertes Zitat Richard Wagners Beihilfe leisten
muss). Ich wiederhole es: hier wird eine Erldsung zum Kreuz
gepredigt und der Kunst iibergeordnet, die lediglich eine Erldsung
der Dinge aus der Verginglichkeit, zu sich selbst, leisten kann-

Zuletzt bricht Foerster iiber das moderne Asthetentum den Stab-
Ich wei wirklich nicht recht, ist es Ignoranz oder etwas anderes,
wenn Foerster den gerade ernst arbeitenden Kiinstlern verhasster
Snobismus fiir die kiinstlerische Kultur unserer Tage anspricht und

1y Zitiert. Vergl. ,Wissen und Leben®, II. Jahrgang, 24. Heit, S. 610.

362



sich gegen die dreisten Gesellen wendet, ,die die ewigen Wahr-
heiten des Charakters und des Gewissens verhohnen“. Mit der Forde-
rung einer tiefgehenden Erneuerung, ,die wieder das Allerheiligste (1)
gebieterisch in den Mittelpunkt des Lebens riickt®, schlieBt Foerster.

* *
*

Das Zitierte diirfte geniigen. Nietzsche horte im Parsifal ,,Roms
‘Glauben ohne Worte“; hier hért man Roms Glauben mit andern
Worten! Hier wird fiir die orthodoxe Kirche versteckt geworben;
und nicht etwa auf dem Gebiete des Glaubens, was niemand ver-
wehrt sei, sondern auf jenem Gebiete, das sich zusammen mit
der Wissenschaft in jahrhundertelangem Ringen zur endlichen Frei-
heit durchgerungen hat: auf dem Gebiete der Kunst!

Ich weil sehr wohl, dass Foerster eine Macht geworden ist;
zeigt sich die Jugend schon gegeniiber Liigen wehrlos, wie viel
mehr gegeniiber Halbwahrheiten! Ich rufe auch weder bei den
Alten noch bei den Jungen um Hilfe; wohl aber rufe ich die
Tradition unseres Landes und unserer Stadt an! Vor sechzig
Jahren fliichteten freiheitsliebende Mdnner iiber die deutsche
Grenze zu uns; sie haben fast alle die ihnen gewéhrte Gastireund-
schaft aufs schénste dadurch vergolten, dass sie fiir die genossene
politische Freiheit uns die geistige Freiheit schenkten: gerade auf
dem Gebiete der Asthetik prangt in der Geschichte unserer hochsten
Lehranstalten der Name Friedrich Theodor Vischers, der sich um
die Befreiung der Welt des Schonen unsterbliche Verdienste er-
‘worben hat. Merken wir denn nicht, dass uns in Fr. W. Foerster
das heutige reaktiondre Deutschland seinen Boten gesandt hat
und gibt es fiir die immer kiihneren Ubergriffe einer hinter der Ethik
sich verschanzenden Orthodoxie wirklich kein Quousque tandem?

Diese Frage wage ich hier aufzuwerfen, selbst auf die Gefahr
hin, dass ich wie mit meiner Zuriickweisung des Angriffes auf
Hodler den Unwillen weiter Kreise wachrufe. Diese Frage werfe
ich auf, indem ich zugleich an das Gericht erinnere, das Gottfried
Keller in der Novelle ,Das verlorene Lachen® iiber einen &hn-
lichen ethischen Volksbegliicker gehalten hat. Diese Frage werfe
ich auf in einer Zeitschrift, die die mannhaft-stolze Devise fiihrt
» Wissen und leben!* — nicht aber ,Wissen, glauben und leben!“

ZURICH KONRAD FALKE

363



	Die Bedeutung der Kunst : eine Auseinandersetzung mit Fr. W. Foerster

