
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: Ästhetische und religiössittliche Kultur

Autor: Foerster, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÄSTHETISCHE UND RELIGIÖS¬
SITTLICHE KULTUR1)

Die Vertreter der Kunst sind in den letzten Jahren mehrfach
sehr leidenschaftlich mit den Vertretern der religiös-sittlichen Kultur
zusammengeprallt. Die einen sagen, die Kunst sei für die wirkliche

Kulturleistung der Menschheit von so überragender Bedeutung,
dass die Freiheit der künstlerischen Produktion allen anderen
Rücksichten übergeordnet werden müsse. Die andern verteidigen
demgegenüber die fundamentale Realität der sittlichen Interessen.
Leider hat dieser Kampf die Einseitigkeiten auf beiden Seiten

gesteigert. Auf der einen Seite übersieht man bisweilen, dass auch
die künstlerische Kultur vor einem groben und fanatischen
Moralismus verteidigt werden muss, und dass es auch eine
Überempfindlichkeit gibt, die weit mehr ein Zeichen von innerer
Unfreiheit, als von gefestigtem Charakter ist. Auf der andern
Seite verfällt man in den Fehler, sich aus lauter Abneigung gegen
eine bloß von aussen her moralisierende Kunstbeurteilung auf
einen ganz unhaltbaren Standpunkt drängen zu lassen und zu
vergessen, dass die wahre Kunst unauflöslich mit den Interessen
des Gewissens verbunden ist — nicht durch Polizei, äußere
Tendenz und bürgerliche Rücksicht, sondern durch das Wesen
der großen künstlerischen Persönlichkeiten selber. Dies ist der
Gesichtspunkt, den wir durch die folgenden Ausführungen in den

Vordergrund rücken möchten, weil von ihm aus am besten eine

einseitige und äusserliche Beurteilung der ganzen Streitfrage
vermieden wird: Die heute gepredigte Emanzipation des künstlerischen

Schaffens vom Ethos fordert unsern Protest heraus nicht
nur im Namen der sittlichen Kultur, sondern sie widerspricht
auch dem tiefsten Wesen der Kunst und der künstlerischen
Persönlichkeit. Die Zeiten, in denen sich die künstlerische Produktion
vom Leben des Charakters loslöst, sind immer auch die Verfallzeiten

der Kunst, deren wirkliche Blüte nur der Einheit aller
Seelenkräfte entspringt. Der echte Künstler ist ein ganzer Mensch

*) Hauptgesichtspunkte eines in der Jahresversammlung des bernischen
kantonalen Pfarrvereins in Interlaken im September des Jahres gehaltenen
Vortrages.

305



und kein bloßes ästhetisches Fragment — und eben darum wird

er tief an den sittlichen Interessen der Menschheit teilnehmen, ja

sogar diesen Interessen neue Horizonte eröffnen. Das gilt für alle

Kunstgattungen, auch für die Plastik. Die heutige Nacktkunst zum

Beispiel ist in den allermeisten Fällen ein Produkt von Menschen ohne
echte künstlerische Kultur. Denn der wahre Künstler, gerade weil

er am Ganzen des Lebens teilnimmt, sieht nicht nur den nackten

Körper, sondern auch alle Tragik und alle geistige Knechtung, die

von der Welt der körperlichen Reize ausgeht — darum wird er den

nackten Körper stets mit großer Reserve darstellen, oder er wird

zugleich das geistige Gegengewicht gegen die Physis zur Anschauung

bringen, sei es, indem er dem nackten Körper ein Götterantlitz

versetzt, sei es, indem er ihn zum bloßen Träger geistiger
Inhalte und Symbole macht. Unserer modernen Kunst mit ihrer
ewig wiederholten Darstellung bloßer entkleideter Menschen fehlt
gerade die Ganzheit des künstlerischen Empfindens; — der nackte
Leib ist nicht von einer grossen Seele aufgefasst, in der das

Ganze menschlichen Lebens und Ringens nach Ausdruck und

Lösung drängt — es sind alles nur fragmentarische Leistungen
fragmentarischer Menschen. Eine Kunst aber, die sich von den

tiefsten Interessen der Seele loslöst, wird auch niemals die Kraft
haben, der Materie Leben und Seele einzuhauchen; es fehlt ihr
der schöpferische Odem, der zum göttlichen Beruf der Kunst
gehört. 'nu.

Auch was die Dichtkunst betrifft, so sind ihre großen Träger
zu allen Zeiten auch die Seher und Propheten eines vertieften
Gewissens — nicht als Moralisten, wohl aber als tiefer blickende

Interpreten der Wirklichkeit, als Träger höherer geistiger Kräfte.
Diese Leistung der Kunst hängt mit ihrem tiefsten Wesen

zusammen. Die Kunst gibt uns nicht die gemeine zufällige
Wirklichkeit, sie stellt, wie Schopenhauer richtig sagt, die Idee der Dinge
im platonischen Sinne dar, das heißt sie steigt zu den gestaltenden
Urkräften des Lebens hinab, zum „Reich der Mütter", zu den

ungeborenen Möglichkeiten alles Seins und schafft von dort aus

Gestalten, die wir nie gesehen und die doch im tiefsten Sinne

wirklich sind, ja wirklicher als alles, was wir kennen, weil in ihnen
alles sozusagen ausgesprochen und ausgezeichnet ist, was im

realen Leben durch den gegenseitigen Kampf der Formen stets

306



an der vollen Konsequenz gehemmt wird. Daher wird der Künstler
durch die wirkliche Gestalt stets an das Urbild erinnert, dessen
fragmentarischer Ausdruck das Wirkliche ist: „Er scheint uns anzusehen

und Geister mögen an unserer Stelle seltsam ihm er-
Scheinen." Wir sind für ihn nur Schatten, sozusagen nicht zu
Ende gezeichnete und nicht ausgemalte Gestalten — jede
Erlernung weist auf ein Urbild, dessen Wesen und Geheimnis sie
nur unvollkommen ausspricht. Diese platonische Auffassung der
Kunst ist von jeher von den größten Künstlern als die zutreffende
Interpretation ihres Schaffens anerkannt worden. Die ethische
Wirkung der echten Kunst, ihr notwendiger Einklang mit den
sittlichen Wahrheiten Iässt sich von dieser platonischen Auffassung
arn besten beleuchten. Die Kunst dient dem sittlichen Leben nicht
durch tendenziöse Zustutzung der Wirklichkeit, sondern gerade
durch den allertiefsten Realismus: sie erhebt uns über die gegebene
Wirklichkeit in uns und außer uns nicht durch Illusion, sondern
dadurch, dass sie uns Möglichkeiten des Handels zeigt, die
v,elleicht noch nie Gestalt gewonnen, die aber doch in unserer
Natur begründet liegen. Indem sie zum Beispiel die höheren Kräfte
der Menschennatur, die im gewöhnlichen Leben so oft durch-
Krsuzt und gehemmt werden, in ihre tiefsten Möglichkeiten
verfolgt, in ihre letzten Konsequenzen auszeichnet, steigert sie die
Utecht dieser höheren Seite über unsere Seele. Ebenso moralisch
fruchtbar wirkt die echte Kunst dort, wo sie die dunkeln Seiten
^s Charakters und des Lebens schildert: Gerade indem sie wahrst

realistisch das Niedere in seinen verborgensten Motiven, in
seinem ganzen Inhtlt zu Worte kommen lässt und in die dunkelste
'olle hinabsteigt, um alle Konsequenzen menschlichen Tuns zu

erfassen, trägt sie dazu bei, die ungeheure Realität des
Unterschiedes von Gut und Böse in unserem Bewusstsein zu verstärken.

solchem unbarmherzigen Realismus gehören allerdings schon
§roße Charaktere, die aus dem Kern ihrer geistigen Natur heraus
llach Reinigung streben und daher zu eindringender Selbsterkennt-
n's fähig sind — zu realistischer Schilderung des Lasters und
seiner Misere gehört mehr als ein bloßer Bruder Liederlich. Der
a,cht aufs Höchste gerichtete und in diesem Streben begnadete
V^nsch wird immer in Illusionen stecken bleiben und darum die
Kehrseite alles Genusslebens und aller Charakterlosigkeit nicht

307



wahrheitsgemäss zu erfassen vermögen, sondern im Scheine und

im Augenblick befangen bleiben.
Ein großer Teil der modernen Literatur ist sittlich gefährlich,

nicht weil sie zu viel, sondern weil sie zu wenig wahren Realismus

hat. Das Sittengesetz ruht auf tiefster Interpretation des
wirklichen Zusammenhanges der Dinge, darum kann es nie mit der

echt künstlerischen Lebensdeutung in Konflikt geraten.
Die höchste Kunst steht in engster Verwandtschaft mit der

Religion. Die großen Stifter und Träger der Religion waren stets

Persönlichkeiten, die im allertiefsten Sinne von der bloßen
Wirklichkeit zur schöpferischen Urkraft zurückgingen, zu den geheimsten

Möglichkeiten unseres Wesens vordrangen und aus diesem

Zusammenhang heraus ihr eigenes Leben gestalteten, statt ihr Schauen

bloß in Stein, Farbe oder Wort zu bilden. Wenn Schleiermacher

Christus als die platonische Idee des Menschen bezeichnet, so

weist er damit auf diesen Zusammenhang der religiösen
Idealgestalt mit der künstlerischen Überwindung der Lebenswirklichkeit;

zugleich tritt die Überlegenheit der Religion über die Kunst
hervor: dass hier das tiefere, schöpferische Leben nicht im Kunstwerk,

sondern in der lebendigen Persönlichkeit zum Ausdruck

gebracht wird.
Der konsequente, künstlerische Realismus führt auch in fo''

gendem Sinne zur Religion : Je mehr die große Künstlernatur
das wirkliche Leben bis in seine letzten'Gründe durchdringt, Ie

mehr sie die treibenden Urkräfte zum vollen Ausdruck bringt und

die Vielheit der Konflikte in ihre elementarsten Ursachen verfolg'-

desto näher kommt sie der Religion, welche die tiefste Tragik

des Daseins auf gewisse fundamentale Ursachen zurückführt und

zugleich die höchste Lösung aller Schwierigkeiten verkörpert. Je

realistischer wir das furchtbar tragische Ringen des Menschen m''

sich selbst und mit der Außenwelt betrachten, je allseitiger v/'r

selber an diesem Ringen beteiligt sind, desto unwiderstehlich^
werden wir zu dem christlichen Geheimnis von der weltüberWU1'

denden Seelenkraft geleitet. Denn dort ist allein der höchste

Triumph der geistigen Persönlichkeit über das Leben dargestellt-

In Wirklichkeit zielt darum auch jedes wahrhaft große und &ü5

universaler Lebensauffassung entsprungene Kunstwerk in itgen

einer Form auf den Gedanken der Erlösung hin. Wir sehen

308



w Goethes größten Dramen (Iphigenie, Faust); in der heidnischen
Dichtung ist es gerade die Ratlosigkeit des von Leidenschaft und
Schicksal erschütternden Menschen, die zu jener Lösung drängt.
Ganz besonders deutlich wird der innerliche Zusammenhang von
größter Kunst und Religion in Wagners Dramen. Das Christentum

ist hier dem Heidentum nicht künstlich aufgedrängt, wie
Nietzsche meinte, der sich beklagte, dass „Wagner, der Siegreiche"
vor dem christlichen Kreuze niedergebrochen sei — nein, Parcifal
kündigt sich schon in Wotans Abschied von Brünhilde an; der
Zusammenbruch der alten Götter muss kommen, der Keim ewiger
Widersprüche und schließlicher Selbstzerstörung liegt vom Anfang
an in den ungezügelten Elementarkräften selber, die sie verkörpern
und die nach dem weltüberwindenden, ganz reinen, ganz freien
Neiden rufen, der eben deshalb die Welt beherrscht, weil er sich
v°n ihr befreit hat: so leitet die echte künstlerische Auffassung
des Lebens zur religiösen hinüber und bereitet sie vor, ohne sie
Ie ersetzen zu können, weil ja die Religion die Vollendung und
Verwirklichung dessen in sich trägt, was die Kunst nur im
Steine darstellen kann. In diesem Sinne sagt Richard Wagner:

„Befinde ich mich in innerer Unruhe, so vermag kein Bild, kein
plastisches Kunstwerk auf mich zu wirken: das prallt wie wesenloses
Spielwerk ab. Erst der Blick darüber hinaus ersieht mir dann das, was
mich beruhigt. Es ist dies auch der einzige Blick, der mich an andern
sympathisch berührt, dieser Blick über die Welt hinaus: es ist ja auch
der einzige, der die Welt versteht."

Und ein anderer großer Künstler, Michelangelo, bekennt:

»Nicht malen und nicht meisseln stillet mir die Seele,
le Liebe Gottes sucht sie einzig, die von dem Kreuz die Arme zu uns

breitet!"

Mit all diesen Hinweisen soll keineswegs gesagt sein, dass
die echte Kunst nur religiöse Gegenstände darstellen dürfe — es
s°" nur behauptet werden, dass der Künstler, je tiefer und
Universeller er das ganze Leben in sich trägt, an ihm teilnimmt
und es in sich verarbeitet, desto deutlicher die Lösungen
vorbereitet, welche die Religion dem Lebensrätsel bietet, und dass er
selber nur in einer religiösen Grundanschauung die tiefste Inspiration

und Stärkung der künstlerischen Auffassung und
Vereinfachung der Lebenskonflikte findet. Der Maler Cornelius sagte

309



einmal, die italienische Kunst sei niedergegangen von dem Augenblick

an, wo die Maler Dante nicht mehr in ihrem Herzen trugen.
Sobald sich die künstlerische Produktion von den religiös-sittlichen
Idealen löst oder gar in Widerspruch zu ihnen tritt, verliert sie

überhaupt jede Beziehung zum geistigen Kern der Persönlichkeit
und sinkt zu einer mehr oder minder raffinierten photographischen
Technik herab — oder schlimmer noch, die künstlerischen
Fähigkeiten treten in den Dienst niederer Erregungen und
Leidenschaften und steigern sie zu krankhafter Entartung. Wir leben

heute in einer Zeit, in der sich alle Lebensfunktionen von den

Heilswahrheiten der Seele lösen und dadurch selber ihre tiefste

Gesundheit verlieren. Das gilt für die intellektuelle Kultur, für

die „erotische Kultur" und in ganz besonderem Sinne für die

künstlerischen Fähigkeiten des Menschen. Darum ging ja auch

Wagners ganze Lebensarbeit darauf aus, wieder eine Einheit des

Lebens zu schaffen und die Kunst in den Dienst der höchsten

religiös-ethischen Ideale zu stellen. Im Mittelalter diente die Kunst

der Verherrlichung der Weltüberwindung, nicht der Weltvergötterung

— solche erhabene Stellung gegenüber dem Leben gab

ihr die rechte geistige Stärke zur höchsten Auffassung und
Verarbeitung der Wirklichkeit und verhinderte sie, in den Kultus des

Fleisches zu verfallen und den Erdenkloss zu vergöttern, statt

den göttlichen Odem, den heiligen Geist zu feiern.
Höchst bezeichnend für die Gefahren der Loslösung der

künstlerischen Kultur von der Gesamtkultur der Seele ist das,

was wir heute ästhetische Lebensanschauung nennen; zu Schillers
Zeiten wurde das Wort ästhetisch noch gleichbedeutend mit
künstlerisch gebraucht — heute verstehen wir unter ästhetischer
Lebensanschauung die Neigung, sich von allen Seiten her mit harmonisierten

und raffinierten Eindrücken zu umgeben. Gewiss gehört
die ästhetische Lebensverfeinerung auch zur Kultur, zur Herrschaft

des Geistes über das Stoffliche — aber nichts bedarf so sehr

eines starken Gegengewichtes an Seelenkultur und Charakterbildung,

als das Ästhetische, damit die Verfeinerung nicht zur

innern Verrohung, die Vergeistigung nicht zur Versinnlichung führt.

Das bloße Schmachten vieler Modernen nach ästhetischen
Eindrücken, diese passive Schlaffheit gegenüber dem Disharmonischen

charakterisiert geradezu den Bankerott der künstlerischen Kraft

310



und führt trotz aller heroischen Pose zur Feigheit gegenüber
den Realitäten des Lebens — während die echte künstlerische
Lebensstimmung stets inspiriert ist von dem Verlangen nach
machtvollem Eindringen in die Wirklichkeit und machtvoller,
aktiver Überwindung und Klärung des Chaotischen und Elementaren.

Wo aber der Geist sein Königsrecht gegenüber der bloßen
Natur preisgegeben, wo der Materialismus den Idealismus verdrängt
hat, da bricht notwendig jede geistige Aktivität zusammen, der
Stoff wird den Geist, die Nerven die Seele, das Milieu die
Persönlichkeit überwältigen — da gibt es dann statt künstlerischer
Kultur nur noch Teppiche und Modelle, statt der Dramen Bordellszenen,

statt der Tragödien Perversitäten und statt der Priester
der Kunst immer mehr dreiste Gesellen, die es wagen, auf Grund
ihrer künstlerischen Halbheiten „im Namen der Kunst" die ewigen
Wahrheiten des Charakters und des Gewissens zu verhöhnen, —
wobei sie nicht sehen, dass in jeder charaktervollen Handlung und
jeder aufrichtigen Betätigung des Gewissens mehr Verwandtschaft
mit dem Geiste der großen Kunst liegt, als in all ihren kraftlosen
Produktionen zusammen.

Der einzige Schutz gegen die ästhetische Entartung und

gegen die Urteilsverwirrung unserer Zeit in Dingen der
künstlerischen Kultur ist der Mut, zu den Meisterwerken zurückzukehren.
Die Griechen gingen ins Theater, um nach oben zu schauen —
wir sind in unseren künstlerischen Bedürfnissen unbeschreiblich
bescheiden geworden, wir zehren von Epigonen und Epigönchen,
und unsere zeitgenössische Kritik unterstützt uns darin, indem sie

ganz kleine Menschlein, Leute vierten, fünften und sechsten Ranges
mit Ausdrücken bedenkt, dass man sich nur fragen muss: welche
Worte bleiben dann für die Großen?

Schopenhauer sagt einmal, um das Gute zu lesen, sei eine

Bedingung: dass man das Schlechte nicht lese — das Leben
sei zu kurz dazu. Wir müssen in der Tat in ganz anderm Stile
Abstinenten werden, nicht nur gegenüber dem modernen Schund,
sondern gerade auch gegenüber all jenen künstlerischen
Halbheiten, mit denen man uns heute die Zeit, die Sammlung und
den Geschmack für das Große stiehlt!

Solche Rückkehr zu den Meisterwerken ist allerdings keine
so einfache Sache. Die mangelnde Unterscheidung zwischen Echtem

311



und Unechtem, Halbem und Ganzem auf künslerischem Gebiete

hängt mit der allgemeinen Desorganisation unseres Lebens

zusammen: Wir haben kerne Rangordnung der Lebensgüter, wir
leben in einem geistigen Chaos, in dem die Hauptsache zur Nebensache

und die Nebensache zur Hauptsache geworden ist. Hier
wird nur eine tiefgehende Erneuerung Wandel schaffen, indem sie

wieder das Allerheiligste gebieterisch in den Mittelpunkt des Lebens

rückt und dadurch wieder die Fähigkeit zur Unterscheidung und

Rangordnung auf allen Lebensgebieten zur Entwicklung bringt.
Wer überhaupt nicht mehr weiß, was Wahrheit und was Gesundheit,

was groß und was erbärmlich, was Freiheit und was Knechtschaft

ist, wie soll der in der Kunst das Lebendige vom Toten
unterscheiden können?

ZÜRICH FR. W. FOERSTER

TECHNIK UND WISSENSCHAFT
i.

Technik und Wissenschaft bilden so bedeutsame Schöpfungen
in der Entwicklung der Menschheit, sie kennzeichnen so sehr das,

was man die Kultur des Menschentums nennt, und ihre
gegenseitigen Beziehungen sind so mannigfaltige, dass es wohl begreiflich

ist, wenn die Gegenüberstellung dieser Kulturmächte vielfach

Gegenstand öffentlicher Diskussion geworden ist.
Der Begriff Technik bedarf zunächst dringend der Präzisierung,

und zwar nicht nur im Sinne der Einschränkung eines allgemeinen
Oberbegriffs, was ja auch nötig ist, da wir uns nicht mit allen
denkbaren Arten von Technik befassen wollen, sondern namentlich,

weil diese selbe Bezeichnung Begriffen zugeordnet wird, welche
im Wesen verschieden sind. Eine gemeinsame Bedeutung liegt im
Wort „Technik", wenn wir von der Technik eines gerichtlichen
Vollziehungsverfahrens sprechen, oder von der besondern Technik
eines Musikvirtuosen oder Malers, von Bühnen- und Journalistentechnik,

von der technischen Durchführung militärischer Operationen

etc. In diesen Beispielen bedeutet Technik die Methode
der Durchführung einer häufig sich wiederholenden, geläufigen

312


	Ästhetische und religiössittliche Kultur

