Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5(1909-1910)

Artikel: Asthetische und religiossittliche Kultur
Autor: Foerster, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ASTHETISCHE UND RELIGIOS-
SITTLICHE KULTURY

Die Vertreter der Kunst sind in den letzten Jahren mehrfach
sehr leidenschaftlich mit den Vertretern der religids-sittlichen Kultur
zusammengeprallt. Die einen sagen, die Kunst sei fiir die wirk-
liche Kulturleistung der Menschheit von so iiberragender Bedeutung,
dass die Freiheit der kiinstlerischen Produktion allen anderen
Riicksichten iibergeordnet werden miisse. Die andern verteidigen
demgegeniiber die fundamentale Realitdt der sittlichen Interessen.
Leider hat dieser Kampi die Einseitigkeiten auf beiden Seiten
gesteigert. Auf der einen Seite iibersieht man bisweilen, dass auch
die kiinstlerische Kultur vor einem groben und fanatischen Mo-
ralismus verteidigt werden muss, und dass es auch eine Uber-
empfindlichkeit gibt, die weit mehr ein Zeichen von innerer
Unfreiheit, als von gefestigtem Charakter ist. Auf der andern
Seite verfillt man in den Fehler, sich aus lauter Abneigung gegen
eine bloB von aussen her moralisierende Kunstbeurteilung auf
einen ganz unhaltbaren Standpunkt dringen zu lassen und zu
vergessen, dass die wahre Kunst unaufldslich mit den Interessen
des Gewissens verbunden ist — nicht durch Polizei, duBere
Tendenz und biirgerliche Riicksicht, sondern durch das Wesen
der groBen kiinstlerischen Personlichkeiten selber. Dies ist der
Gesichtspunkt, den wir durch die folgenden Ausfiihrungen in den
Vordergrund riicken mochten, weil von ihm aus am besten eine
einseitige und &dusserliche Beurteilung der ganzen Streitfrage ver-
mieden wird: Die heute gepredigte Emanzipation des kiinstleri-
Schen Schaffens vom Ethos fordert unsern Protest heraus nicht
Nur im Namen der sittlichen Kultur, sondern sie widerspricht
auch dem tiefsten Wesen der Kunst und der kiinstlerischen Per-
Sonlichkeit. Die Zeiten, in denen sich die kiinstlerische Produktion
vom Leben des Charakters loslost, sind immer auch die Verfall-
zeiten der Kunst, deren wirkliche Bliite nur der Einheit aller
Seelenkrifte entspringt. Der echte Kiinstler ist ein ganzer Mensch

1) Hauptgesichtspunkte eines in der Jahresversammlung des bernischen
kantonalen Pfarrvereins in Interlaken im September des Jahres gehaltenen
Vortrages.

305



und kein blofes dsthetisches Fragment — und eben darum wird
er tief an den sittlichen Interessen der Menschheit teilnehmen, ja
sogar diesen Interessen neue Horizonte eroffnen. Das gilt fiir alle
Kunstgattungen, auch fiir die Plastik. Die heutige Nacktkunst zum
Beispiel ist in den allermeisten Féllen ein Produkt von Menschen ohne
echte kiinstlerische Kultur. Denn der wahre Kiinstler, gerade weil
er am Ganzen des Lebens teilnimmt, sieht nicht nur den nackten
Korper, sondern auch alle Tragik und alle geistige Knechtung, die
von der Welt der korperlichen Reize ausgeht — darum wird er den
nackten Korper stets mit grofer Reserve darstellen, oder er wird
zugleich das geistige UGegengewicht gegen die Physis zur Anschau-
ung bringen, sei es, indem er dem nackten Korper ein Gotter-
antlitz versetzt, sei es, indem er ihn zum bloBen Trédger geistiger
Inhalte und Symbole macht. Unserer modernen Kunst mit ihrer
ewig wiederholten Darstellung bloBer entkleideter Menschen fehlt
gerade die Ganzheit des kiinstlerischen Empfindens; — der nackte
Leib ist nicht von. einer grossen Seele aufgefasst, in der das
Ganze menschlichen Lebens und Ringens nach Ausdruck und
Losung drdngt — es sind alles nur fragmentarische Leistungen
fragmentarischer Menschen. Eine Kunst aber, die sich von den
tiefsten Interessen der Seele loslost, wird auch niemals die Kraft
haben, der Materie Leben und Seele einzuhauchen; es fehlt ihr
der schopferische Odem, der zum gottlichen Beruf der Kunst
gehort. / -
Auch was die Dichtkunst betrifft, so sind ihre groBen Trager
zu allen Zeiten auch die Seher und Propheten eines vertieften
Gewissens — nicht als Moralisten, wohl aber als tiefer blickende
Interpreten der Wirklichkeit, als Tradger hoherer geistiger Kréfte.
Diese Leistung der Kunst hdngt mit ihrem tiefsten Wesen zu-
sammen. Die Kunst gibt uns nicht die gemeine zuféllige Wirk-
lichkeit, sie stellt, wie Schopenhauer richtig sagt, die Idee der Dinge
im platonischen Sinne dar, das heiBt sie steigt zu den gestaltenden
Urkréften des Lebens hinab, zum ,Reich der Miitter“, zu den un-
geborenen Moglichkeiten alles Seins und schafft von dort aus
Gestalten, die wir nie gesehen und die doch im tiefsten Sinne
wirklich sind, ja wirklicher als alles, was wir kennen, weil in ihnen
alles sozusagen ausgesprochen und ausgezeichnet ist, was im
realen Leben durch den gegenseitigen Kampi der Formen stets

306



an der vollen Konsequenz gehemmt wird. Daher wird der Kiinstler
durch dje wirkliche Gestalt stets an das Urbild erinnert, dessen frag-
Mmentarischer Ausdruck das Wirkliche ist: ,Er scheint uns anzu-
Sehen und Geister mogen an unserer Stelle seltsam ihm er-
Scheinen.“ Wir sind fiir ihn nur Schatten, sozusagen nicht zu
Ende gezeichnete und nicht ausgemalte Gestalten — jede Er-
SCheinung weist auf ein Urbild, dessen Wesen und Geheimnis sie
Mur unvollkommen ausspricht. Diese platonische Auffassung der
Kunst ist von jeher von den groBten Kiinstlern als die zutreffende
lnterpretation ihres Schaffens anerkannt worden. Die ethische
iFkUHg der echten Kunst, ihr notwendiger Einklang mit den
Sittlichen Wahrheiten lésst sich von dieser platonischen Auffassung
am besten beleuchten. Die Kunst dient dem sittlichen Leben nicht
durch tendenziose Zustutzung der Wirklichkeit, sondern gerade
durch den allertiefsten Realismus: sie erhebt uns iiber die gegebene
Wirklichkeit in uns und auBer uns nicht durch Illusion, sondern
daClurch, dass sie uns Moglichkeiten des Handels zeigt, die
Vielleicht noch nie Gestalt gewonnen, die aber doch in unserer
Natur begriindet liegen. Indem sie zum Beispiel die hoheren Krafte
der Menschennatur, die im gewohnlichen Leben so oit durch-
kreugt und gehemmt werden, in ihre tiefsten Moglichkeiten ver-
folgt, in ihre letzten Konsequenzen auszeichnet, steigert sie die
acht dieser hoheren Seite iiber unsere Seele. Ebenso moralisch
fuchtbar wirkt die echte Kunst dort, wo sie die dunkeln Seiten
des Charakters und des Lebens schildert: Gerade indem sie wahr-
ait realistisch das Niedere in seinen verborgensten Motiven, in
Seinem ganzen Inhclt zu Worte kommen ldsst und in die dunkelste
Olle hinabsteigt, um alle Konsequenzen menschlichen Tuns zu
triassen, tragt sie dazu bei, die ungeheure Realitdt des Unter-
Schiedes von Gut und Bése in unserem Bewusstsein zu verstirken.
U solchem unbarmherzigen Realismus gehdren allerdings schon
8MoBe Charaktere, die aus dem Kern ihrer geistigen Natur heraus
nfich Reinigung streben und daher zu eindringender Selbsterkennt-
S fihig sind — zu realistischer Schilderung des Lasters und
S‘?i%r Misere gehdrt mehr als ein bloBer Bruder Liederlich. Der
Ncht aufs Hochste gerichtete und in diesem Streben begnadete
€nsch wird immer in Illusionen stecken bleiben und darum die
Chrseite alles Genusslebens und aller Charakterlosigkeit nicht

307



wahrheitsgeméss zu erfassen vermogen, sondern im Scheine und
im Augenblick befangen bleiben.

Ein groBer Teil der modernen Literatur ist sittlich gefahrlich,
nicht weil sie zu viel, sondern weil sie zu wenig wahren Realis-
mus hat. Das Sittengesetz ruht auf tiefster Interpretation des wirk-
lichen Zusammenhanges der Dinge, darum kann es nie mit der
echt kiinstlerischen Lebensdeutung in Konflikt geraten.

Die hochste Kunst steht in engster Verwandtschaft mit der
Religion. Die groBen Stifter und Trager der Religion waren stets
Personlichkeiten, die im allertiefsten Sinne von der bloBen Wirk-
lichkeit zur schopferischen Urkraft zuriickgingen, zu den geheimsten
Moglichkeiten unseres Wesens vordrangen und aus diesem Zu-
sammenhang heraus ihr eigenes Leben gestalteten, statt ihr Schauen
bloB in Stein, Farbe oder Wort zu bilden. Wenn Schleiermacher
Christus als die platonische Idee des Menschen bezeichnet, SO
weist er damit auf diesen Zusammenhang der religidosen ldea}l'
gestalt mit der kiinstlerischen Uberwindung der Lebenswirklichkeit;
zugleich tritt die Uberlegenheit der Religion iiber die Kunst her
vor: dass hier das tiefere, schopferische Leben nicht im Kunst
werk, sondern in der lebendigen Personlichkeit zum Ausdruck
gebracht wird.

Der konsequente, kiinstlerische Realismus fiihrt auch in fol-
gendem Sinne zur Religion: Je mehr die groBe Krlinstlernaﬁ]r
das wirkliche Leben bis in seine letzten'Griinde durchdringt, '
mehr sie die treibenden Urkrdfte zum vollen Ausdruck bringt ub
die Vielheit der Konflikte in ihre elementarsten Ursachen verfolgt'
desto ndher kommt sie der Religion, welche die tiefste Tragik
des Daseins auf gewisse fundamentale Ursachen zuriickfiihrt uf
zugleich die hochste Losung aller Schwierigkeiten verkorpert. J_e
realistischer wir das furchtbar tragische Ringen des Menschen m_‘t
sich selbst und mit der AuBenwelt betrachten, je allseitiger wir
selber an diesem Ringen beteiligt sind, desto unwide:rstehliCh'er
werden wir zu dem christlichen Geheimnis von der weltiiberw!""
denden Seelenkraft geleitet. Denn dort ist allein der hochste
Triumph der geistigen PersOnlichkeit {iber das Leben dargeste]]t'
In Wirklichkeit zielt darum auch jedes wahrhaft groBe und aus
universaler Lebensauffassung entsprungene Kunstwerk in jrgend
einer Form auf den Gedanken der Erlosung hin. Wir sehen des

308



in Goethes groBten Dramen (Iphigenie, Faust); in der heidnischen
Dichtung ist es gerade die Ratlosigkeit des von Leidenschaft und
Schicksal erschiitternden Menschen, die zu jener Losung dréngt.
Ganz besonders deutlich wird der innerliche Zusammenhang von
groBter Kunst und Religion in Wagners Dramen. Das Christen-
tum jst hier dem Heidentum nicht kiinstlich aufgedringt, wie
Nietzsche meinte, der sich beklagte, dass ,Wagner, der Siegreiche®
Vor dem christlichen Kreuze niedergebrochen sei — nein, Parcifal
kﬁndigt sich schon in Wotans Abschied von Briinhilde an; der
Zusammenbruch der alten Gotter muss kommen, der Keim ewiger
WiderSprijche und schlieBlicher Selbstzerstorung liegt vom Anfang
an in den ungeziigelten Elementarkréften selber, die sie verkdrpern
und die nach dem weltiiberwindenden, ganz reinen, ganz freien
Helden rufen, der eben deshalb die Welt beherrscht, weil er sich
Yon ihr befreit hat: so leitet die echte kiinstlerische Auffassung
des Lebens zur religiosen hiniiber und bereitet sie vor, ohne sie
I€ ersetzen zu kdnnen, weil ja die Religion die Vollendung und
Vt’:rwirklichung dessen in sich trdgt, was die Kunst nur im
SCheine darstellen kann. In diesem Sinne sagt Richard Wagner:

»Befinde ich mich in innerer Unruhe, so vermag kein Bild, kein
plastisches Kunstwerk auf mich zu wirken: das prallt wie wesenloses
Spielwerk ab. Erst der Blick dariiber hinaus ersieht mir dann das, was
mich beruhigt. Es ist dies auch der einzige Blick, der mich an andern
Sympathisch beriihrt, dieser Blick iiber die Welt hinaus: es ist ja auch
der einzige, der die Welt versteht.“

Und ein anderer groBer Kiinstler, Michelangelo, bekennt:

"Nicht_ malen und nicht meisseln stillet mir die Seele,
'® Liebe Gottes sucht sie einzig, die von dem Kreuz die Arme zu uns
breitet 1*

~ Mit all diesen Hinweisen soll keineswegs gesagt sein, dass
die echte Kunst nur religiose Gegenstidnde darstellen diirfe — es
Soll nur behauptet werden, dass der Kiinstler, je tiefer und
Universeller er das ganze Leben in sich trigt, an ihm teilnimmt
Und es in sich verarbeitet, desto deutlicher die Lésungen vor-
beTEitet, welche die Religion dem Lebensrétsel bietet, und dass er
Selber nur in einer religivsen Grundanschauung die tiefste Inspi-
fation und Stdrkung der kiinstlerischen Auffassung und Verein-
f"“Chung der Lebenskonflikte findet. Der Maler Cornelius sagte

309



einmal, die italienische Kunst sei niedergegangen von dem Augen-
blick an, wo die Maler Dante nicht mehr in ihrem Herzen trugen-
Sobald sich die kiinstlerische Produktion von den religios-sittlichen
Idealen 16st oder gar in Widerspruch zu ihnen tritt, verliert sié
iiberhaupt jede Beziehung zum geistigen Kern der Personlichkeit
und sinkt zu einer mehr oder minder raffinierten photographischen
Technik herab — oder schlimmer noch, die kiinstlerischen Fahig-
keiten treten in den Dienst niederer Erregungen und Leiden-
schaften und steigern sie zu krankhafter Entartung. Wir leben
heute in einer Zeit, in der sich alle Lebensfunktionen von den
Heilswahrheiten der Seele 16sen und dadurch selber ihre tiefste
Gesundheit verlieren. Das gilt fiir die intellektuelle Kultur, fiir
die ,erotische Kultur® und in ganz besonderem Sinne fiir di€
kiinstlerischen Fahigkeiten des Menschen. Darum ging ja auch
Wagners ganze Lebensarbeit darauf aus, wieder eine Einheit des
Lebens zu schaffen und die Kunst in den Dienst der hochsten
religios-ethischen Ideale zu stellen. Im Mittelalter diente die Kunst
der Verherrlichung der Weltiiberwindung, nicht der Weltvergdt-
terung — solche erhabene Stellung gegeniiber dem Leben gab
ihr die rechte geistige Stirke zur hdchsten Auffassung und Ver-
arbeitung der Wirklichkeit und verhinderte sie, in den Kultus des
Fleisches zu verfallen und den Erdenkloss zu vergottern, statt
den gottlichen Odem, den heiligen Geist zu feiern.

Hochst bezeichnend fiir die Gefahrédi der Loslosung der
kiinstlerischen Kultur von der Gesamtkultur der Seele ist das
was wir heute dsthetische Lebensanschauung nennen; zu Schillers
Zeiten wurde das Wort #sthetisch noch gleichbedeutend mit kiinst-
lerisch gebraucht — heute verstehen wir unter dsthetischer Lebens”
anschauung die Neigung, sich von allen Seiten her mit harmoni-
sierten und raffinierten Eindriicken zu umgeben. Gewiss gehort
die dsthetische Lebensverfeinerung auch zur Kultur, zur Herrschaft
des Geistes iiber das Stoffliche — aber nichts bedarf so sel’
eines starken Gegendewxchtes an Seelenkultur und Charakter”
bildung, als das Asthetische, damit die Verfeinerung nicht zuf
innern Verrohung, die Vergeistigung nicht zur Versinnlichung fiihrt.
Das bloBe Schmachten vieler Modernen nach i#sthetischen Eif-
driicken, diese passive Schlaffheit gegeniiber dem Dlsharmomscl”len
charakterisiert geradezu den Bankerott der kiinstlerischen Kraft

310



und fiihrt trotz aller heroischen Pose zur Feigheit gegeniiber
den Realititen des Lebens — wihrend die echte kiinstlerische
Lebensstimmung stets inspiriert ist von dem Verlangen nach
machtvollem Eindringen in die Wirklichkeit und machtvoller,
aktiver Uberwindung und Klirung des Chaotischen und Elemen-
taren. Wo aber der Geist sein Konigsrecht gegeniiber der bloBen
Natur preisgegeben, wo der Materialismus den Idealismus verdringt
hat, da bricht notwendig jede geistige Aktivitit zusammen, der
Stoff wird den Geist, die Nerven die Seele, das Milieu die Per-
soOnlichkeit iiberwéltigen — da gibt es dann statt kiinstlerischer
Kultur nur noch Teppiche und Modelle, statt der Dramen Bordell-
Szenen, statt der Tragddien Perversititen und statt der Priester
der Kunst immer mehr dreiste Gesellen, die es wagen, auf Grund
ihrer kiinstlerischen Halbheiten ,,im Namen der Kunst“ die ewigen
Wahrheiten des Charakters und des Gewissens zu verhéhnen, —
wobei sie nicht sehen, dass in jeder charaktervollen Handlung und
jeder aufrichtigen Betétigung des Gewissens mehr Verwandtschaft
mit dem Geiste der groBen Kunst liegt, als in all ihren kraftlosen
Produktionen zusammen.

Der einzige Schutz gegen die dsthetische Entartung und
gegen die Urteilsverwirrung unserer Zeit in Dingen der Kkiinst-
lerischen Kultur ist der Mut, zu den Meisterwerken zuriickzukehren.
Die Griechen gingen ins Theater, um nach oben zu schauen —
wir sind in unseren kiinstlerischen Bediirfnissen unbeschreiblich
bescheiden geworden, wir zehren von Epigonen und Epigonchen,
und unsere zeitgendssische Kritik unterstiitzt uns darin, indem sie
ganz kleine Menschlein, Leute vierten, fiinften und sechsten Ranges
mit Ausdriicken bedenkt, dass man sich nur fragen muss: welche
Worte bleiben dann fiir die GroBen?

Schopenhauer sagt einmal, um das Gute zu lesen, sei eine
Bedingung: dass man das Schlechte nicht lese — das Leben
sei zu kurz dazu. Wir miissen in der Tat in ganz anderm Stile
Abstinenten werden, nicht nur gegeniiber dem modernen Schund,
sondern gerade auch gegeniiber all jenen kiinstlerischen Halb-
heiten, mit denen man uns heute die Zeit, die Sammlung und
den Geschmack fiir das GroBe stiehlt!

Solche Riickkehr zu den Meisterwerken ist allerdings keine
So einfache Sache. Die mangelnde Unterscheidung zwischen Echtem

311



und Unechtem, Halbem und Ganzem auf kiinslerischem Gebiete
hdngt mit der allgemeinen Desorganisation unseres Lebens zu-
sammen: Wir haben keine Rangordnung der Lebensgiiter, wir
leben in einem geistigen Chaos, in dem die Hauptsache zur Neben-
sache und die Nebensache zur Hauptsache geworden ist. Hier
wird nur eine tiefgehende Erneuerung Wandel schaffen, indem sie
wieder das Allerheiligste gebieterisch in den Mittelpunkt des Lebens
riickt und dadurch wieder die Fahigkeit zur Unterscheidung und
Rangordnung auf allen Lebensgebieten zur Entwicklung bringt.
Wer iiberhaupt nicht mehr weill, was Wahrheit und was Gesund-
heit, was groB und was erbdrmlich, was Freiheit und was Knecht-
schaft ist, wie soll der in der Kunst das Lebendige vom Toten
unterscheiden kdnnen?
ZURICH FR. W. FOERSTER

TECHNIK UND WISSENSCHAFT

Technik und Wissenschaft bilden so bedeutsame Schopfungen
in der Entwicklung der Menschheit, sie kennzeichnen so sehr das,
was man die Kultur des Menschentums nennt, und ihre gegen-
seitigen Beziehungen sind so mannigfaltige, dass’'es wohl begreii-
lich ist, wenn die Gegeniiberstellung dieser Kulturméchte vielfach
Gegenstand offentlicher Diskussion geworden ist.

Der Begriff Technik bedarf zundchst dringend der Prézisierung,
und zwar nicht nur im Sinne der Einschrankung eines allgemeinen
Oberbegriffs, was ja auch notig ist, da wir uns nicht mit allen
denkbaren Arten von Technik befassen wollen, sondern nament-
lich, weil diese selbe Bezeichnung Begriffen zugeordnet wird, welche
im Wesen verschieden sind. Eine gemeinsame Bedeutung liegt im
Wort ,Technik“, wenn wir von der Technik eines gerichtlichen
Vollziehungsverfahrens sprechen, oder von der besondern Technik
eines Musikvirtuosen oder Malers, von Biihnen- und Journalisten-
technik, von der technischen Durchfiihrung militdrischer Opera-
tionen etc. In diesen Beispielen bedeutet Technik die Methode
der Durchfiihrung einer haufig sich wiederholenden, geldufigen

312



	Ästhetische und religiössittliche Kultur

