
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: Les dernières pages du P. Tyrrell

Autor: Tyrrell, George / Sabatier, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DERNIÈRES PAGES
DU P. TYRRELL

Schon seit mehreren Monaten besitzen wir einen Artikel über den
»Modernismus in Italien" von Herrn Guglielminotti, einem früheren Priester,
der ebenso scharf die katholische Kirche wie auch den Modernismus
bekämpft. Aus verschiedenen Gründen war es uns bis jetzt nicht möglich,
deh Artikel zu veröffentlichen; nicht zum mindesten, weil wir wenig
Aussicht hatten, eine Diskussion hervorzurufen, die doch gerade bei einer so
wichtigen Frage absolut notwendig ist. — Nun sendet uns Herr Paul Sabatier
(Verfasser des berühmten Buches über Franciscus von Assisi) den letzten
Artikel des kürzlich verstorbenen P. Tyrrell. Herr Sabatier besitzt das
fnglische Original; die Zeitschrift „Rinnovamento" brachte davon eine
italienische Übersetzung; wir bringen die erste französische Übersetzung,
mit einer Einleitung von Paul Sabatier. Welche Stellung man auch der
katholischen Kirche gegenüber einnehmen kann, so viel ist sicher: sie ist
e'n grossartiges Denkmal des menschlichen Geistes. Ihre Zukunft kann
keinem gleichgültig sein, der für Kultur Sinn hat. Und der Katholikentag
in Zug hat jüngst bewiesen, wie lebendig diese Frage auch in der Schweiz
geblieben ist. die Redaktion.

Depuis quelques années on a beaucoup discuté à propos
des Modernistes. Sous ce nom on désigne un grand nombre de

catholiques qu'on pouvait confondre, au début, avec les catholiques

libéraux, avec les catholiques intellectuels, ou encore avec
'es catholiques réformistes; ils ont pourtant une orientation
différente et tout à fait originale.

Et d'abord ce sont des natures essentiellement religieuses et
Mystiques. Ils ont la foi: la certitude que la vie religieuse vaut
'a peine d'être vécue, et même qu'elle est la seule vie, est aussi
Mystérieusement et naturellement innée dans leur âme que le
désir de vivre et le besoin de cultiver son champ peuvent l'être
dans l'âme d'un vigoureux montagnard.

Ils ont la foi: ils ne songent pas plus à donner la première
Place à la critique ou à l'exégèse qu'à s'émouvoir du travail
scientifique. Ils l'aideront selon leurs forces, mettront peut-être
un jour à profit les résultats acquis, mais un instinct supérieur
féur dit que, s'il est bon d'écouter les chimistes, il faut bien se
garder de se laisser mourir de faim par peur d'absorber un pain
qui ne serait pas chimiquement pur. Ils ont la foi: venus au
Monde dans une maison qu'ils n'ont point choisie, ils peuvent
en admirer d'autres, en voir qui seraient plus claires, ou plus

77



solides, ou plus abritées, ils ont pu un instant songer à quitter
la demeure ancestrale; mais ce n'est qu'une tentation fugitive; ils
restent chez eux, car là ils seront à leur place, et, là, leur activité
aura son maximum de résultats.

On dira peut-être que beaucoup de catholiques qui se
réclament du modernisme sont bien loin de ressembler à ce
portrait. On les entend proclamer, sur un ton qui ne souffre pas
la contradiction, la faillite de la révélation, du dogme, de l'autorité,

de la discipline et du culte; on les voit condamner avec
amertume quiconque n'est pas arrivé exactement à leurs propres
conclusions. Tout cela est exact. Il y a même des catholiques
qui ont eu pendant un laps de temps plus ou moins long les

sentiments, l'attitude, les émotions, la vigueur dont nous parlions
plus haut et qui un jour se sont réveillés transformés, la tête

pleine de syllogismes, le cœur vide d'amour.
Mais qu'est-ce que cela prouve? On peut avoir été moderniste

et ne plus l'être.
Le modernisme est une fleur épanouie sur le tronc séculaire.

Fleur bien fragile, et qui est pourtant le but de l'arbre.
Les plus grands saints ont leurs instants de faiblesse; et les

modernistes ont leurs heures d'oubli où la foi s'obscurcit, si

même elle ne s'éteint pas pour toujours.
Telles sont les idées sur lesquelles j'avais surtout insisté dans

une série de conférences (Jowett Lectures) données l'an dernier
à Londres et publiées depuis lors en volume1).

Le Dr Salvatore Minocchi, de Florence, leur consacra un
très aimable article dans la Voce. Exégète de haute valeur, il a
été amené par les circonstances à quitter la soutane et a perdu
tout espoir de rénovation de l'Eglise. Depuis lors, par suite de

l'effet que la vie a presque toujours sur l'intelligence, il a une
tendance à déduire ses idées de sa conduite et à donner à celle-ci

une sorte de valeur normative. Par ses nombreux travaux, par
le succès des diverses revues qu'il a dirigées, il avait rendu
d'exceptionnels services scientifiques au clergé d'Italie et on comprend

') Les Modernistes, Notes d'histoire religieuse contemporaine par
Paul Sabatier. Avec le texte intégral de l'Encyclique Pascendi du Syllabus
Lamentabili et de la Supplique d'un groupe de Catholiques français au
pape Pie X. In. 12 de LIV et 258 pages. Paris. Fischbacher, éditeur. 1909.

78



fort bien que l'Encyclique Pascendi avec son inepte réglementation

de la pensée, que la fougueuse croisade entreprise à Florence
même, dans YUnità Cattolica, par quelques tristes personnages
qui peuvent se vanter de l'appui du S. Siège et n'ont d'autres
armes que la dénonciation et la calomnie, on conçoit fort bien
que tout cela ait pu décourager un prêtre jeune et ardent. La
rapidité avec laquelle le clergé d'Italie s'était ouvert à des

préoccupations intellectuelles, s'était assimilé les résultats de la
critique des pays du Nord, et avait trouvé dans ses rangs une
équipe de brillants travailleurs, avait fait espérer à quelques-uns
une rénovation presque instantanée de la vieille Eglise. C'était
compter sans le collaborateur le plus nécessaire de toute évolution,
le temps. Il est facile de balayer une cathédrale, d'y installer la
lumière électrique; mais c'est un travail sinon négatif du moins
préliminaire, dont le résultat le plus clair est de montrer la
moisissure qui s'étend sur les murs, l'humidité qui délabre les statues
et souille le sol, de faire apercevoir une faune sui generis qui
s'est blottie dans tous les interstices et s'y incruste si bien qu'elle
finit par croire que le monument a été construit pour elle.

C'est là un périlleux labeur: si ceux qui s'y consacrent n'ont pas
soin de sortir souvent au grand air pour contempler de loin la cathédrale,

et la voir dominant la cité, malgré ses misères, ils risquent
d'oublier que le devoir n'est pas de vaincre, mais de lutter; non
pas d'arriver, mais de marcher, et que la marche en avant est
moins assurée par des prouesses individuelles, que par l'effort
patient, simultané de tous, où les forts s'oublient eux-mêmes pour
donner de leur énergie aux faibles. Leur rêve ne s'est pas réalisé,
et le découragement les gagne; ils sortent de la cathédrale qu'ils
rendent désormais responsable du mauvais air qu'ils y ont respiré,
des maladies qu'ils y ont contractées; ils sortent, et bien souvent
voudraient en fermer les portes à double tour; ils regardent avec

compassion, parfois avec colère, ceux qui s'acheminent vers elle.
C'est contre ces tendances que s'élève le P. Tyrrell dans les

pages qu'on va lire1). Il montre la nécessité qu'il y a à réserver

Elles ont paru en italien, quelques semaines avant sa mort, dans
'e Rinnovamento, l'importante revue des modernistes de Milan (Troisième
année, fascicule II). Elles constituent donc, par le fait de la fin inattendu
de l'auteur, comme son testament spirituel. Ceux qui les liront avec

79



le nom de modernistes à ces prêtres et à ces laïques qu'il faut
bien appeler d'un nom nouveau, puisque leurs aspirations sont
nouvelles; qui aiment l'Eglise plus qu'elle n'a jamais été aimée,
veulent vivre pour elle, pour elle seule et pour toujours, qui
sentent que dans cet amour leur vie prend son sens, sa portée,
trouve d'inépuisables forces.

PAUL SABATIER

POUR DÉFENDRE LES MODERNISTES
Dans l'article de la Voce (25 mars) qu'il consacre aux

conférences données à Londres par Paul Sabatier, le Dr Salvatore
Minocchi tout en déclarant respecter la bonne foi des Modernistes,
juge sévèrement leur position, position qui n'a jamais été la
sienne. Son attitude actuelle est la suite logique de celle qu'il
observait hier vis-à-vis de l'Eglise et vis-à-vis du Modernisme. Comme
il ne croit pas en ce dernier et qu'il lui est maintenant impossible
d'accepter la théologie de l'Eglise, il n'avait pas à choisir et ne

pouvait pas faire autre chose que ce qu'il a fait. Ce n'est pas
qu'il voie les difficultés morales et intellectuelles de la soi-disante
orthodoxie avec plus de force que la majeure partie des modernistes.

Sûrement il ne les voit pas mieux que celui qui tient la

plume ici et très probablement il les voit même moins bien. Je
suis assez vaniteux pour penser que si nous devions engager
une lutte pour savoir qui de nous deux la critiquerait avec le

plus de rigueur, c'est moi qui remporterais le prix. La raison

pour laquelle il adopte une attitude et moi une autre, vient de

ce que Newman appellerait „un amoncellement de probabilités".
Le choix dépend des différences d'individu, de tempérament,
d'expérience et dans aucun cas on ne peut le justifier par des

arguments sans réplique. Quand y a-t-il lieu de désespérer de la chose

publique? Jamais deux hommes ne donneront à cette question
la même réponse, et il faut laisser à chacun la pleine liberté de

attention seront sans doute charmes de la sérénité avec laquelle discute le
célèbre pensun anglais: ce n'est certes pas ici qu'on pourrait parler de
rabis theological Chemin faisant, on trouvera énoncées dans ce modeste
article de circonstance quelques-uns des idées qui font la force et l'originalité

de la pensée moderniste.

80



son choix. Le Dr Minocchi a tout à la fois plus et moins d'espoir

que moi. Il a moins d'espoir dans le catholicisme; il a plus
d'espoir de pouvoir trouver quelque chose qui vienne se substituer

à lui. Si j'avais respiré les miasmes de la Rome ecclésiastique
dont je n'ai guère qu'une connaissance idéale, peut-être serais-je
aussi pessimiste que lui? Si lui avait l'expérience directe que
j'ai de la vitalité comparative que possèdent d'autres formes du

christianisme, peut-être pourrait-il espérer la possibilité de
réformes ecclésiastiques au sein de l'Eglise de Rome.

Au point où en sont les choses, je ne puis croire qu'une
vague religiosité diffuse dans la société laïque puisse la conserver
forte et pure. Je pense que par suite de l'influence des églises
dans le passé, la société s'est profondément imprégnée de
principes religieux; mais je me demande combien de temps pourra
durer cette influence, lorsque la source aura été supprimée. La
religiosité, de plus en plus individualisée d'unités séparées, ré-
ussira-t-elle à exercer sur la vie publique l'influence qui a été

exercée dans le passé par des religions publiques et par cette

communauté de foi qui est — l'histoire en fournit la preuve —
le plus fort des liens sociaux? Les hommes peuvent-ils travailler
ensemble, s'ils ne sont pas substantiellement d'accord en ce qui
concerne la destinée humaine et la signification de la vie? Nos
Idées du droit, de la justice, ne dépendent-elles pas de ces fins
sur lesquelles la religion seule est à même d'obtenir un accord
Public, et ne sont-elles pas en relations avec ces fins? La
solidarité, la fraternité, la moralité sont-elles donc, ainsi que l'al-
fruisme, des principes tellement ultimes, des vérités si évidentes
Par elles-mêmes, qu'en dehors de tout appui religieux on puisse
Opérer les voir résister à la tendence atomistique du raisonnement

analytique, fortifiée encore par l'individualisme et par l'é-
goi'sme du cœur humain?

J'avoue que je suis profondément sceptique non pas en ce

fui touche la nature humaine, mais en ce qui reste de la nature
humaine, quand son instinct le plus profond, l'instinct religieux,
est réprimé par des doctrinaires, au mépris de l'histoire et de
I expérience. C'est pour cela que je ne puis pas penser qu'une
saine vie publique soit possible, sans une saine religion publique,

je n'en trouve aucun exemple dans le passé, je n'en trouve

81



pas davantage dans le présent, où l'absence de religion est

accompagnée de la corruption politique et sociale, voilée sous les

beaux mots de liberté, fraternité, égalité. Contre cette corruption
et cette hypocrisie nous avons l'aveugle révolte du socialisme —
aveugle devant le fait que sans un changement d'esprit, de cœur
et de conscience, on ne peut pas imaginer de rempart efficace

contre l'égoïsme et l'iniquité. Il ne veut rien avoir à faire avec
les Eglises parce que les oppresseurs du peuple se sont
invariablement servis de celles-ci. Pourtant, dans la mesure où le
socialisme a la vie en lui, celle-ci dérive du vrai Christ des Evangiles;

dans tout ce qu'il a de morbide, les principes de corruption
qui le menacent sont précisément ceux qui ont corrompu l'Eglise.
L'égoïsme se fait toujours un instrument précieux de la solidarité
et de l'altruisme; les orgueilleux prêchent et applaudissent l'humilité,

les tyrans l'obéissance, les avares la générosité et la pauvreté,
les trompeurs la foi et la crédulité. C'est l'intérêt des coquins
que le monde soit aussi honnête que possible. Ils ont exploité
l'Eglise, ils n'exploiteront pas moins l'Etat socialiste, et la

proportion des oppresseurs et des opprimés ne changera guère.
Je n'ai aucun espoir en un sécularisme exclusif, en un

socialisme positivement irréligieux. „Fundamenta ejus in montibus
Sanctis": si la cité n'a pas ses fondements dans le cœur et dans
la conscience, elle les a sur le sable; si elle les a dans le cœur
et dans la conscience, elle est essentiellement religieuse et doit
le devenir aussi d'une façon explicite et formelle.

Je pense que M. Minocchi en tomberait d'accord, mais il

pourrait très raisonnablement objecter qu'une religion ne peut
pas avoir d'influence sur la vie, si elle n'émane pas de la vie
morale et sociale du peuple, si elle n'est pas le développement et
la sanction de son plus haut idéal de vie et de conduite. Il pourrait

dire que le christianisme fut tel durant les premiers siècles,

qu'il apparut d'abord comme un nouveau mode de vie sociale
et individuelle, et formula ensuite les dogmes, base et justification
de cette vie; mais par suite de l'aveugle conservatisme des églises
et de leur refus de suivre les rapides développements de la vie,
nous avons maintenant un peuple nouveau dont l'idéal moral et
social n'est plus représenté ni entretenu par les églises. Le peuple
ne peut pas reculer, les églises ne peuvent pas avancer. Nous

82



devons par conséquent nous contenter de fortifier et d'élever ce

qu'il y a de meilleur dans l'idéal actuel, avec la confiance que
la religion contenue implicitement dans cet idéal arrivera à se
manifester explicitement et finira par s'incarner dans quelque
religion à venir. Tel est du moins dans notre pays l'opinion de

beaucoup de gens qui désespèrent de „moderniser" leurs diverses
communions religieuses et qui pourtant reconnaissent bien le
besoin d'une religion publique.

Or il est vrai qu'il y eut une sorte de christianisme qui
prépara la voie au Christ, mais ce fut un christianisme dans le cœur
de l'église judaïque et il n'y eut pas d'intervalle entre les deux
Testaments. La nouvelle religion fut une transformation de

l'ancienne, elle en fut la suite dans le temps et largement dans la
substance: elle ne détruisit pas, elle accomplit. Le Christ ne

prêcha pas une religion toute neuve: il prêcha la religion d'Israël,
de la Loi et des Prophètes. Il vint avec toute l'autorité et le

prestige du passé derrière lui, comme plus fidèle à ce passé que
ne l'étaient ses indignes représentants officiels. La nouvelle vie
et le nouvel idéal moral et social qui demeurèrent inintelligibles
aux traditionnalistes aveugles, avaient pour eux la sanction du

passé, et en étaient le véritable produit. Les „vieilles outres" et
le „vieil habit" n'étaient pas les éléments divins et éternels de la

religion officielle, mais ses éléments humains et périssables, les

applications contingentes de ses principes universels.
Les prétendues religions nouvelles ont été presque

invariablement des réformes ou des transformations; leurs fondateurs
ont été des réformateurs et des transformateurs plutôt que des

créateurs. Ils n'ont fait qu'„éduquer" c'est-à-dire qu'ils ont manifesté

et fait germer des éléments qui étaient déjà latents dans la
conscience générale. Une religion entièrement nouvelle est aussi

impossible qu'un langage entièrement nouveau. Si elle est imposée
par la conquête ou par la violence, elle est en réalité vaincue
et remplacée par celle dont elle semble prendre la place. Je ne
Puis donc concevoir une religion nouvelle ou moderne qui ne
soit pas une transformation et une réinterprétation de l'ancienne.
Je n'ai aucun espoir, à moins que nous réussissions à relever la
vieille maison avec son nom, son prestige, ses fidèles. Pour moi
il ne s'agit pas de trouver de nouvelles outres pour le vin de

- 83



la vie nouvelle. Ce vin est venu et il vient encore de l'Eglise
chrétienne et catholique, des immuables principes de l'Evangile
de liberté, de fraternité et d'égalité, comme il est annoncé par
l'Esprit dans les Prophètes, dans le Christ et dans les héros du

catholicisme. Ce qui a vieilli, ce n'est pas la source, mais les

canaux qui ne donnent plus un libre cours au vin nouveau.
L'Esprit est là, mais il ne lui est pas possible de s'extérioriser
en une langue presque morte.

Ce dont l'Eglise a besoin maintenant, tout comme aux jours
du Christ, ce n'est pas d'une réformation, mais d'une transformation.

Ré-former, c'est retourner en arrière, aux formes primitives,

ainsi que Luther tenta de le faire; c'est retourner à une
forme appropriée au passé et par conséquent non appropriée à

notre époque. Quand la vie et le progrès ont été mis en échec

par un stérile conservatisme, le remède gît dans une transformation

qui reprenne le développement au point même où il a

été interrompu, pour le mettre en état de s'accomplir.
En considérant la situation actuelle je devrais juger, avec le

Dr Minocchi, que cette transformation de l'Eglise Romaine est

complètement impossible, mais je ne puis prévoir ce qu'un
prochain avenir peut apporter, et c'est pour cela que sans pouvoir
affirmer que cette transformation soit possible, je n'ose pas dire
qu'elle est impossible, et je reste ainsi libre de croire et d'espérer
en Celui qui peut ressusciter les morts.

D'une chose je suis certain: c'est qu'il faut, dans l'intérêt de

la vérité, tenter jusqu'au bout ce qu'on pourrait appeler
„l'expérience moderniste". Si, contrairement à mon espoir, elle ne
réussit pas à transformer, elle détruira un système de corruption
et de superstition qui est une menace permanente pour la
civilisation et pour la religion.

Même ceux qui ont perdu toute confiance et tout espoir en

l'Eglise Romaine, qui ont été forcés d'abandonner le modernisme
et ses positions, même ceux qui en sont venus à regarder l'Eglise
comme la grande ennemie de la vérité et de la moralité, devraient
saluer et encourager tout effort tendant à purifier et à critiquer
une tradition corrompue.

Ils peuvent dire: „Laissons les morts ensevelir leurs morts"
et peuvent se lancer dans les œuvres sociales; mais ils feraient

84



une œuvre plus utile encore probablement, en aidant à ensevelir
un cadavre qui continuera à semer des germes de mort, s'il n'est

pas, comme le pensent les modernistes, destiné à ressusciter. Un

problème abandonné n'est pas un problème résolu.

La possibilité de résoudre celui-ci n'est pas manifeste, comme
je l'ai déjà dit. Non seulement l'importance de la tradition
ecclésiastique romaine, la multitude de ses croyances et de ses
institutions offrent aux traits de la critique une cible plus grande que
toute autre église, mais le génie scolastique a si bien relié
ensemble toutes les parties de l'édifice que, dans la pratique, il a

fait disparaître toute distinction entre les points essentiels et les

points scondaires, entre ce qui est techniquement de fide et ce

qui est seulement tradition pieuse. D'autres églises pourraient
survivre au sacrifice de certaines institutions et de certains principes,
mais Rome sent d'instinct que si elle cède quelque chose, elle
doit céder tout. Elle a embarqué tous ses trésors sur l'unique
nef de son inerrance universelle, de son autorité infaillible et

purement extérieure. Si cette nef sombre, tout sombre, et il suffit
d'une seule erreur pour que la nef sombre.

De plus, ce corps de doctrines compact et intangible a été

relié plus étroitement que dans aucune autre église à des positions

historiques et critiques qui deviennent de jour en jour moins
défendables.

A cette difficulté intellectuelle il faut ajouter une difficulté morale

encore plus grave, formée par tous les intérêts qui seraient
menacés par n'importe quel effort de réforme ou de transformation,

intérêts d'une vaste hiérarchie, intérêts financiers, questions

d'influences et d'ambitions. Il y a aussi la force de
conservatisme que présente la multitude inerte et passive des laïques

pour lesquels la liberté et l'indépendance constituent toujours un
fardeau haïssable; ils savent gré à une religion qui les décharge
de toute responsabilité, en retour du simple et facile sacrifice qu'ils
lui font en lui accordant une aveugle et absolue obéissance; ils
aiment à sommeiller et à dormir en attendant l'époux qui tarde
à venir.

Après cela on ne voit guère de raison d'espérer: aussi ne

saurais-je juger ceux qui „s'en vont tout tristes". Je ne puis ni

85



réfuter leur désespérance, ni justifier mes espoirs. Au fond
quelques-unes des raisons pour lesquelles ils désespèrent sont
précisément pour moi des raisons d'espérer, tant sont différentes
les interprétations subjectives des mêmes circonstances. Ce qu'ils
regardent comme des signes manifestant la décomposition sont

pour moi des signes avant-coureurs de transformation. Là où
ils voient des funérailles je vois le prélude nécessaire d'une
résurrection. Nous sommes d'accord à croire la mort inévitable;
nous sommes en désaccord en ce qui concerne ce qui suivra
cette mort, sa finalité.

C'est ainsi que l'encyclique Pascendi, avec toutes ses

conséquences, m'apparaît non pas comme le coup de mort du modernisme,

mais comme celui du médiévalisme. Les modernistes
n'auraient-ils pas fait autre chose que de provoquer ces mesures
qu'ils auraient déjà justifié leur existence; ils ont forcé leur
adversaire à jeter son masque de modernité, et à se montrer dans

toute la crudité de sa barbarie médiévale; ils l'ont contraint à

s'attacher une meule au cou et à se jeter dans une mer inconnue
et hostile. Jusqu'alors il avait été possible pour lui de flirter et

de coqueter avec la liberté, de faire croire aux naïfs qu'il se

repentait de son passé et qu'il s'amenderait. Ceci ne sera
désormais plus possible, pas même sous Léon XIV: il est trop tard

pour retourner en arrière; désormais il est obligé de marcher
hardiment, jusqu'au bout, jusqu'au suicide.

Mais le modernisme ne s'est pas épuisé lui-même en provoquant

ce résultat. Il est au contraire arrivé à prendre conscience
de lui-même, et il a amené le public à le connaître et à s'intéresser

à lui, comme on ne l'avait pas fait jusqu'ici. C'est la question

à l'ordre du jour. Tout le monde s'en occupe. Pour un qui
l'étudiait auparavant, des milliers l'étudient maintenant. 11 a produit

toute une littérature et écrit dans l'histoire de l'Eglise un
chapitre qui sera lu jusqu'à la fin des temps. Si une demi-douzaine

de ses propagateurs les plus bruyants ont été excommuniés,
ils ont été ainsi signalés à l'attention. Ses manifestations
extérieures ont été réprimées, mais ce sont ses adversaires qui en

pâtiront et ne pourront plus évaluer le nombre, la force et la

tactique de ses adhérents. Ceux qui se hâtèrent de déclarer le

mouvement mort en fait, sitôt qu'il eut été mort en droit, sont

86



maintenant saisis de stupeur devant les proportions qu'il prend
et que leur effroi exagère sans doute. Mais il y a de bonnes
raisons pour croire qu'en estimant à vingt mille le nombre des

membres du clergé qui s'y rattachent d'une façon consciente, on
serait en dessous de la réalité; si au contraire on considérait
comme modernistes ceux qui le sont d'après les termes de

l'encyclique Pascendi, on arriverait à un nombre double. Peut-être
est-ce là une minorité numériquement faible, mais elle s'accroît
avec rapidité, surtout si on la place en face d'une majorité qui
s'effrite sans cesse. Un fait assuré c'est que le médiévalisme ne
fait aucune recrue dans le modernisme: le courant va en sens

contraire; le médiévalisme ne procrée pas, et dans une seule
génération, la faux du temps aura laissé sa maison déserte. Il ne
se hasarde pas à attaquer le modernisme sur son propre terrain,
avec ses armes, celles de l'histoire et de la critique, mais seulement

avec les armes de la répression extérieure, armes dont le

tranchant est émoussé, la pointe ébréchée par les libertés de la

civilisation moderne. Certains modérés qui, il y a deux ans,
auraient pu encore se lever pour le défendre restent abattus et
silencieux devant les extravagances de la Pascendi. Leur place est

prise par des braillards, des charlatans et des saltimbanques qui
couvrent leur cause de ridicule et lui aliènent les sympathies des

médiévalistes modérés.
Ce sont là des symptômes — et il y en a bien d'autres —

qui suffiraient à manifester non seulement une pure et simple
disparition du passé, mais une crise de transformation: generatio
unius est corruptio alterius. Le fait que dans l'état embryonnaire
actuel je ne puis ni prévoir ni préciser ce qui arrivera, ne me
surprend ni ne m'alarme: je tiens pour assuré qu'une force de

création est à l'œuvre et pas seulement une force destructive.
Cela ne m'empêche pas de respecter la liberté et de priser le

courage de ceux qui, comme M. Minocchi, pensent autrement
et agissent autrement; je n'oserais même pas condamner ceux
Qui pensent autrement et ne sont pas libres d'agir autrement:
ces prêtres innombrables qui n'ont jamais eu la foi et l'espérance
modernistes ou l'ont abandonnée, et qui par peur de la faim ou
de l'infamie sont condamnés à une vie de dissimulation. Non
seulement leur éducation les rend incapables de toute autre

87



carrière, mais tout effort pour trouver une carrière serait menacé

par les intrigues et les vengeances de leurs supérieurs ecclésiastiques.

L'existence et le développement de ces éléments dans les

rangs des médiévalistes est un pronostic très sûr de rapide
décomposition, et on ne peut que s'étonner de la folie qui, au lieu
de faciliter l'exode d'alliés si peu désirables, cherche au contraire
à l'empêcher.

* *
*

Et maintenant qu'il me soit permis d'examiner quelques-uns
des détails de l'article de M. Minocchi dont je ne suis pas toüt
à fait satisfait. J'ignore s'il consentirait à s'appeler un scolastique,
comme le fait l'abbé Romolo Murri, mais je ne puis pas m'em-
pêcher de trouver qu'il pense à la manière des scolastiques à

bien des égards, qu'il donne une priorité à la pensée sur la vie
et l'action, c'est-à-dire qu'il place les idées claires et distinctes
au-dessus des idées implicites et inconscientes. Il est bien difficile
dans des pays où a dominé depuis longtemps la théologie
ecclésiastique de changer d'habitude; la révolte même contre la théologie

y subit l'influence de la théologie et se laisse guider par
ses catégories. Qui est-ce qui fut plus fondamentalement
scolastique que les Encyclopédistes avec leur foi absolue dans le

raisonnement analytique? Et n'est-ce pas pour cette raison que
la bataille pour la liberté a été réellement perdue en 1789 et qu'il
faut la combattre encore une fois à la lumière de la connaissance
concrète et expérimentale? Le dilemme du tout ou rien, proposé
par des théologiens intéressés, a été trop facilement accepté par
les nations latines qui, lorsqu'elles ne peuvent pas avoir le tout,
choisissent le rien. En Angleterre et en Allemagne, l'infirmité de

ce dilemme est journellement mise en lumière sous nos yeux, et

nous refusons de prendre la logique trop au sérieux. Nous
comprenons très bien que des sociétés sont plus vieilles que toutes
les théories sociales et que la chute des théories n'entraîne pas
la chute des sociétés, que l'Eglise est plus vieille que l'analyse
qu'elle fait d'elle-même, plus vieille que ses dogmes, et qu'elle
peut survivre à leur transformation.

L'esprit et les habitudes d'un homme peuvent se transformer
sans que rien vienne à se briser dans sa personnalité. Que ces

88



transformations soient graduelles ou qu'elles soient soudaines, ce
sont les étapes d'un développement continu. De même la
continuité de croissance d'une société; son unité n'est pas rompue
par des transformations analogues. Naturellement, si l'Eglise est
ce qu'elle est pour les théologiens scolastiques, un système
doctrinal dont la réalisation concrète dans une société vivante est
quelque chose d'accidentel et de contingent à son essence, alors
un changement dans le système est un changement destructif de
son essence; mais si elle est essentiellement une multitude
continue d'hommes vivants, unis en vue d'une fin commune, si ses
doctrines et ses institutions ne sont que les moyens par lesquels
elle a décidé d'atteindre cette fin, la substitution de moyens
différents et meilleurs ne change pas son essence. Sa seule fin
est de réaliser et de reproduire l'esprit du Christ dans ses membres,
et c'est à travers cette fin qu'il faut critiquer toutes ses doctrines
et toutes ses institutions, les écarter ou les conserver.

M. Minocchi, par exemple, insiste sur ce que les rites et les

sacrements de l'Eglise ne sont que l'expression symbolique et

pratique des dogmes correspondants, et que les modernistes ne

peuvent pas conserver les uns en rejetant ou en modifiant les

autres. L'étude des religions comparées montre sûrement le
contraire. Partout nous trouvons les pratiques religieuses précédant
les doctrines; celles-ci ne sont que des essais tentés après coup
pour formuler la croyance contenue implicitement dans la pratique.
Il doit certainement reconnaître que le baptême et l'eucharistie
ont existé avant leur explication théologique, tout comme l'Eglise
est plus ancienne que l'ecclésiologie du Concile du Vatican.

Ailleurs il parle du dogme comme étant le „principe causal
de toutes les églises" ; mais n'est-il pas très évident que les

dogmes sont un produit de l'Eglise et non vice-versa? Le Christ
fut-il donc un produit de la doctrine de l'incarnation? Bien loin
que ce soient les sacrements qui reposent sur les dogmes, les

théologiens ont été en fait incapables de trouver quelque base

dogmatique à la confirmation et à l'extrême-onction. En ce qui
touche les rites mineurs, les théologiens sont encore plus divisés
et incertains, tant leur origine est obscure, tant leur passé est
reculé. Sur ce point je me sépare complètement du Dr Minocchi.

89



Il faut encore que je défende le parallèle que Paul Sabatier
tire de la Révolution française contre ce que lui oppose le Dr Mi-
nocchi. Sabatier argumente: la chute de Louis XVI ne fut pas
la ruine de la France, mais celle de la monarchie absolue; de

même la chute du système de gouvernement ecclésiastique représenté;

par Pie X sera la ruine non de l'Eglise, mais de l'absolutisme

ecclésiastique. A cela le Dr Minocchi répond: „La papauté
c'est l'Eglise, donc la chute de l'absolutisme ecclésiastique sera
vraiment la ruine non pas du monde qui continuera son chemin

sans être incommodé, mais celle de l'Eglise." Je réplique que
Louis XIV et Louis XVI auraient été d'accord avec le Dr Minocchi.
Chacun d'eux aurait dit: „L'Etat c'est moi; si je tombe, la France
est perdue." Mais ils avaient tort. Pie X dit: „L'Eglise, c'est
moi; si je tombe, l'Eglise est perdue." Le Dr Minocchi pense-t-il
donc qu'en parlant ainsi le pape ait raison? Aucun moderniste
ne le pense. Il demande: Finito il papato che oggi si identified
col cattolicismo, chè rimarrebbe mai délia Chiesa?1) je réponds: il
resterait tout ce qui dans le catholicisme précéda cette expérience
de gouvernement absolu, tout ce qui du catholicisme survit dans
les églises orientales; et quand ce résidu se sera transformé lui-
même, il resterait tout ce qui est impliqué dans le mot et la notion
d'Eglise; il resterait donc un corps qui s'est donné la mission de

réaliser en ses membres l'esprit du Christ.

Enfin je ne puis suivre Minocchi quand il estime que si la

réforme fut impossible au XVIme siècle, elle l'est encore davantage
maintenant. Bien au contraire, la réforme fut alors impossible
parce que la critique fondamentale était impossible. On ne put
pas diagnostiquer alors la maladie comme nous pouvons le faire
maintenant à la lumière de l'histoire. „Maintenant la hache est

mise à la racine de l'arbre"; à cette époque elle n'était dirigée

que contre les branches. Alors les réformateurs échouèrent parce
qu'ils admettaient des prémisses que leurs adversaires pouvaient
aisément réfuter. < nip vi.T-.fiwv!;,-; <-mî p.-,

J'en ai peut-être dit assez pour montrer en quoi je diffère du

Dr Minocchi en ce qui touche le côté intellectuel du problème. Mais

Si la papauté, qui aujourd'hui s'identifie avec le catholicisme, venait
à disparaître, que resterait-il donc de l'Eglise?

90



le côté le plus grave est le côté moral. Là jamais deux esprits
ne peuvent tombef complètement d'accord sur le moment où un
trouble spirituel devient incurable, et où les éléments sains d'un
corps deviennent trop faibles et trop peu nombreux pour que
l'on puisse conserver raisonnablement quelque espoir de guérison.

Mais si'' une cause est juste, nous ne pouvons pas
l'abandonner, même si sa défaite apparaît comme certaine. Si elle
échoue, il faut que ce, ne soit pas par notre faute. Et cet échec

apparent contient toujours quelque avantage supérieur pour le

genre humain. Chaque coup de pioche honnêtement donné pour
la vérité ou la justice finit toujours par porter. 11 est vrai que
l'Eglise n'est, rien si, elle :ne sert pas d'instrument au bien de

l'humanité et que, quand elle fait, obstruction à ce bien, il paraît
meilleur de se mettre directement au service de l'humanité, plutôt
que de perdre sa propre énergie à réparer un instrument rongé
par l'usure. Ceci serait vrai si l'Eglise malade était simplement
impuissante pour le bien et n'était pas en même temps capable
de faire du mal: dans l'intérêt de l'humanité elle ne peut être
abandonnée à elle-même. La stupide violence d'un anticléricalisme
sans critique ne fait que donner une nouvelle vie et une nouvelle
énergie aux forces mauvaises qui sont en elle. Si l'Eglise doit
être sauvée, comme les modernistes l'espèrent, ou si elle doit être
détruite comme ses ennemis le désirent et le croient, ce ne sera que
grâce aux efforts persévérants ,de ceux qui lui appartiennent et
'a comprennent. Ceux que leur passé et leur expérience qualifient
Pour ce travail, serviront par là l'humanité mieux que par tout
aùtre moyen. Cela ne veut pas dire qu'un honnête homme doive
faire profession d'appartenir à l'Eglise tandis qu'il travaille à sa
destruction, mais que ceux qui espèrent son salut n'auront pas
Perdu leur vie, même si leur espérance était une illusion.

bnu normte»} GEORGE TYRRELL
xt fbtow nov .fwîm.viv'Ui vir. Tjh îvdb? d>i?, nrs;!

- ..-il ::.j ' '-'r'i ') 1 i jr:j ' ' ' i [ ' ; : \ ~j • * ' j ' iji'u';:

'> :: m {

.nrladnyîîbiJ ä gm-ibii iwi .-îîst^v;*
"Jî' / i,,.;, «nacbgensvjli ;.,ih;s|ij bwe 71 - t

91


	Les dernières pages du P. Tyrrell

