Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: Les dernieres pages du P. Tyrrell
Autor: Tyrrell, George / Sabatier, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES DERNIERES PAGES
DU P. TYRRELL

Schon seit mehreren Monaten besitzen wir einen Artikel iiber den
»Modernismus in Italien* von Herrn Guglielminotti, einem fritheren Priester,
d?r ebenso scharf die katholische Kirche wie auch den Modernismus be-
kémpft. Aus verschiedenen Griinden war es uns bis jetzt nicht moglich,
dfih Artikel zu verd6ffentlichen; nicht zum mindesten, weil wir wenig Aus-
Sicht hatten, eine Diskussion hervorzurufen, die doch gerade bei einer so
wichtigen Frage absolut notwendig ist. — Nun sendet uns Herr Paul Sabatier
(Verfasser des beriihmten Buches iiber Franciscus von Assisi) den letzten
Artikel des kiirzlich verstorbenen P. Tyrrell. Herr Sabatier besitzt das
€nglische Original; die Zeitschrift ,Rinnovamento“ brachte davon eine
italienische Ubersetzung; wir bringen die erste franzésische Ubersetzung,
mit einer Einleitung von Paul Sabatier. Welche Stellung man auch der
k'atholischen Kirche gegeniiber einnehmen kann, so viel ist sicher: sie ist
€in grossartiges Denkmal des menschlichen Geistes. Thre Zukunft kann
keinem gleichgiiltig sein, der fiir Kultur Sinn hat. Und der Katholikentag
In Zug hat jiingst bewiesen, wie lebendig diese Frage auch in der Schweiz
geblieben ist. DIE REDAKTION.,

Depuis quelques années on a beaucoup discuté a propos
des Modernistes. Sous ce nom on désigne un grand nombre de
catholiques qu'on pouvait confondre, au début, avec les catho-
liques libéraux, avec les catholiques intellectuels, ou encore avec
les catholiques réformistes; ils ont pourtant une orientation dif-
férente et tout a fait originale.

Et d'abord ce sont des natures essentiellement religieuses et
mystiques. lIs ont la foi: la certitude que la vie religieuse vaut
la peine d'atre vécue, et méme qu'elle est la seule vie, est aussi
mystérieusement et naturellement innée dans leur dme que le
désir de vivre et le besoin de cultiver son champ peuvent I'étre
dans I'ame d'un vigoureux montagnard.

lls ont la foi: ils ne songent pas plus & donner la premiére
Place a la critique ou 2 I'exégese qu'a s'émouvoir du travail
Scientifique. Ils I'aideront selon leurs forces, mettront peut-étre
un jour 3 profit les résultats acquis, mais un instinct supérieur
leur dit que, s'il est bon d'écouter les chimistes, il faut bien se
garder de se laisser mourir de faim par peur d'absorber un pain
qui ne serait pas chimiquement pur. lls ont la foi: venus au
Monde dans une maison qu'ils n'ont point choisie, ils peuvent
0 admirer d'autres, en voir qui seraient plus claires, ou plus

11



solides, ou plus abritées, ils ont pu un instant songer a quitter
la demeure ancestrale; mais ce n'est qu'une tentation fugitive; ils
restent chez eux, car la ils seront a leur place, et, 13, leur activité
aura son maximum de résultats.

On dira peut-étre que beaucoup de catholiques qui se ré-
clament du modernisme sont bien loin de ressembler a ce por-
trait. On les entend proclamer, sur un ton qui ne souffre pas
la contradiction, la faillite de la révélation, du dogme, de l'auto-
rit€, de la discipline et du culte; on les voit condamner avec
amertume quiconque n'est pas arrivé exactement a leurs propres
conclusions. Tout cela est exact. Il y a méme des catholiques
qui ont eu pendant un laps de temps plus ou moins long les
sentiments, l'attitude, les émotions, la vigueur dont nous parlions
plus haut et qui un jour se sont réveillés transformés, la téte
pleine de syllogismes, le cceur vide d’amour.

Mais qu'est-ce que cela prouve? On peut avoir été moder-
niste et ne plus I'étre.

Le modernisme est une fleur épanouie sur le tronc sécu-
laire. Fleur bien fragile, et qui est pourtant le but de ['arbre.

Les plus grands saints ont leurs instants de faiblesse; et les
modernistes ont leurs heures d'oubli ol la foi s'obscurcit, si
méme elle ne s'éteint pas pour toujours.

Telles sont les idées sur lesquelles j'avais surtout insisté dans
une série de conférences (Jowett Lectures) données I'an dernier
a Londres et publiées depuis lors en volume?).

Le Dr Salvatore Minocchi, de Florence, leur consacra un
trés aimable article dans la Voce. Exégéte de haute valeur, il a
été amené par les circonstances a quitter la soutane et a perdu
tout espoir de rénovation de I'Eglise. Depuis lors, par suite de
I'effet que la vie a presque toujours sur l'intelligence, il a une
tendance a déduire ses idées de sa conduite et a donner a celle-ci
une sorte de valeur normative. Par ses nombreux travaux, par
le succes des diverses revues qu'il a dirigées, il avait rendu d’ex-
ceptionnels services scientifiques au clergé d’ltalie et on comprend

1) Les Modernistes, Notes d’histoire religieuse contemporaine par
Paul Sabatier. Avec le texte intégral de I’Encyclique Pascendi du Syllabus
Lamentabili et de la Supplique d’'un groupe de Catholiques frangais au
pape Pie X. In. 12 de LIV et 258 pages. Paris. Fischbacher, éditeur. 1909.

78



fort bien que I'Encyclique Pascendi avec son inepte réglemen-
tation de la pensée, que la fougueuse croisade entreprise a Florence
méme, dans I'Unita Cattolica, par quelques tristes personnages
qui peuvent se vanter de I'appui du S. Siége et n'ont d’autres
armes que la dénonciation et la calomnie, on congoit fort bien
que tout cela ait pu décourager un prétre jeune et ardent. La
rapidité avec laquelle le clergé d’ltalie s'était ouvert a des pré-
Occupations intellectuelles, s'était assimilé les résultats de la cri-
tique des pays du Nord, et avait trouvé dans ses rangs une
€quipe de brillants travailleurs, avait fait espérer a quelques-uns
une rénovation presque instantanée de la vieille Eglise. C'était
compter sans le collaborateur le plus nécessaire de toute évolution,
le temps. Il est facile de balayer une cathédrale, d'y installer la
lumiére électrique; mais c'est un travail sinon négatif du moins
préliminaire, dont le résultat le plus clair est de montrer la moi-
sissure qui s'étend sur les murs, 'humidité qui délabre les statues
et souille le sol, de faire apercevoir une faune sui generis qui
s’est blottie dans tous les interstices et s’y incruste si bien qu'elle
finit par croire que le monument a été construit pour elle.
C'est la un périlleux labeur: si ceux qui s’y consacrent n'ont pas
80in de sortir souvent au grand air pour contempler de loin la cathé-
drale, et la voir dominant la cité, malgré ses miseres, ils risquent
d’oublier que le devoir n’est pas de vaincre, mais de lutter; non
pas d'arriver, mais de marcher, et que la marche en avant est
moins assurée par des prouesses individuelles, que par I'effort
Patient, simultané de tous, ol les forts s’oublient eux-mémes pour
donner de leur énergie aux faibles. Leur réve ne s'est pas réalisé,
et le découragement les gagne; ils sortent de la cathédrale qu'ils
rendent désormais responsable du mauvais air qu'ils y ont respiré,
des maladies qu'ils y ont contractées; ils sortent, et bien souvent
Voudraient en fermer les portes a double tour; ils regardent avec
COmpassion, parfois avec colere, ceux qui s'acheminent vers elle.
C'est contre ces tendances que s'éleve le P. Tyrrell dans les
Pages qu'on va lire!). Il montre la nécessité qu'il y a a réserver

—_—

1) Elles ont paru en italien, quelques semaines avant sa mort, dans
le Rinnovamento, I'importante revue des modernistes de Milan (Troisieme
année, fascicule I1I). Elles constituent donc, par le fait de la fin inattendu
de lauteur, comme son testament spirituel. Ceux qui les liront avec

79



le nom de modernistes a ces prétres et a ces laiques qu'il faut
bien appeler d'un nom nouveau, puisque leurs aspirations sont
nouvelles; qui aiment I'Eglise plus qu'elle n'a jamais été aimée,
veulent vivre pour elle, pour elle seule et pour toujours, qui
sentent que dans cet amour leur vie prend son sens, sa portée,

trouve d’inépuisables forces.
PAUL SABATIER

POUR DEFENDRE LES MODERNISTES

Dans I'article de la Voce (25 mars) qu'il consacre aux con-
férences données a Londres par Paul Sabatier, le D Salvatore
Minocchi tout en déclarant respecter la bonne foi des Modernistes,
juge séverement leur position, position qui n’a jamais été la
sienne. Son attitude actuelle est la suite logique de celle qu’il ob-
servait hier vis-a-vis de I'Eglise et vis-a-vis du Modernisme. Comme
il ne croit pas en ce dernier et qu'il lui est maintenant impossible
d’accepter la théologie de I'Eglise, il n’avait pas a choisir et ne
pouvait pas faire autre chose que ce qu’il a fait. Ce n’est pas
qu'il voie les difficultés morales et intellectuelles de la soi-disante
orthodoxie avec plus de force que la majeure partie des moder-
nistes. Sarement il ne les voit pas mieux que celui qui tient la
plume ici et trées probablement il les voit méme moins bien. Je
suis assez vaniteux pour penser que Si nous devions engager
une lutte pour savoir qui de nous deux la critiquerait avec le
plus de rigueur, c’est moi qui remporterais le prix. La raison
pour laquelle il adopte une attitude et moi une autre, vient de
ce que Newman appellerait ,un amoncellement de probabilités“.
Le choix dépend des différences d'individu, de tempérament, d’ex-
périence et dans aucun cas on ne peut le justifier par des argu-
ments sans réplique. Quand y a-t-il lieu de désespérer de la chose
publique? Jamais deux hommes ne donneront a cette question
la méme réponse, et il faut laisser a chacun la pleine liberté de

attention seront sans doute charmeés de la sérénité avec laquelle discute le
célebre pensun anglais: ce n’est certes pas ici qu'on pourrait parler de
rabis theologica! Chemin faisant, on trouvera énoncées dans ce modeste
article de circonstance quelques-uns des idées qui font la force et I'origi-
nalité de la pensée moderniste.

80



son choix. Le Dr Minocchi a tout a la fois plus et moins d'es-
poir que moi. Il a moins d'espoir dans le catholicisme; il a plus
d'espoir de pouvoir trouver quelque chose qui vienne se substi-
tuer a lui. Si j'avais respiré les miasmes de la Rome ecclésiastique
dont je n'ai guere qu'une connaissance idéale, peut-étre serais-je
aussi pessimiste que lui? Si lui avait l'expérience directe que
i'ai de la vitalité comparative que possédent d'autres formes du
christianisme, peut-étre pourrait-il espérer la possibilité de ré-
formes ecclésiastiques au sein de I'Eglise de Rome.

Au point oit en sont les choses, je ne puis croire qu'une
vague religiosité diffuse dans la société laique puisse la conserver
forte et pure. Je pense que par suite de l'influence des églises
dans le passé, la société s'est profondément imprégnée de prin-
cipes religieux; mais je me demande combien de temps pourra
durer cette influence, lorsque la source aura été supprimée. La
religiosité, de plus en plus individualisée d'unités séparées, ré-
ussira-t-elle 2 exercer sur la vie publique l'influence qui a été
exercée dans le passé par des religions publiques et par cette
Communauté de foi qui est — I'histoire en fournit la preuve —
le plus fort des liens sociaux? Les hommes peuvent-ils travailler
€nsemble, s'ils ne sont pas substantiellement d'accord en ce qui
Concerne la destinée humaine et la signification de la vie? Nos
idées du droit, de la justice, ne dépendent-elles pas de ces fins
Sur lesquelles la religion seule est 2 méme d’obtenir un accord
Public, et ne sont-elles pas en relations avec ces fins? La soli-
darit¢, la fraternité, la moralité sont-elles donc, ainsi que I'al-
truisme, des principes tellement ultimes, des vérités si évidentes
Par elles-mémes, qu'en dehors de tout appui religieux on puisse
€Spérer les voir résister 2 la tendence atomistique du raisonne-
Mment analytique, fortifiée encore par I'individualisme et par 1'é-
goisme du coeur humain?

. J'avoue que je suis profondément sceptique non pas en ce
qul touche la nature humaine, mais en ce qui reste de la nature
humaine, quand son instinct le plus profond, I'instinct religieux,
‘?St réprimé par des doctrinaires, au mépris de I'histoire et de
]e_XPérience. C'est pour cela que je ne puis pas penser qu'une
Sé}lr}e vie publique soit possible, sans une saine religion publique.

l'Je n’en trouve aucun exemple dans le passé, je n'en trouve

81



pas davantage dans le présent, oli I'absence de religion est ac-
compagnée de la corruption politique et sociale, voilée sous les
beaux mots de liberté, fraternité, égalité. Contre cette corruption
et cette hypocrisie nous avons l'aveugle révolte du socialisme —
aveugle devant le fait que sans un changement d'esprit, de cceur
et de conscience, on ne peut pas imaginer de rempart efficace
contre I'égoisme et l'iniquité. Il ne veut rien avoir a faire avec
les Eglises parce que les oppresseurs du peuple se sont invari-
ablement servis de celles-ci. Pourtant, dans la mesure ou le so-
cialisme a la vie en lui, celle-ci dérive du vrai Christ des Evan-
giles; dans tout ce qu’il a de morbide, les principes de corruption
qui le menacent sont précisément ceux qui ont corrompu I'Eglise.
L'égoisme se fait toujours un instrument précieux de la solidarité
et de I'altruisme; les orgueilleux préchent et applaudissent I'humi-
lité, les tyrans I'obéissance, les avares la générosité et la pauvreté,
les trompeurs la foi et la crédulité. C'est l'intérét des coquins
que le monde soit aussi honnéte que possible. Ills ont exploité
I'Eglise, ils n'exploiteront pas moins I'Etat socialiste, et la pro-
portion des oppresseurs et des opprimés ne changera guere.

Je n'ai aucun espoir en un sécularisme exclusif, en un so-
cialisme positivement irréligieux. ,,Fundamenta ejus in montibus
sanctis“: si la cité n'a pas ses fondements dans le coeur et dans
la conscience, elle les a sur le sable; si elle les a dans le coeur
et dans la conscience, elle est essentiellement religieuse et doit
le devenir aussi d'une facon explicite et formelle.

Je pense que M. Minocchi en tomberait d’accord, mais il
pourrait tres raisonnablement objecter qu'une religion ne peut
pas avoir d'influence sur la vie, si elle n'émane pas de la vie
morale et sociale du peuple, si elle n'est pas le développement et
la sanction de son plus haut idéal de vie et de conduite. Il pour-
rait dire que le christianisme fut tel durant les premiers siecles,
qu'il apparut d'abord comme un nouveau mode de vie sociale
et individuelle, et formula ensuite les dogmes, base et justification
de cette vie; mais par suite de 'aveugle conservatisme des églises
et de leur refus de suivre les rapides développements de la vie,
nous avons maintenant un peuple nouveau dont I'idéal moral et
social n'est plus représenté ni entretenu par les églises. Le peuple
ne peut pas reculer, les églises ne peuvent pas avancer. Nous

82



devons par conséquent nous contenter de fortifier et d’'élever ce
qu'il y a de meilleur dans I'idéal actuel, avec la confiance que
la religion contenue implicitement dans cet idéal arrivera a se
manifester explicitement et finira par s'incarner dans quelque re-
ligion a venir. Tel est du moins dans notre pays l'opinion de
beaucoup de gens qui désesperent de ,moderniser leurs diverses

‘communions religieuses et qui pourtant reconnaissent bien le

besoin d'une religion publique.

Or il est vrai qu'il y eut une sorte de christianisme qui pré-
para la voie au Christ, mais ce fut un christianisme dans le cceur
de I'église judaique et il n'y eut pas d'intervalle entre les deux
Testaments. La nouvelle religion fut une transformation de I'an-
cienne, elle en fut la suite dans le temps et largement dans la
substance: elle ne détruisit pas, elle accomplit. Le Christ ne
précha pas une religion toute neuve: il précha la religion d'Israél,
de la Loi et des Prophétes. Il vint avec toute I'autorité et le
prestige du passé derriere lui, comme plus fidele a ce passé que
ne l'étaient ses indignes représentants officiels. La nouvelle vie
et le nouvel idéal moral et social qui demeurérent inintelligibles
aux traditionnalistes aveugles, avaient pour eux la sanction du
passé, et en étaient le véritable produit. Les ,vieilles outres“ et
le ,vieil habit n'étaient pas les éléments divins et éternels de la
religion officielle, mais ses éléments humains et périssables, les
applications contingentes de ses principes universels.

Les prétendues religions nouvelles ont été presque invari-
ablement des réformes ou des transformations; leurs fondateurs
ont été des réformateurs et des transformateurs plutdt que des
créateurs. lls n'ont fait qu',éduquer® c'est-a-dire qu'ils ont mani-
festé et fait germer des éléments qui étaient déja latents dans la
conscience générale. Une religion entierement nouvelle est aussi
impossible qu'un langage entierement nouveau. Si elle est imposée
Par la conquéte ou par la violence, elle est en réalit¢ vaincue
et remplacée par celle dont elle semble prendre la place. Je ne
Puis donc concevoir une religion nouvelle ou moderne qui ne
SOit pas une transformation et une réinterprétation de I'ancienne.
Je n'ai aucun espoir, 2 moins que nous réussissions a relever la
Vieille maison avec son nom, son prestige, ses fideles. Pour moi
il ne s'agit pas de trouver de nouvelles outres pour le vin de

83



la vie nouvelle. Ce vin est venu et il vient encore de I'Eglise
chrétienne et catholique, des immuables principes de I'Evangile
de liberté, de fraternité et d'égalité, comme il est annoncé par
I'Esprit dans les Prophetes, dans le Christ et dans les héros du
catholicisme. Ce qui a vieilli ce n'est pas la source, mais les
canaux qui ne donnent plus un libre cours au vin nouveau.
L’Esprit est 1a, mais il ne lui est pas possible de s'extérioriser
en une langue presque morte.

Ce dont I'Eglise a besoin maintenant, tout comme aux jours
du Christ, ce n’est pas d'une réformation, mais d'une transfor-
mation. Ré-former, c'est retourner en arriére, aux formes primi-
tives, ainsi que Luther tenta de le faire; c'est retourner a une
forme appropri€ée au passé et par conséquent non appropriée a
notre époque. Quand la vie et le progrés ont été mis en échec
par un stérile conservatisme, le reméde git dans une transior-
mation qui reprenne le développement au point méme ou il a
été interrompu, pour le mettre en état de s'accomplir.

En considérant la situation actuelle je devrais juger, avec le
Dr Minocchi, que cette transformation de I'Eglise Romaine est
complétement impossible, mais je ne puis prévoir ce qu'un pro-
chain avenir peut apporter, et c'est pour cela que sans pouvoir
affirmer que cette transformation soit possible, je n'ose pas dire
qu'elle est impossible, et je reste ainsi libre de croire et d’espérer
en Celui qui peut ressusciter les morts.

D’une chose je suis certain: c’est qu'il faut, dans I'intérét de
la vérité, tenter jusqu'au bout ce qu'on pourrait appeler ,l'ex-
périence moderniste“. Si, contrairement a mon espoir, elle ne
réussit pas a transformer, elle détruira un systeme de corruption
et de superstition qui est une menace permanente pour la civili-
sation et pour la religion.

Méme ceux qui ont perdu toute confiance et tout espoir en
I'Eglise Romaine, qui ont €té forcés d'abandonner le modernisme
et ses positions, méme ceux qui en sont venus a regarder I'Eglise
comme la grande ennemie de la vérité et de la moralité, devraient
saluer et encourager tout effort tendant a purifier et a critiquer
une tradition corrompue.

lls peuvent dire: ,Laissons les morts ensevelir leurs morts“
et peuvent se lancer dans les ceuvres sociales; mais ils feraient

84



une ceuvre plus utile encore probablement, en aidant & ensevelir
un cadavre qui continuera a semer des germes de mort, s'il n'est
pas, comme le pensent les modernistes, destiné a ressusciter. Un
probleme abandonné n’est pas un probléme résolu.

La possibilité de résoudre celui-ci n'est pas manifeste, comme
je I'ai déja dit. Non seulement I'importance de la tradition ecclé-
siastique romaine, la multitude de ses croyances et de ses insti-
tutions offrent aux traits de la critique une cible plus grande que
toute autre église, mais le génie scolastique a si bien relié en-
semble toutes les parties de I'édifice que, dans la pratique, il a
fait disparaitre toute distinction entre les points essentiels et les
points scondaires, entre ce qui est techniquement de fide et ce
qui est seulement tradition pieuse. D’autres églises pourraient sur-
vivre au sacrifice de certaines institutions et de certains principes,
mais Rome sent d'instinct que si elle céde quelque chose, elle
doit céder tout. Elle a embarqué tous ses trésors sur l'unique
nef de son inerrance universelle, de son autorité infaillible et
purement extérieure. Si cette nef sombre, tout sombre, et il suffit
d’'une seule erreur pour que la nef sombre.

De plus, ce corps de doctrines compact et intangible a été
relié plus étroitement que dans aucune autre église a des posi-
tions historiques et critiques qui deviennent de jour en jour moins
défendables.

A cette difficulté intellectuelle il faut ajouter une difficulté mo-
rale encore plus grave, formée par tous les intéréts qui seraient
menacés par n'importe quel effort de réforme ou de transfor-
mation, intéréts d'une vaste hiérarchie, intéréts financiers, ques-
tions d'influences et d'ambitions. Il y a aussi la force de conser-
vatisme que présente la multitude inerte et passive des laiques
pour lesquels la liberté et I'indépendance constituent toujours un
fardeau haissable; ils savent gré a une religion qui les décharge
de toute responsabilité, en retour du simple et facile sacrifice qu'ils
lui font en lui accordant une aveugle et absolue obéissance; ils
aiment 2 sommeiller et 2 dormir en attendant I'époux qui tarde
a venir.

Apres cela on ne voit guére de raison d'espérer: aussi ne
saurais-je juger ceux qui ,s'en vont tout tristes“. Je ne puis ni

85



réfuter leur désespérance, ni justifier mes espoirs. Au fond quel-
ques-unes des raisons pour lesquelles ils désespérent sont pré-
cisément pour moi des raisons d’'espérer, tant sont différentes
les interprétations subjectives des mémes circonstances. Ce qu'ils
regardent comme des signes manifestant la décomposition sont
pour moi des signes avant-coureurs de transformation. La ol
ils voient des funérailles je vois le prélude nécessaire d'une ré-
surrection. Nous sommes d'accord a croire la mort inévitable;
nous sommes en désaccord en ce qui concerne ce qui suivra
cette mort, sa finalité.

C’est ainsi que l'encyclique Pascendi, avec toutes ses consé-
quences, m'apparait non pas comme le coup de mort du moder-
nisme, mais comme celui du médiévalisme. Les modernistes
n'auraient-ils pas fait autre chose que de provoquer ces mesures
qu’ils auraient déja justifié leur existence; ils ont forcé leur ad-
versaire a jeter son masque de modernité, et a se montrer dans
toute la crudité de sa barbarie médiévale; ils I'ont contraint a
s'attacher une meule au cou et a se jeter dans une mer inconnue
et hostile. Jusqu'alors il avait été possible pour lui de flirter et
de coqueter avec la liberté, de faire croire aux naifs qu'il se
repentait de son passé et qu'il s'amenderait. Ceci ne sera dé-
sormais plus possible, pas méme sous Léon XIV: il est trop tard
pour retourner en arriére; désormais il est obligé de marcher
hardiment, jusqu’au bout, jusqu’au suicide.

Mais le modernisme ne s’est pas épuisé lui-méme en provo-
quant ce résultat. Il est au contraire arrivé a prendre conscience
de lui-méme, et il a amené le public 2 le connaitre et a s'inté-
resser a lui, comme on ne l'avait pas fait jusqu’ici. C'est la ques-
tion a l'ordre du jour. Tout le monde s'en occupe. Pour un qui
I'étudiait auparavant, des milliers I'étudient maintenant. Il a pro-
duit toute une littérature et écrit dans I'histoire de I'Eglise un
chapitre qui sera lu jusqu'a la fin des temps. Si une demi-dou-
zaine de ses propagateurs les plus bruyants ont été excommuniés,
ils ont été ainsi signalés a l'attention. Ses manifestations exté-
rieures ont été réprimées, mais ce sont ses adversaires qui en
patiront et ne pourront plus évaluer le nombre, la force et la
tactique de ses adhérents. Ceux qui se hatérent de déclarer le
mouvement mort en fait, sitdt qu'il eut été mort en droit, sont

86



maintenant saisis de stupeur devant les proportions qu'il prend
et que leur effroi exagére sans doute. Mais il y a de bonnes rai-
sons pour croire qu'en estimant a vingt mille le nombre des
membres du clergé qui s'y rattachent d'une fagcon consciente, on
serait en dessous de la réalité; si au contraire on considérait
comme modernistes ceux qui le sont d'apres les termes de l'en-
cyclique Pascendi, on arriverait a un nombre double. Peut-étre
est-ce 12 une minorité numériquement faible, mais elle s'accroit
avec rapidité, surtout si on la place en face d'une majorité qui
s'effrite sans cesse. Un fait assuré c'est que le médiévalisme ne
fait aucune recrue dans le modernisme: le courant va en sens
contraire; le médiévalisme ne procrée pas, et dans une seule gé-
nération, la faux du temps aura laissé sa maison déserte. Il ne
se hasarde pas a attaquer le modernisme sur son propre terrain,
avec ses armes, celles de I'histoire et de la critique, mais seule-
ment avec les armes de la répression extérieure, armes dont le
tranchant est émoussé, la pointe ébréchée par les libertés de la
civilisation moderne. Certains modérés qui, il y a deux ans, au-
raient pu encore se lever pour le défendre restent abattus et si-
lencieux devant les extravagances de la Pascendi. Leur place est
prise par des braillards, des charlatans et des saltimbanques qui
couvrent leur cause de ridicule et lui alienent les sympathies des
médiévalistes modérés.

Ce sont la des symptomes — et il y en a bien d'autres —
qui suffiraient 2 manifester non seulement une pure et simple
disparition du passé, mais une crise de transformation: generatio
unius est corruptio alterius. Le fait que dans 1'état embryonnaire
actuel je ne puis ni prévoir ni préciser ce qui arrivera, ne me
Surprend ni ne m'alarme: je tiens pour assuré qu'une force de
Création est a l'ceuvre et pas seulement une force destructive.

Cela ne m'empéche pas de respecter la liberté et de priser le
Courage de ceux qui, comme M. Minocchi, pensent autrement
et agissent autrement; je n'oserais méme pas condamner ceux
qui pensent autrement et ne sont pas libres d'agir autrement:
Ce€s prétres innombrables qui n'ont jamais eu la foi et I'espérance
Mmodernistes ou I'ont abandonnée, et qui par peur de la faim ou
de I'infamie sont condamnés A une vie de dissimulation. Non
Seulement leur éducation les rend incapables de toute autre

817



carriere, mais tout effort pour trouver une carriére serait menacé
par les intrigues et les vengeances de leurs supérieurs ecclésias-
tiques. L'existence et le développement de ces éléments dans les
rangs des médiévalistes est un pronostic trés siir de rapide dé-
composition, et on ne peut que s'étonner de la folie qui, au lieu
de faciliter I'exode d’alliés si peu désirables, cherche au contraire
a 'empécher.

* *
*

Et maintenant qu’il me soit permis d’examiner quelques-uns
des détails de l'article de M. Minocchi dont je ne suis pas tout
a fait satisfait. J'ignore s'il consentirait a s’appeler un scolastique,
comme le fait I'abbé Romolo Murri, mais je ne puis pas m'em-
pécher de trouver qu'il pense a la maniere des scolastiques a
bien des égards, qu'il donne une priorité a la pensée sur la vie
et I'action, c'est-a-dire qu'il place les idées claires et distinctes
au-dessus des idées implicites et inconscientes. Il est bien difficile
dans des pays out a dominé depuis longtemps la théologie ecclé-
siastique de changer d’habitude; la révolte méme contre la théo-
logie y subit l'influence de la théologie et se laisse guider par
ses catégories. Qui est-ce qui fut plus fondamentalement sco-
lastique que les Encyclopédistes avec leur foi absolue dans le
raisonnement analytique? Et n’est-ce pas pour cette raison que
la bataille pour la liberté a été réellement perdue en 1789 et qu'il
faut la combattre encore une fois a la lumiére de la connaissance
concréte et expérimentale? Le dilemme du tout ou rien, proposé
par des théologiens intéressés, a été trop facilement accepté par
les nations latines qui, lorsqu'elles ne peuvent pas avoir le tout,
choisissent le rien. En Angleterre et en Allemagne, I'infirmité de
ce dilemme est journellement mise en lumigre sous nos yeux, et
nous refusons de prendre la logique trop au sérieux. Nous com-
prenons trés bien que des sociétés sont plus vieilles que toutes
les théories sociales et que la chute des théories n’entraine pas
la chute des sociétés, que I'Eglise est plus vieille que I'analyse
qu'elle fait d'elle-méme, plus vieille que ses dogmes, et qu'elle
peut survivre a leur transformation.

L'esprit et les habitudes d'un homme peuvent se transformer
sans que rien vienne a se briser dans sa personnalité. Que ces

88



transformations soient graduelles ou qu’elles soient soudaines, ce
sont les étapes d'un développement continu. De méme la con-
tinuité de croissance d'une société; son unité n'est pas rompue
par des transformations analogues. Naturellement, si 'Eglise est
ce qu'elle est pour les théologiens scolastiques, un systeme doc-
trinal dont la réalisation concréte dans une société vivante est
quelque chose d'accidentel et de contingent & son essence, alors
un changement dans le systeme est un changement destructif de
son essence; mais si elle est essentiellement une multitude con-
tinue d’hommes vivants, unis en vue d'une fin commune, si ses
doctrines et ses institutions ne sont que les moyens par lesquels
elle a décidé d'atteindre cette fin, la substitution de moyens
différents et meilleurs ne change pas son essence. Sa seule fin
est de réaliser et de reproduire I'esprit du Christ dans ses membres,
et c'est a travers cette fin qu'il faut critiquer toutes ses doctrines
et toutes ses institutions, les écarter ou les conserver.

M. Minocchi, par exemple, insiste sur ce que les rites et les
sacrements de I'Eglise ne sont que I'expression symbolique et
pratique des dogmes correspondants, et que les modernistes ne
Peuvent pas conserver les uns en rejetant ou en modifiant les
autres. L'étude des religions comparées montre siirement le con-
traire. Partout nous trouvons les pratiques religieuses précédant
les doctrines; celles-ci ne sont que des essais tentés aprés coup
pour formuler la croyance contenue implicitement dans la pratique.
[l doit certainement reconnaitre que le baptéme et I'eucharistie
ont existé avant leur explication théologique, tout comme I'Eglise
est plus ancienne que I'ecclésiologie du Concile du Vatican.

Ailleurs il parle du dogme comme étant le ,principe causal
de toutes les églises“; mais n'est-il pas trés évident que les
dogmes sont un produit de I'Eglise et non vice-versa? Le Christ
fut-il donc un produit de la doctrine de I'incarnation? Bien loin
que ce soient les sacrements qui reposent sur les dogmes, les
théologiens ont été en fait incapables de trouver quelque base
dOgmatique a la confirmation et a I'extréme-onction. En ce qui
touche les rites mineurs, les théologiens sont encore plus divisés
€t incertains, tant leur origine est obscure, tant leur passé est
reculé. Sur ce point je me sépare completement du D" Minocchi.

89



Il faut encore que je défende.le paralléle que Paul Sabatier
tire de la Révolution francaise contre ce que lui oppose le D Mi-
nocchi, Sabatier argumente: la chute de Louis XVI ne fut pas
la ruine de la France, mais celle de la monarchie absolue; de
méme la chute du systéme de gouvernement ecclésiastique repré-
senté, par Pie X sera. la ruine non de I'Eglise, mais de, l'absolu-
tisme eccleSIastx_que - A cela le. DT Minocchi, répond: ,La papauté
c'est I'Eglise, donc la chute de l'absolutisme ecclésiastique sera
vraiment la ruine non pas du monde qui continuera son chemin
sans. étre incommodé, mais celle de I'Eglise.“ = Je réplique que
Louis XIV et Louis XVI auraient été€ d'accord avec le D' Minocchi.
Chacun d'eux aurait dit: ,L’'Etat c'est moi; si je tombe, la France
est perdue. Mais ils avaient tort. Pie X dit: ,L’Eglise, c’est
moi; si je tombe, I'Eglise est perdue.“ -Le D' Minocchi pense-t-il
donc qu’en parlant ainsi le pape ait raison? . Aucun.moderniste
ne le pense. Il demande: Finito il papato che oggi si identifica
col cattolicismo, ché rimarrebbe mai della Chiesa?') Je réponds: il
resterait tout ce qui dans le catholicisme précéda cette expérience
de gouvernement absolu, tout ce qui du catholicisme survit dans
les églises orientales; et quand ce résidu se sera transformé lui-
méme, il resterait tout ce qui est impliqué dans le mot et la notion
d'Eglise; il resterait donc un' corps qui s’est donné la mission de
réaliser en ses membres I'esprit du Christ.

Enfin je ne puis suivre Minocchi quand il estime que si la
réforme fut impossible au XVIme sigcle, elle I'est encore davantage
maintenant. Bien au contraire, la réforme fut alors impossible
parce que la critique fondamentale était impossible. ‘On ne put
pas diagnostiquer alors la maladie comme nous pouvons le faire
maintenant ‘a la lumiére de I'histoire. ,Maintenant la hache est
mise a la racine de:l'arbre“; a cette époque elle n’était dirigée
que contre les branches. Alors les réformateurs échougrent parce
qu’ils admettaient des prémisses que leurs adversaires pouvaient
aisément réfuter. : T— .

J'en ai peut-&tre dit assez pour montrer en quoi je differe du
Dr Minocchi en ce qui touche le coté intellectuel du probleme. Mais

1)'Si la papauté, qui aujourd’hui s’identifie avec le catholicisme, venait
a disparaitre, ‘que resterait-il donc de I'Eglise ? ‘

90



le coté le plus grave est-le coté moral., . L2, jamais deux esprits
ne peuvent tomber complétemeﬂt d'accord sur le momént ot un
trouble spirituel devient incurable, et ol les €léments sains d'un
corps. deviennent . trop.: falblas et, trop peu nombreux pour que
I'on puisse conserver raisonnablement quelque espoir de guérison.

“Mais si’ une cause est juste, nous ne pouvons pas l'aban-
donner, 'méme .si sa, défaite; .apparait comme  certaine. Si elle
€choue; il faut que ce ne soit pas par notre faute. Et:.cet échec
apparent  contient toujours: quelque. avantage .supérieur pour le
genre rhumain. Chaque coup de: pioche honnétement donné pour
la vérité ou la, justice finit toujours.par porter. Il est vrai que
I'Eglise n'est, rien si, elle. ne sert pas d'instrument. au bien de
I'humanité et que, quand elle fait obstruction a ce bien, il parait
meilleur de se mettre -directement au service de 'humanité, plutdt
que de perdre sa propre €nergie a réparer un:instrument rongé
par l'usure. -Ceci serait vrai si, I'Eglise malade  était. simplement
impuissante. pour le bien et n’était pas en méme temps capable
de faire du'mal: dans -l'intérét de I'humanité elle ne. peut étre
abandonnée a elle-méme. La stupide violence d'un anticléricalisme
Sans critique ne fait, que donner une nouvelle vie et une nouvelle
€nergie jaux  forces ,mauvaises. qui sont en elle. Si I'Eglise doit
&tre sauvée, comme les modernistes I'espérent, ou si elle doit étre
détruite comme ses-ennemis le désirent et le croient, ce ne sera que
grace aux efforts persévérants -de ceux. qui lui appartiennent et
la comprennent. Ceux que leur passé et leur expérience qualifient.
Pour ce. travail, 'serviront . par r humamte mieux que par tout
autre moyen. Cela ne veut pas dire qu'un. honnéte homme doive
faire' profession  d’ appartenir a I'Eglise tandis qu'il travaille a sa
destruction, mais que ceux qui espeérent son salut n’auront pas
Derdu leur vie, méme si leur espérance était une illusion.,

' + GEORGE TYRRELL

ooo

91



	Les dernières pages du P. Tyrrell

