
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1909-1910)

Artikel: Zürcher Schauspiel : "Tantris der Narr" von Ernst Hardt

Autor: Wiegand, Carl Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


predigt, worin er vom lieben Gott versichert: „im Gegenteil, ihn würde es
freuen, wenn von diesen jungen Leuten möglichst viele den Weg der Tugend
und des Glückes gingen." 1st das nicht ein artiger lieber Gott? Und weiter
meint Scherber (auf der Dorfkanzel!): „Unser Ruhekissen soll nicht sein:
après nous le déluge, das heißt mag nach unserm Tode kommen, was
da will."

Die durchgehende Anwendung der Gegenwart für die Erzählung ist ein
Missgriff und führt zu allerlei stilistischen Schwierigkeiten. Auch sonst ist
die Sprache ungeschickt, leblos, papieren. Ein Schüler hat „seine Aufgaben
gewusst". Derselbe Schüler ist „am Osterfest unterwiesen" (gemeint ist
wohl: konfirmiert, admittiert, eingesegnet) worden. Mit Fürwörtern und
dergleichen kleinen Satzgelenken weiss der Verfasser nicht umzugehen. Da
hoffen irgendwo die Eltern „ihre Tochter werde auf deren Mann einen
starken religiösen Einfluss ausüben". Anderswo geht es hinter Musik und
Fahne „bei der erstem Klängen" ins Wirtshaus. Weiterhin schreibt Scherber
ein „Schriftchen, dessen Anklagen gegen die Kirche harmloser klingen als
manche seither erschienene Strafrede gegen dieselbe seitens ihrer noth im
Amte stehenden Diener". Und so reportert es durch das ganze Buch auf
Stelzen und an Krücken, in holprigen Sätzen, an deren Ende die
aufgesparten Zeitwörter wie unvorsichtig geschobene Güterwagen quiekend an-
einanderprallen.

Als Roman undichterisch, weil nicht von innen heraus aufgebaut,
sondern aus Beobachtungen und Erinnerungen zusammengesetzt, als Tendenzschrift

unfein, weil gehässig und humorlos, als geistige Kundgebung pedantisch,

als Stilleistung unschön und schwunglos, das ist der Himmel auf Erden,
„welch letzterer seitens des Verfassers desselben"

Doch genug eduard blocher

ZÜRCHER SCHAUSPIEL
„TANTRIS DER NARR" VON ERNST HARDT

Große menschliche Motive, die so alt sind, wie die Leidenschaften der
Menschheit, ziehen, in welcher Form sie auch auftreten mögen, die Dichter
so lange unwiderstehlich an, bis durch ein abschließendes Werk der „schöne
Stoff" zur Ruhe gekommen ist. Manchmal kommen hierdurch auch die
Dichter zur Ruhe, besonders die wenigen Einsichtigen.

Für die deutsche Literatur ist der aus piktischen Überresten stammende
Tristanstoff durch Meister Gottfrieds Tristandichtung (samt ihrer vorzüglichen

neuhochdeutschen Bearbeitung) episch zum Abschluss gekommen.
Allein der Mangel an großen tragischen und schönen menschlichen Motiven
verleitet, seitdem Richard Wagner den deutschen Sagengrund umgrub, die
Bühnenschriftsteller, den weitverzweigten Tristanstoff zu dramatisieren. Es
existiert nun aber kaum ein alter wertvoller Stoff, dessen Schönheit derart
in den wundervollen epischen Einzelheiten beschlossen liegt, wie die
Tristandichtung. Die geradezu verwirrende Vielseitigkeit der Tristansage bietet
außerdem einen Reichtum von Versionen, so dass dem dramatischen
Bearbeiter ein doppeltes Hindernis im Wege steht.

Wenn sich ein Dramatiker auf den hieratischen Stoff (auf den durch
die größte Bekanntheit und Tradition geweihten Teil) beschränkt, so steht

714



er, wie Richard Wagner, immer noch vor der Frage: wieviel und was ist für
das Theater brauchbar? Der für die Bearbeitung siebenfach gesiebte Stoff
ergibt dann, wie bei Wagner, drei Akte, oder, wenn das Sieb enger war,
zwei abendfüllende Tragödien, wie bei Albert Geigers „Blancheflur" und
„Isolde". Fragt man sich, wer von beiden die ganze Poesie dieses epischen
Paradieses eingefangen hat, so kommt man zu dem Resultat: Keiner!

Bei Albert Geiger sind wohl, als er sein weitgespanntes Netz in den
epischen Strom warf, einige Perlen ans Land gekommen, aber der Urwald,
der diesen Strom zu beiden Seiten säumt, das ganze farbenprächtige epische
Gerank fiel der dramatischen Schere zum Opfer. So viel von der schönen
Einzelheit. Und wie sieht es mit den Dramatisierungen aus? Richard Wagner
gibt uns den dramatisch unmöglichen Liebestrank (den Geiger durch
psychologische Arbeit ersetzt) in einem immerhin gut gebauten ersten Akt,
einen zweiten Akt, der so gut wie nichts an Handlung enthält, dessen
lyrisches Liebestremolo in diesem Stoffe, stilistisch und kulturell, eigentlich
eine Verirrung ist, und im dritten Akte Tristans Tod, der annähernd eine
Stunde dauert, stets Epik bleibt, ohne uns dramatisch mehr zu geben, als
die Erfüllung einer langen, allzu langen Erwartung, als ein schönes Bild
und eine hölzerne, recht theaterhafle Burgeroberung.

Geiger, der hier ein besserer Dramatiker ist, im Drama „Isolde" übrigens

stark in Wagners Wegen wandelt, dramatisierte die Vorgeschichte.
Riwalins und Blancheflurs Liebe, blieb aber, von einigen unleugbaren
dramatischen Schönheiten abgesehen, vollständig in der Lyrik stecken. Er
schließt sein Werk allerdings selbständig. Er lässt den heimkehrenden
aussätzigen Tristan in einer Wirtsstube sterben.

Damit komme ich zu der zuvor angedeuteten zweiten Schwierigkeit.
Der anerkennenswerte Hang zur Selbständigkeit verleitet die Dramatiker

dazu, auf die zum Teil recht unbekannten Versionen der Tristanerzählung
zurückzugreifen, so dass der Zuschauer gar nicht mehr in der Lage ist, den
Tristanstoff wiederzuerkennen. In Geigers Isolde-Drama zum Beispiel, dessen
Akte höchst sprunghaft aneindergereiht sind, ahnt kein Mensch, dass der
Aussätzige des Schlussaktes Tristan ist. Ferner: Epische Konflikte, also
solche, deren höchste Schönheit nur durch die epische Technik zum
Ausdruck kommen können, sind nur in selteneren Fällen dramatische
Konflikte. Keine andere Technik ferner ist so auf den Ausbau im kleinen, auf
die Kultur des Grund und Bodens des Geschehens angewiesen als gerade
die epische. Epische Einzelschönheiten, die in einem großen Epos unser Herz
lachen machen, sind in der Mehrzahl der Fälle überhaupt nicht dramatisch
(also darstellend) wiederzugeben. An solchen Momenten ist der Tristanstoff
reich. Auch das sei erwähnt, dass der epische Konflikt, wenn anders der
Autor die durch die epische Technik gebotene Objektivität der Erzählung
nicht drangeben will, niemals so anschwellen kann, wie der dramatische, so
dass selbst der pietätvollste Bearbeiter zur dramatischen Verdichtung
gezwungen ist.

Kurz: Die Dramatisierung tut den rein epischen Stoffen Gewalt an.
Sie zerhackt sie, sie entblößt sie, sie povert sie aus. Die dramatische
Technik verderbt ein gut Teil oder sie verdreht und „verdichtet" bis zur
Unkenntlichkeit. * *

*
Diese Einwände hat Ernst Hardt, der doppelt mit dem Schillerpreis

Gekrönte, sicher auch gekannt. Er ist ihnen, wo es ging, ausgewichen;

715



aber dennoch muss man sagen: auch er hat den breiten epischen Strom
kanalisiert, er hat bewusst Nadelwehre und Stauwerke angelegt. Er hat
den Stoff mit der Heckenschere geschoren, stellenweise bis zur Unkenntlichkeit

zurechtgerückt, und im dritten Akte auch einwenig verderbt.
Von allen Bearbeitern aber ist er das stärkste Talent, der beste

Dramatiker; von allen Bearbeitungen das Schillerpreisstück, das wertvollste,
weil dichterischste.

Ernst Hardt kennt den Trouvère Thomas und Eilhart von Oberge,
er kennt den Meister Gottfried so gut, wie Bédier und Zeitler. Seine eigenartige

Schlussversion aber hat er aus älteren Vorlagen, wohl bei Fr. Michel
geschöpft. (Tristan, Recueil de ce qui reste des poèmes relatifs à ses
aventures.) Das befähigte ihn, in Episoden, Einschaltungen, Andeutungen
soviel an Schönheiten zu retten, als er konnte. Marke erzählt (wir bleiben
also im Epischen) z. B. die wundervolle Waldszene, als er Tristan und Isot,
durch Tristans Schwert getrennt, in ihrem Waldhüttlein schlafend fand1).
Das alles hängt freilich nicht lose im Stück, sondern ist in die Handlung
hineingebaut, d. h. der Dichter hat einen günstigen Moment des Dialogs,
wo eine Einsprengung gut tat, immer abgewartet. Im übrigen aber hat er
den Stoff am Schöpfe gepackt.

Der Inhalt ist kurz der: Tristan, vom Gericht und Zorn König Markes
seit Jahren bei Androhung der Todesstrafe landesverwiesen, hat, von der
nie ruhenden, bleichenden Sehnsucht Isoldes herbeigezogen, die Bannmeile
heimlich überschritten. Isolde, die seine Nähe ahnt, weist die heiße
Werbung des blassen Denovalin, der darum weiß, aber Tristans Nebenbuhler
und Feind ist, schroff und stolz zurück und verfällt, auf Grund der
hasserfüllten Anklage Denovalins, nach hartem Gericht dem Urteile Markes:
entkleidet den Siechen und Aussätzigen anheimgegeben zu werden. Davor
bewahrt sie Tristan, der wie St. Jürg unter die Aussätzigen fährt. Als ein
Unerkannter breitet er seinen Mantel über die in tiefer Scham Zusammengesunkene,

verjagt die Kranken, erschlägt den Einzigen, der ihn erkennt,
Denovalin, und entflieht, unerkannt, wie er kam. Als er aber am Abend,
in der Maske eines Narren, der in alle Ehren wieder eingesetzten, wunderbar

geretteten Isolde naht, erkennt ihn diese nicht mehr. Sie ist wie
mit Blindheit geschlagen. Sie sieht nur sein Narrentum, das für Tristan so
gut ein Spiel wie Wirklichkeit ist. Da geht der Unerkannte fort, um nie
mehr zurückzukehren

Es ist interessant, festzustellen, dass gerade diejenigen Parteien, die
der Dichter freischaffend ausgestalten musste, weil ihn die Vorlage im
Stiche ließ, die dramatisch wertvollsten sind. Ich meine hier z. B. die
Szene mit dem finsteren Denovalin. Ich verweise auf den ganzen ausgezeichneten

zweiten Akt. Eine gute Erfindung mit hohem Gefühlswert ist ferner
der Schluss des leider etwas in die Breite geratenen vierten Aktes: der
Hofnarr Ugrin tröstet zur Nachtzeit den vom Hofstaate verspotteten, von
niemand erkannten Narren Tantris. Während Ugrin dem verwaisten Heimatlosen

das Schlummerlied Isots vorlallt, das von Tristan singt, legt Tantris-
Tristan, von namenloser Liebesbitterkeit geschüttelt, wie ein hilfsbedürftiges
Kind schluchzend das von Kummer verzerrte Antlitz in den Schoß Ugrins...

') Die zarteste Stelle dieser Szene musste natürlich ausfallen: Marke, berauscht von
der Schönheit der beiden im Liebesglück Schlummernden, einen Sonnenstrahl bemerkend,
der sich aufdringlich und lästig durch das Gezweige des Htittleins auf das Gesicht Jsoldes
stiehlt, blendet dadurch die Sonne ab, dass er seinen eigenen Handschuh in die Lücke der
Laubwand steckt...

716



Auch der Schluss des V. Aktes, in dem Isolde, von der aufgehenden
Sonne und verspäteten Erkenntnis beschienen und durchfroren, dass der
nun ruhelos in die Ferne Enteilende doch wirklich Tristan sei, dem von
seinem treuen Hunde Umtanzten vergeblich und verzweifelnd „Tristan!
Tristan!" nachruft — erzeugt die Bitterkeit verwaister Hoffnung, das tragische
Weltgefühl der ewigen erbarmungslosen Verlassenheit!

* *
*

In der Reihe jener Dramen, die Emanuel von Bodman, Paul Ernst,
Beer-Hofmann, Schmidtbonn, die Neu-Klassizisten, wie sie sich gerne nennen
hören, anstreben, ist das Werk Hardts, als starkeTalentprobe, ein
Wegweiser. „Tantris der Narr" ist ein Kunstwerk, in der Behandlung und
Stilistik der Fabel, der Charakteristik, des Dialogs und in der Sprach-
behandlung im einzelnen. Ein Mensch, der selbst Kultur besitzt, hat dieses
Werk geschrieben

Das hindert nicht, auf die Schwächen dieses Werks noch näher
einzutreten. Vor allem : über die Unwahrscheinlichkeit des IV. Aktes kommt
kein Denkender hinweg. Isot erkennt Tristan nicht! Die hellhörige Liebe,
die sich jede Geste merkt, soll tauber sein wie Tristans Hund, der seinen
Herrn sofort umtanzt!

Verständlich wäre: Isot darf und darum will sie Tristan nicht
erkennen! Oder: Isot will, sucht, forscht — und kann ihn nicht erkennen.
(Mit dem besten Willen also!) Im ersten Falle spielt Isot, dass sie nicht
erkennen will. Das widerspräche dem V. Akte. Im zweiten Falle erlebt
Isot tatsächlich den Zweifel: ist er es oder nicht? Diese Auffassung sollte
die einzig mögliche sein. Sie erhöbe den Zuschauer zur Einsicht, dass
Tantris der blonden Königin nicht fremd ist. Darauf kommt es an. Sonst
wirkt der Verlust an menschlicher Wahrscheinlichkeit erkältend. Isot schreckt
gewissermaßen im letzten Moment der Erkennung immer zurück, als
Irritierte. Der Dichter hat freilich diese Auffassung dadurch selbst erschwert,
dass er schon im III. Akte Tristan durch Isot nicht erkennen lässt. Die
Unwirklichkeit der Nichterkennung wird dadurch ferner verschärft, dass
zwischen die Verstoßung des III. Aktes, in dem Tristan als leicht erkennbarer

Held erscheint, und dem IV. Akt, der den zur Unkenntlichkeit
entstellten Tantris bringt, kein in der Handlung sichtbarer Zeitraum gelegt ist.
Bei diesem Einwand gehe ich von dem Gedanken aus, dass die wirkliche
Veränderung Tristans für den Zuschauer glaubhafter ist, (die Veränderung,
wie sie Leiden und leidensvolle Zeit schafft) als eine angenommene Maske,
wie der Dichter es vorschreibt. carl Friedrich wiegand.

nan

OPERN-PREMIERE
(OPER UND KONZERT IX)

I.

1780. Als unverstandenes und ungeliebtes Weib lebt die junge Rose an
der Seite des ältlichen, eifersüchtigen Goldschmieds Bruno Brun in Aix in
der Provence. Vor der Zudringlichkeit des Marquis von Nieuselles schützt
sie Gaspard de Besse, ein zum Tode verurteilter Edelmann, der im Gebirge
von Esterei sich vor den Nachforschungen der Häscher birgt. In dem

717


	Zürcher Schauspiel : "Tantris der Narr" von Ernst Hardt

