Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 4 (1909)

Artikel: Moderner Glaube

Autor: Pfluger, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-®¢ 2 e '5'....- - 2% -_'.‘.‘.. caee i 0%  oaen: - I ra
£ e L S S,

K 2 e gwment s w0 e

s..'- X : -..'.. *e ... o-'-- : .-.“‘.l. ‘a8

£, & . g TOREC I TR

? R 57

N

Sg. -o?°

o%.-a%e.

S, %

MODERNER GLAUBE

Die neueren religionsgeschichtlichen Forschungen haben den
Zweifel an der Existenz Jesu recht eigentlich wachgerufen. Die
Geschichtlichkeit Jesu ist zu einem ernsten und komplizierten
Problem geworden, mit dem nicht bloss jeder Theologe, sondern
jeder Gebildete sich auseinandersetzen sollte.

Ob die Geschichtlichkeit Jesu festgehalten werden kann oder
nicht, soviel kann heute mit Sicherheit gesagt werden: fiir die
Entstehung des Christentums hatte die geschichtliche Person Jesu
nicht entfernt die Bedeutung, welche ihr beigelegt zu werden pflegt.
Das Christentum hatte nicht bloss eine, sondern manche Wur-
zeln, und ebenso starke wie aus dem Judentum wuchsen aus
dem ,Heidentum“. Das Endresultat der Leben-Jesu-Forschung
des neunzehnten Jahrhunderts ist das negative Ergebnis, dass es
ein sicheres historisches Wissen von dem Helden der Evangelien-
dichtung nicht gibt. Den Nachweis hiefiir erbringt neuestens der
Theologe Schweitzer in seinem Buch ,Von Reimarus bis Wrede.“
Nicht bloss die mittelalterliche Verehrung des himmlischen Gottes-
sohnes, auch der neuprofestantische Jesuskultus héngt in der Luft.
Das Christentum katholischer und protestantischer Konfession steht
mit dem modernen Denken und Empfinden in unl6ésbarem Wider-
spruch: alle die zahllosen Vermittelungen von Christentum und
moderner Weltanschauung, die an die gnostischen Vermittelungen
von Heidentum und Christentum in den ersten Jahrhunderten
unserer Zeitrechnung erinnern, konnen die nach Einheit der Welt-
anschauung und Lebensauffassung diirstende Seele nicht befriedigen.

501



Wir stehen am Sterbelager des Christentums; das ist, abgesehen
von der Entwicklung des Kapitalismus und seiner sozialistischen
Gegenstromung, das bedeutsamste Erlebnis unserer Zeit. Freilich
handelt es sich um ein Sterben, das Jahrhunderte dauert. An
Stelle der geschichtlichen Religion, die auf der Historie fusst, tritt
eine persdnliche Religion, die in Selbsterkenntnis und Lebens-
erfahrung wurzelt. An- Stelle der Autoritdtsreligion — eine auto-
nome Religion! An Stelle der Vergangenheitsreligion — Gegen-
wartsreligion. Die Religion ein Prinzip des Fortschritts und nicht
der Stagnation!

Kant hatte den Ersatz der auf Tradition und Autoritdt be-
ruhenden Konfessionen durch eine ,Religion innerhalb der Grenzen
der reinen Vernunft® postuliert. Diese von der Aufkldrung ver-
breitete und vom liberalen Protestantismus iibernommene Reli-
giositdt kulminierte in den Ideen: Gott, Freiheit und Unsterblichkeit.
Auch mit dieser Trias vertrdgt sich die moderne Weltanschauung
nicht mehr. Der Unsterblichkeitsglaube gehort der Vergangenheit
an. Die Annahme eines Fortlebens der Seele nach dem Tode
hat keine Anhaltspunkte in der uns zugdnglichen Welt. Die Idee
der Freiheit im Sinne der unbedingten Wahlireiheit des Willens
kann nicht aufrecht erhalten werden; auch das Gebiet des seeli-
schen Lebens unterliegt dem Kausalnexus von Ursache und Wir-
kung. Der Gottesglaube — im Sinne der Aufkldrung — ist nicht
mehr lebendig; der Deismus, der Glaube an den guten Gott iiber
der Welt, den die Aufkldrung predigte, hdalt nicht stand vor einer
unbefangenen Weltbetrachtung. Die Gottesidee der Modernen ist
eine andere als die, welche der Losung ,Gott, Freiheit und Un-
sterblichkeit zugrunde liegt.

Als Voraussetzungen fiir die Religion der Zukunit nennen
wir folgende der modernen Weltanschauung eigene Uberzeugungen:
1. Wir kennen keine andere Welt als die, in der wir wirken.

2. In der Welt kommt eine durchgreifende Ordnung zur Gel-
tung: unverbrichliche Kausalitdt in der stofflichen wie in der
geistigen Welt.

3. Auf der Erde hat eine allmdhliche Entwicklung der Lebe-
wesen von niedersten Stufen pflanzlicher und tierischer Or-
ganismen bis hinauf zum Menschen stattgefunden.

562



Diesen drei auf der Naturforschung beruhenden Uberzeugungen
reihen wir drei Einsichten an, die ein Ertrdgnis der Geschichte der
philosophischen und erkenntnistheoretischen Forschung bilden:

1. Unser Weltbild ist nicht die Welt selbst, sondern Bewusst-
seinsinhalt, Vorstellung, Phdnomenon.

2. Unser Denken ist ausserstande, das Wesen der die Vor-
stellung hervorrufenden Weltwirklichkeit mit Sicherheit fest-
zustellen und zu ergriinden.

3. Irgend welche Qualitdten geistiger Art werden dem Urwesen
der Welt eignen; undenkbar ist fiir uns, dass aus einer rein
stofflichen Welt das seelische und geistige Leben auf Erden
hervorgehen konnte.

Diese Uberzeugungen, die den Hauptinhalt der modernen
Weltanschauung ausmachen, bilden die Voraussetzung fiir die
moderne Religion. Die moderne Weltanschauung ist der intel-
lektualistische Einschlag in die Geistesreligion. Die Religion aber
ist — im Unterschied zur philosophischen oder naturwissenschaft-
lichen Weltanschauung — nicht bloss Sache des Intellekts, sondern
auch Sache des Gefiihls, der Stimmung und des Willens. Schon
jede Weltanschauung beruht nicht bloss auf Wissen, sondern auch
auf Glauben; sie enthdlt Elemente, die ausser dem Bereich der
~exakten Wissenschaft* liegen, welch letztere im Grunde nur eine
Analyse und Rubrizierung des Bewusstseinsinhaltes (der Erschei-
nungswelt) ist. In der Religion erfdhrt das Element des Glaubens
noch eine Steigerung insofern, als es in der Religion namentlich
auf Zwecksetzungen und Wertungen der Lebensgiiter an-
kommt. An etwas glauben heisst etwas fiir wert halten. Woran
wir glauben, das halten wir fiir wertvoll; wenn wir einen Zweck
oder ein Geistesgut nicht fiir wertvoll halten, glauben wir nicht
daran oder ist der Glaube bloss oberfldchlich, konventionell und
angelernt. Der Glaube darf selbstredend nicht im Widerspruch
mit gesicherten Resultaten der exakten Wissenschaft stehen. Nicht
jeder Glaube ist berechtigt. Wenn er auch hinausgeht iiber die
exakte wissenschaftliche Beobachtung und sein Inhalt nicht mathe-
mathisch beweisbar ist, so sollte der ,Glaube“ doch eine har-
monische Ergidnzung zum exakten Wissen bilden und sich im
praktischen Leben bewédhren. Hervorgegangen ist der Glaube zu

o503



allen Zeiten mit innerer Notwendigkeit aus dem Bedirfnis der
Menschen, ein innerliches befriedigendes Verhiltnis zu Welt und
Leben zu gewinnen. Die Wissenschait allein vermag dies Bediirfnis
nicht zu befriedigen. Die Religion ist eine Art geistiger Anpassung
des Menschen an die Welt. Der Glaube hat einen praktischen
Zweck; nicht um die Welterkenntnis an sich ist es ihm zu tun;
er dient vielmehr dazu, dem Lebenswillen des Menschen Halt und
Richtung zu geben und so seine Stimmung und sein Lebensgefiihl
dauernd auf der Hohe zu halten.

Worin besteht nun der ,Glaube“ der Zukunftsreligion? So
sehr sich die Zukunftsreligion als ein Neues gegeniiber der christ-
lichen Religion abhebt, wird sie doch in zentralen Glaubensiiber-
zeugungen eine grosse Verwandtschaft mit dem Christentum aui-
weisen. Das Beste der christlichen Religion wird nicht verloren
gehen, sondern in der kommenden Religion eine Auferstehung
feiern. Wie das Christentum die reife Frucht der Antike, die in-
tensivste Zusammenfassung aller Ideen des Altertums bildete, so
beruht die neue Religion auf einer Verarbeitung und Verschmelzung
der tiefsten Ideen der Vergangenheit und Gegenwart.

Im Mittelpunkt des Evangeliums steht die Idee des ,,Himmel-
reichs“ oder ,Gottesreichs“. Diese Idee enthdlt in vergédnglicher
Schale einen bleibenden Wahrheitskern. Wir werden in der mo-
dernen Religion nicht mehr vom Himmelreiche reden, da dies
Wort den Irrtum einer iibernatiirlichen und chiliastischen Gemein-
schafit einschliesst.

Ebenso werden wir das Wort ,Gottesreich® nicht beibe-
halten, da auch dieser Ausdruck zu Missverstandnissen einer Ge-
meinschaft im kirchlichen und theologischen Sinn Tir und Tor
Offnet. Wir bewahren aber den tiefsten Sinn und bleibenden Ge-
halt dieses Wortes, wenn wir vom ,Reiche des Geistes“ reden.
Jede tiefere Religiositdt verlangt sehnend nach einer Gemeinschaft
der ,Freien und Frommen*, nach einem Reich der Freiheit und
Gerechtigkeit, nach einer kommenden Gemeinschait, der das
hohere Geistesleben — Seelenadel, Humanitdt, Wahrhaftigkeit —
sein Geprédge verleiht. Wie der geldufigste Ausdruck lautet: ,ein
Reich des Guten, Wahren und Schoénen®.

An die Entwicklung zum Reiche des Geistes glauben, ist der
eigentliche Glaube der modernen Religion. Und tatsdchlich sind

564



in diesem Glauben die besten unseres Geschlechts einig, so ver-
schieden auch ihre Weltanschauung gefdrbt sein mag.

Wir wissen, dass der Menschengeist sich in langsamer, miih-
seliger Entwicklung aus dem Tierreich heraufgebildet hat. Durch
die Ausbildung der Intelligenz haben sich die Menschen iiber die
andern Lebewesen erhoben und die Kréfte der Natur unterworfen.
Uber dem Tierreich erhebt sich nun als ein hoheres Reich die
Menschheit. Die Intelligenz stand zuerst nur im Dienst der Selbst-
sucht, sie richtete sich nur auf die Fristung des Daseins, die Sorge
um Nahrung und Fortpflanzung. Allméhlich entstand bei einzelnen
Menschen ein hoheres geistiges Leben, wo der Mensch aufhort, nur
in den Tag hineinzuleben, wo er ein Bediirfnis hat nach einem
Verstandnis der Welt und des Lebens, wo er sich Ziele der Wirk-
samkeit steckt und seine Befriedigung findet in dem Streben und
Wirken fiir das Wohl der Gemeinschaft und den Fortschritt der
Kultur. Es bildet sich aus dem Menschenreich eine hohere Art,
die eigentlichen Geistesmenschen, und eine hodhere Kultur, die
Geisteskultur. Wie in den vergangenen Erdperioden die Entwick-
lung der Organismen zur Bildung der Menschen fiihrte, so fiihrt
in der Periode, der wir angehoren, die Entwicklung des Menschen-
geschlechts zu hoheren Menschen, zu einem Reich geistiger Werte,
Zwecke, Giiter, Personlichkeiten. Wir stehen mitten drin in dieser
Entwicklung: die Vergeistigung Einzelner und ganzer Volker wird
intensiver, das Bereich der Geisteskultur immer umfassender, das
Geisteserbe, das eine Generation der andern iiberliefert, immer
reicher.

Die Idee des Geistesreiches kniipft an die Tatsache der bis-
herigen Evolution an. Aber wdhrend die Wissenschafter uns die
geschehene Entwicklung konstatieren kdnnen, vertraut der Glaube
auf die kiinftige Entwicklung. Die Entwicklung liegt nicht bloss
hinter uns, sondern auch vor uns. Sie ist nicht mit uns abge-
schlossen, sondern dauert fort. Die Entwicklung geht durch den
Menschen der Gegenwart hindurch; der Mensch ist Durchgangs-
punkt der Entwicklung. Der ,Freidenker* spricht bloss von der
Abstammung des Menschen vom Tier; der Glaube der modernen
Religion legt das Hauptgewicht auf die Entwicklung iiber den
heutigen Menschen hinaus. Die geistige Entwicklung der Zukunft
ist nicht strikte beweisbar; es ist ein Glaube, aber ein Glaube,

565



der unmittelbar an naturwissenschaftliche Beobachtung und Er-
kenntnis sich anschliesst und alle Wahrscheinlichkeit fiir sich hat.

Dieser Glaube gibt unserm Wollen eine Richtung im Sinne
des hohern Geisteslebens; er bedeutet eine positive, optimistische
Wertung des Lebens; er erfiillt uns mit Zukunftshoffnung und
stdrkt und beseligt das Gemiit.

»Auf der niedrigsten Stufe hatte der Mensch eine ausser-
irdische Welt auf Grund von Allgemeingefiihlen der Furcht und
der Hoffnung geahnt, auf hoherer auf Grund von Vorstellungen
sich ausgemalt, auf noch hoherer erkennt er im reinen Licht der
Begriffe diese erhofite zukiinftige Welt als die gegenwirtige Welt
des Geistes, von der er selbst ein unverlierbarer Teil ist, und
deren ewige freundliche Gesetze die Gesetze seines eigenen Da-

seins sind.“ (Siehe Kullmann, Die drei Daseinsstufen in der Ent-
wicklung, p. 179.)

Das Reich des Geistes oder die geistige Welt ist die Welt der
Zwecke und Ziele, des Schauens und Schaffens, der Werte und
des Willens. Diesem Reiche gehoren die organisch-sozialen Gebilde
der Wissenschaft und Philosophie, der Religion und Kunst, des
Rechts und der Sitte, des Staates und der Gesetzgebung, der Ehe
und Familie, der Technik und Naturbeherrschung, und der ge-
meinnitzigen, Kkaritativen und sozialen Stiftungen und Korpo-
rationen an.

Die Entwicklung zum Reich des Geistes erweist sich als eine
Entwicklung der Menschheit einerseits zur Freiheit, anderseits
zur Solidaritat.

Die ganze bisherige Menschheitsgeschichte ist eine Geschichte
der Befreiung der Menschen: der Befreiung vom Zufall, vom
Wahn, von der Tyrannei, von niederm Triebleben. Die Befreiung
von den Unbilden und zerstorenden Elementen der Natur war die
Leistung des Jugendalters der Menschheit. Die Befreiung von
politischem Druck war der Sinn der demokratischen Bewegung
der letzten Jahrhunderte. Die Befreiung von wirtschaftlicher Ab-
héngigkeit und sozialer Knechtschaft ist das grosse Problem unseres
Zeitalters. Die Befreiung von ,erblicher Belastung“, von Unwissen-
heit, Willensschwéiche und Leidenschaft, die erst recht in Angriff
zu nehmende Aufgabe der Zukunft.

566



Anderseits erweist sich die Menschheitsgeschichte als eine
Entwicklung zur Gemeinschaftsorganisation. Diese Ent-
wicklung zur Gemeinschaftsorganisation vollzieht sich einmal in
der Integration der Menschen, in der dussern Ausdehnung
des Gemeinschaftslebens. Der Kreis der Genossen wurde
im Lauf der Zeiten immer weiter gezogen. Die Menschen einten
sich zu auf Blutverwandtschaft beruhenden Sippen, zu Stammen
und endlich zu Volkern. Die (friedliche oder gewaltsame) Inte-
gration der Volker fithrt zu Nationen und Weltreichen. Die Er-
starkung des Nationalitdtsbewusstseins im neunzehnten Jahrhundert
liegt in dieser Entwicklungslinie. Und schliesslich entsteht der
Weltverkehr, Weltmarkt, Weltwirtschaft, Weltpolitik und die Idee
der Menschheitsfamilie.

Die Entwicklung zur Solidaritidt vollzieht sich sodann in der
Sozialisierung innerhalb der Staaten, in der innern Bereiche-
rung des Gemeinschaftslebens. Die Etappen: Rechtsstaat,
Kulturstaat, Wohlfahrtsstaat, Sozialstaat deuten die wachsende
Organisierung und Harmonisierung der menschlichen Beziehungen
innerhalb der Volksgemeinschaften an. Die Widerspriche und
Reibungen der gegenwdrtigen sozialen Verhdltnisse bewirken in
uns die Erzeugung eines sozialen Ideals, dessen Realisierung wir
anstreben. Das soziale Ideal ist ein Ausschnitt aus dem um-
fassenderen Ideal des Reiches des Geistes. Die Sozialpolitik der
Gegenwart ist nichts anderes als eine Entfaltung des fortschreitenden
Organisationsprozesses der Menschheit.

Das Ideal des Geistesreiches gibt dem Einzelnen ein Ziel
fir die eigene Willensrichtung und persOnliche Lebensfithrung: das
Wirken fiir das Reich des GQGeistes, die Mitarbeit an der Reali-
sierung des Reiches der Freiheit und Solidaritét.

Die erste Aufgabe, die unmittelbarste Leistung, die wir fiir
das Kommen des Reiches des Geistes zu tibernehmen haben, ist
unsere eigene geistige Hebung, Entwicklung, die Verinnerlichung
und Vergeistigung unserer eigenen Person. Dass wir selbst
geistig kraftige und gesunde Menschen werden, ist der unmittel-
barste und wertvollste Beitrag an die Geisteswelt. Eben weil die
Entwicklung auf Erden durch die Menschen hindurchgeht, haben
wir ein inneres Bediirfnis und einen Trieb nach geistiger Entwick-
lung, fithlen wir den Zwiespalt zwischen dem Vorhandenen und

567



dem Ideal. Weil wir denkende Menschen sind, kénnen wir in
dem niederen tierischen Dasein keine Befriedigung finden, wie sie
das vernunftlose Tier findet. Wir sind unbefriedigt, wenn nicht
ungliicklich, solange wir nicht auf eine hohere Stufe des geistigen
Lebens gelan\gt sind.

Vor jedem steht ein Bild, dess was er werden soll,
Solang’ er das nicht ist, ist nicht sein Friede voll.

Wundt bezeichnet darum das eigenste Wesen des Sittlichen
als unaufhorliches, nie rastendes Streben.

Als Tier beginnt das menschliche Individuum seinen Lebens-
lauf. Dann entwickelt es sich zum Verstandesmenschen — und
viele bleiben ihr Leben lang auf dieser Stufe. Andere aber ent-
wickeln sich zu Geistesmenschen, in denen das ausgesprochen
Geistige dominiert. Diese Entwicklung des Individuums zum
Geistesmenschen ist eine Entwicklung zur sittlichen Freiheit,
in welcher der Mensch nicht handelt aus Zwang oder blossem
Naturtrieb, sondern nach bewussten Zwecken und seiner innersten
Uberzeugung gemiss. Das Sittliche, das dem Menschen zuerst
als Befehl der Erzieher und Gesetz und Sitte der Gemeinschait
entgegentritt, ist im Geistesmenschen sein eigenes Bedirfnis und
persOnlicher Wille geworden, wodurch der Zwiespalt zwischen dem
Individuum und der Gemeinschaft gehoben ist.

Bei den einen findet diese Entwicklung zur sittlichen Frei-
heit allmédhlich, unter dem Einfluss der Erziehung und dem Ein-
druck der Lebenserfahrungen statt. Bei andern Individuen durch
eine plotzliche Wendung, eine Umkehr vom Leben der Mass-
losigkeit, Leidenschaft oder Gleichgiltigkeit. Ob allméhlich oder
in Krisen, es liegt eine tiefe Wahrheit in dem altreligiosen Symbol
vom ,Sterben und Auferstehen“, dem Goethe folgenden Ausdruck

verliehen hat:
Lange hab’ ich mich gestrdubt,
Endlich gab ich nach,
Wenn der alte Mensch zerstdaubt,
Wird der neue wach!
Und solang du dies nicht hast
Dieses ,Stirb und Werde!*
Bist du nur ein triiber Gast
Auf der dunkeln Erde.

568



Doch ist das Schuldbewusstsein des modernen Menschen
schwécher geworden als beim Kirchlich erzogenen, mittelalterlichen
Menschen. Die Einsicht in die Zusammenhdnge von Leib und
Seele, die Erkenntnis der Tatsachen der Vererbung, die deter-
ministische Auffassung von einem durchgidngigen Zusammenhang
von Ursache und Wirkung, alles hat zusammengewirkt, um das
Schuldgefiihl abzuschwidchen. Wendet man ein, dass auf dem
deterministischen Standpunkt das Schuldgefiihl und die Reue iiber-
haupt eine Torheit sei, da ja jede Tat notwendig erfolge und also
unvermeidlich sei, so ist zu entgegnen, dass ebenso das Schuld-
gefithl determiniert ist. Oder moderner und biologisch ausge-
driickt, das Schuld- und Reuegefiihl hat sich als ein zweckmassiges
Organ des sittlichen Lebens entwickelt. Durch Schuldgefiihl und
Reue fiihrt in vielen Fdllen der Weg zu sittlicher Besserung und
Lauterung. Schuldgefiihl und Reue peitschen den Menschen auf;
sie sind Hebel des sittlichen Fortschritts der einzelnen Individuen.
Schuldbewusstsein und Reue sind aber nur Mittel zum Zweck.
Haben sie ihren Zweck — die Sinnesdnderung — erfiillt, dann
mogen sie verschwinden. Sie auf ein Minimum — aber ein frucht-
bares Minimum — abzukiirzen, gehort zur Okonomie des geistigen
Lebens. So schreibt Ralph Waldo Trine: ,Unsere Zeit und Kraft
mit leerer fruchtloser Reue iiber das Vergangene zu verschwenden,
ist ebenso toricht, als voll Furcht und Sorge wegen der Zukunit
zu sein. Mancher Mensch hat ein halbes Dutzend und mehr Jahre
verloren in tribsinnigem Griibeln, in miissiger und deshalb voll-
kommen torichter Reue iiber dies oder jenes Vorkommnis oder
vielleicht iiber eine Reihe von Vorkommnissen in seiner Vergangen-
heit. Aber damit hat er Krafte lahmgelegt und am Wirken ver-
hindert, die, recht angewandt, ihn rasch zu dem ersehnten Zu-
stand grosserer Vollkommenheit gefiihrt hétten.“ Wer dazu neigt,
mit solch unfruchtbarer Reue seine Zeit und Kraft zu verschwenden
und sich so eine Menge Lebensfreude zu verbittern, der bedenke
die Worte Emersons: ,Schliesse jeden Tag ganz und vollig ab.
Du hast getan, was du konntest. Wahrscheinlich hat es nicht an
Missgriffen und Dummbheiten gefehlt: vergiss sie so schnell als
moglich. Morgen ist ein neuer Tag, fange ihn heiter an und mit
freiem, durch die alte Torheit nicht bedriicktem Geist. Das Heute
ist gut und wertvoll, zu wertvoll mit seinen Hoffnungen und

569



Aufforderungen, um auch nur einen Augenblick davon mit Ge-
danken an gestern zu verschwenden.“

»Stnde und Schuld“ stehen nicht mehr im Mittelpunkt unseres
sittlichen Lebens. Eine neue Sittlichkeit drédngt im modernen
Menschen zum Durchbruch. Denn wie wir heute in einer reli-
giosen Krisis stehen, so nicht minder in einer moralischen
Krisis. Die neue Sittlichkeit wendet keineswegs alle Werte der
uberlieferten Moral um; das Beste der alten Moral wird in die
neue iibergehen; aber dass die kommende Sittlichkeit manche
Umwertungen und neue Wertabtonungen bringt, ist gewiss. Zu
den Merkmalen der modernen Sittlichkeit gehort, dass sie nicht
theologisch (das heisst auf Gott bezogen), sondern rein mensch-
lich ist, dass sie die soziale Verantwortlichkeit mehr als die
individuelle betont, und dass sie nicht Schuldgefiihl und Reue,
sondern die schopferische Tat in den Mittelpunkt des sittlichen
Strebens und Erlebens rickt.

Die alte Moral, die so grosses Gewicht auf ,Siinde und
Schuld“ legte, war vorwiegend negativ: das QGute bestand im
Unterlassen, im Entsagen, in der Flucht vor der ,Welt“. In der
neuen Ethik kommt es vor allem darauf an, dass der Mensch
auf irgend einem Gebiete etwas Positives leiste, Segen ausstreue
und von seinem Qliick ausstrahle auf andere. Solch positives
Schaffen im Dienst der Entwicklung und Gemeinschaft
ist die Hauptsache, vor der allfdllige Unterlassungen und Ent-
gleisungen zuriicktreten. An Stelle der ,Busspraxis“ tritt die
Willenskultur. Vieles, was der alten theologisch orientierten
Auffassung ,Siinde“ war, ist fiir den modernen Menschen kein
verwerfliches Beginnen. @Gilt doch bei den Katholiken wie bei
den orthodoxen Juden jeder Verstoss gegen die kirchlichen Ge-
bote als ,Siinde“; fiir die Frommen der historischen Religionen
bedeutet der ,Unglaube“ die Kardinalsiinde. Der moderne Mensch
ersetzt selbst das Wort ,Siinde“, worunter eine Beleidigung Gottes
verstanden zu werden pflegt, durch Ausdriicke wie Unrecht, Fehler,
Entgleisung, als dem Gesamtwohl abtrdgliche und dem ent-
wickelteren sittlichen Bewusstsein verweriflich erscheinende Hand-
lungen. |

Es hat sich uns ergeben, dass die Entwicklung des Menschen
zur sittlichen Freiheit eine Entwicklung zu sozialem Sinn und zur

570



Arbeit fiir die Gemeinschaft involviert. Die Entwicklung zum
Geistesmenschen ist eine Entwicklung zur Humanitat
und Solidaritdt. Wir wirken fiir das Reich des Geistes durch
Arbeit an uns und durch Arbeit an andern und fiir andere. Das
Reich des Geistes ist ein Reich der Freiheit wie der Gerechtigkeit:
PersOnlichkeit vermdhlt sich mit Gemeinschaftsgefiihl, Indivi-
dualitdt mit sozialem Empfinden.

Man hat schon behauptet, Humanitdt und soziales Wirken
stehe im Widerspruch zur natiirlichen biologischen Entwicklung. Die
Entwicklung vollziehe sich durch den ,Kampf“; die humanitdren
Bestrebungen hindern die ,natiirliche Auslese“. Aber der Darwinis-
mus — die frithere Form der Deszendenzlehre — ist heute von
der Wissenschaft als einseitig erkannt und korrigiert — zum Heil
der Ethik! — und die wissenschaftlich vertiefte Entwicklungslehre
betont je ldnger je mehr die Bedeutung der ,gegenseitigen Hilfe“
fiir die Entwicklung der Lebewesen. Wohltétigkeit und Rassenfort-
schritt konnen unter Umstdnden im Widerspruch zu einander
stehen; aber sie brauchen es nicht. Die Humanitdt erweist sich
eben nicht bloss als Mitleid, womit es freilich nicht getan ist,
sondern ebenso sehr als soziale Prophylaxe, nicht bloss als Fiir-
sorge, sondern auch als Vorsorge. An der physischen und geistigen
Degenerierung gewisser Schichten der Kulturvolker tragt nicht die
Humanitdt, sondern der inhumane Kapitalismus schuld. Der
Mammonismus fithrt zur Verkiimmerung des geistigen Lebens wie
der physischen Volkskraft. ,Man kann nicht Gott und dem
Mammon dienen.“ Gott dienen heisst aber in der modernen
Religion: sich in den Dienst der Entwicklung stellen. Daher jedes
ernstgemeinte Wollen im Sinne der Entwicklung und Gemeinschaft
notwendig eine antikapitalistische Tendenz und Wirkung haben
muss. War die Religion der Vergangenheit Ahnenkult, so wird die
Religion der Zukunft Enkelkult sein! Die Forderung der Rassen-
entwicklung und Rassenreinigung bezeichnet Francis Galton als
einen Faktor der Religion (Eugenics as a Factor of Religion).
Er sagt: ,Eugenischer Glaube erstreckt die Aufgabe der Menschen-
liebe auf kiinftige Generationen; er macht ihre Taten weiter-
gehender als sie bisher waren, dadurch, dass er Familien und
Gesellschaften als Ganzheiten behandelt, und er stiarkt die Wichtig-
keit des Ehebiindnisses dadurch, dass ernste Aufmerksamkeit auf

571



die wahrscheinliche Beschaffenheit der zu erwartenden Nach-
kommen gelenkt wird. Eugenik (= Rassenhygiene) ist ein ménn-
licher Glaube, voll von Hoffnung, der sich an viele der edelsten
Gefiihle unserer Natur wendet.“ (Ubersetzt im Archiv fiir Rassen-
und Gesellschafts-Biologie 1905, Heft 5/6. Miinchen, Verlag der
Archivgesellschait.) Lebt der Geistesmensch fiir die Gemeinschatit,
so erfahrt er anderseits, dass die Gemeinschaft fiir ihn lebt, will
sagen, dass ihm aus der Gemeinschaft hdchste Kridfte und An-
triebe zustromen. Dient er der Entwicklung, so dient die Ent-
wicklung ihm. Die ,Erlésung“ des Menschen aus Unwissenheit
und Wahn, Selbstsucht und Gleichgiiltigkeit ist Selbsterlosung und
Erlosung durch Vorkdampfer und Lebensgefdhrten zugleich. ,Wer
immer strebend sich bemiiht, den kOénnen wir erldsen.“ Eine
ibernatiirliche, himmlische Erlésung kennen wir ja nicht. ,Hilf
dir selbst, so hilit dir Gott.“ Dies Wort spricht eine tiefe Wahr-
heit aus: hilfst du dir, so tust du es vermdge der gottlichen Kraft,
die in dir wirksam ist. In dir, in mir ist ,,Gott“ Mensch geworden.
Das ist die Wahrheit, die dem christlichen Mythus von der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes zugrunde liegt. Hat der freisinnige
Protestantismus gelehrt, dass die Jungfrauengeburt und Aufer-
stehung Jesu nicht geschichtliche Tatsachen, sondern symbolische
Dichtungen seien, so miissen wir noch einen Schritt weiter gehen
und einsehen, dass die ganze Darstellung eines menschgewordenen
Gottes einzig und allein auf symbolische Wahrheit Anspruch
machen kann. Nicht in einem vereinzelten Christus, sondern in
jedem Erdenbiirger ist Gott Mensch geworden.

Des Gottlichen werden wir unmittelbar in unserem eigenen
Selbsterleben und mittelbar im Verkehr mit Unsersgleichen inne.
Ja, wir kennen nur Gott, soweit er in uns Mensch ge-
worden ist. Was Gott an sich ist, seinem Urwesen nach, in
seiner Fiille, wer kann es wissen? Sagen wir, Gott ist die Welt-
wirklichkeit, so wissen wir doch nicht, wie beschaffen die Welt-
wirklichkeit ist. Wir kOnnen nicht sagen: Gott ist iiber der Natur
— denn wir kennen nichts als die Natur. Wir koénnen nicht
sagen: Gott ist die Natur, denn die Natur ist Erscheinung in uns,
eine Vorstellung unseres Ich. Dass die Gottheit nicht ein liebender
»vater im Himmel“, zeigt uns die Brutalitit der Tatsachen in
Natur und Menschenleben. Die der ganzen Welt zugrunde liegende

5712



Macht ist jenseits von Gut und Bose; denn das Sittliche und das
sittliche Bewusstsein ist ein Produkt der Menschheitsentwicklung.
Von Gottes Allweisheit und Allwissenheit zu reden, getrauen wir
uns auch nicht; einmal, weil unserer Erfahrung nach Denken und
Wissen an die Sprache gekniipft ist, die wir nur bei Menschen
kennen und voraussetzen und sodann, weil neben so viel zweck-
vollem Geschehen in der Welt auch so viel zweckwidriges und
zweckloses Geschehen vorkommt. Die christliche Gottesvorstel-
lung ist und bleibt iiberwunden: ein tber der Natur schaltender
und von aussen in sie eingreifender Allgeist mit durchaus mensch-
lich-psychischen Qualitdten ist fiir uns Moderne eine unvollzieh-
bare Vorstellung. Naher stehen wir dem Pantheismus, der Welt
und Gott, Natur und Geist in eins setzt. Aber er iibersieht den
subjektiv phdnomenalen Charakter unserer Welt als einer Vor-
stellung; auch scheint die dem hdchsten Weltwesen vom Panthe-
ismus zugeschriebene Ruhe und Vollkommenheit unvereinbar mit
der in der Natur sich offenbarenden Entwicklung. Gott ist ein
Werden und ein rastloser Drang! Ansprechend ist der von Philo-
sophen wie Berkeley, Lotze, Fechner, Wundt in verschiedenen
Spielarten vertretene Spiritualismus, wonach die Materie bloss Vor-
stellung und das einzig Reale die Seelen sind, die selbst Differen-
tialen der Weltseele sind ; ebenso die Schopenhauersche Anschauung
der ,Welt als Wille und Vorstellung“, wonach das Urwesen der
Welt der blinde Wille, der Trieb, der Drang ist, der in unzéhligen
Objektivationen nach Form und Gestaltung ringt, durch die ganze
Stufenleiter der organischen Wesen bis zum Menschen hinauf sich
individualisiert. Sowohl die Schopenhauersche Weltwille - Philo-
sophie als der ,Panentheismus“ eines Lotze, Fechner und Wundt
besitzt grosse Anziehungs- und Uberzeugungskraft. Doch haben
beide Weltanschauungen auch phantastisch-mythologische Bestand-
teile. Den Materialismus lehnen wir ab, weil er das Dasein der
geistigen Welt unseres Ich nicht zu erkldren vermag. Wir sind
weit entfernt vom vulgdren Atheismus. Hat der Atheismus auch
recht mit der Behauptung, dass der ,Vater im Himmel“ nicht
existiert, zu dem die Menge tagtdglich ihre Bitten emporsendet,
so erweist er darin seine Oberfldchlichkeit, dass er kein Welt-
ratsel anerkennt, und eine geistabstumpfende Wirkung, dass er
alles Fragen und Suchen nach dem grossen Rétsel verpOnt. Ja,

573



Gott ist ein Ratsel, und wir loschen dieses Fragezeichen in unserer
Seele nicht aus. Machen wir Halt beim Agnostizismus, dem
die vollige Unerkennbarkeit und Unerforschlichkeit des eigent-
lichen Weltwesens zur Uberzeugung geworden ist. Er bleibt uns
— weniger eine Erkenntnis, als eine Stimmung pantheistisch-
agnostischer Farbung. Der Gottesglaube ist nach unserem
Dafiirhalten nicht das Essentielle in der Religion; ob die
philosophische Anschauung betrefiend den ,Weltgrund“ so oder
anders gefdrbt ist, ist irrelevant; die tiberméssige Betonung der
»Weltanschauung® in der Religion fihrt zum Intellektualismus: die
Zentralidee der Religion ist, wie oben ausgefiihrt worden,
die Idee der Entwicklung zum Reiche des Geistes. In
diesem Glauben, der ein Werten, Wollen und Wirken ein-
schliesst, finden und einigen sich moderne Menschen mit
verschiedenen philosophischen Weltauffassungen.

Gott, der Grund alles Seins und Quell aller Wesen, ist un-
erforschlich. Aber, wie beschaffen Gott sein mdge und welche
Vorstellung wir von ihm uns machen: Alles, was ist,
stammt aus Gott und nimmt an seinem Leben teil. Das
ewige Wesen der Welt verdstelt sich in der unendlichen Fiille der
Organismen des Kosmos. In uns ist Gott nach den Normen
und in den Formen der Entwicklung Mensch geworden. Wenn
wir kdmpfen, kdmpft in uns ein Funke des Gottes, und indem
wir fiir die Entwicklung, das Reich des Geistes, kdmpfen, kdmpfen
wir fir den in die Entwicklung eingegangenen Gott. In diesem
Sinn ist das Reich des Geistes in der Tat das Reich Gottes. Die
Allweisheit, Allwissenheit und Allgiite, sie sind nicht die Grund-
lage, vielmehr das Ziel. Immer mehr reift die Menschheit zu
einer relativen Allweisheit und Allwissenheit heran. Eine allweise,
allwissende, allgiitige Einheit des Geistes zu werden, das ist die
grosse Aufgabe der Menschheit.

Der Gott der hoheren Religionen ist nicht Urgrund, sondern
Ideal. Die Menschheit selbst realisiert dieses Ideal. In diesem
Sinn kann man von einer Vergottung der Menschheit reden.

Den Prozess der Entwicklung machen die untermenschlichen
Lebewesen ohne Bewusstsein dieser Entwicklung durch. Das
Gleiche ist zu sagen von den Menschen auf den fritheren Stufen.
Je ldnger, je mehr aber fiihrt die Menschheit mit Bewusstsein aus,

574



was frither das Resultat einer ihr unbewussten Entwicklung war.
Die Tatsache der Entwicklung in der Vergangenheit ist ihr zum
Bewusstsein gekommen; die Triebkrafte, Faktoren und Gesetze
der Entwicklung — der organischen, der Okonomischen, der
kulturellen, sittlichen und religiosen Entwicklung — zu erkennen,
ist heute heisses Bemiihen von Tausenden von Denkern, und die
kiinftige Entwicklung auf den verschiedensten Gebieten zweckvoll
zu leiten und zu férdern, wird immer mehr als Aufgabe der
Volker erkannt. Die unbewusste Entwicklung wird zur
bewusst gewollten Entwicklung. Wie die Entwicklung des
einzelnen Menschengeistes im Grunde nichts anderes ist als die
nach den mannigfaltigsten Seiten erwachende, wachsende Selbst-
erkenntnis, so bedeutet die Entwicklung der Menschheit das
wachsende Selbstbewusstwerden der Weltkraft und Weltentwicklung.
ZURICH PAUL PFLUGER

[L BOVE

VON GIOSUE CARDUCCI

Du frommer, starker Stier, wie lieb' ich dich!
Mir wird so friedlich und so stolz zu Sinn.
Schwer stehst du, wie ein ehern Denkmal; sprich,
Siehst du auf all die weiten Felder hin?

Oh, vor dem Joch — zufrieden — neigst du dich;
Dem jungen Treiber folgst du voller Ruh’!

Er hetzt und peitscht dich grausam; aber du
Hebst nur dein grosses Auge; feierlich.

Aus deinen Niistern in die klare Luft
Erdampft dein Atem wie ein Rauch um dich;
Dein Muh'n klingt wie ein Hymnus der Natur,

Dein heiterschweres Auge gldnzt im Duft
Des siissen Abends, und es spiegelt sich

Darin die griine Stille dieser Flur.
MAX GEILINGER

375



	Moderner Glaube

