
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Moderner Glaube

Autor: Pflüger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNER GLAUBE
Die neueren religionsgeschichtlichen Forschungen haben den

Zweifel an der Existenz Jesu recht eigentlich wachgerufen. Die
Geschichtlichkeit Jesu ist zu einem ernsten und komplizierten
Problem geworden, mit dem nicht bloss jeder Theologe, sondern
jeder Gebildete sich auseinandersetzen sollte.

Ob die Geschichtlichkeit Jesu festgehalten werden kann oder
nicht, soviel kann heute mit Sicherheit gesagt werden: für die

Entstehung des Christentums hatte die geschichtliche Person Jesu
nicht entfernt die Bedeutung, welche ihr beigelegt zu werden pflegt.
Das Christentum hatte nicht bloss eine, sondern manche Wurzeln,

und ebenso starke wie aus dem Judentum wuchsen aus
dem „Heidentum". Das Endresultat der Leben-Jesu-Forschung
des neunzehnten Jahrhunderts ist das negative Ergebnis, dass es
ein sicheres historisches Wissen von dem Helden der Evangeliendichtung

nicht gibt. Den Nachweis hiefür erbringt neuestens der
Theologe Schweitzer in seinem Buch „Von Reimarus bis Wrede."
Nicht bloss die mittelalterliche Verehrung des himmlischen
Gottessohnes, auch der neuprolestantische Jesuskultus hängt in der Luft.
Das Christentum katholischer und protestantischer Konfession steht
mit dem modernen Denken und Empfinden in unlösbarem
Widerspruch: alle die zahllosen Vermittlungen von Christentum und
moderner Weltanschauung, die an die gnostischen Vermittlungen
von Heidentum und Christentum in den ersten Jahrhunderten
unserer Zeitrechnung erinnern, können die nach Einheit der
Weltanschauung und Lebensauffassung dürstende Seele nicht befriedigen.

561



Wir stehen am Sterbelager des Christentums; das ist, abgesehen
von der Entwicklung des Kapitalismus und seiner sozialistischen
Gegenströmung, das bedeutsamste Erlebnis unserer Zeit. Freilich
handelt es sich um ein Sterben, das Jahrhunderte dauert. An
Stelle der geschichtlichen Religion, die auf der Historie fusst, tritt
eine persönliche Religion, die in Selbsterkenntnis und
Lebenserfahrung wurzelt. An Stelle der Autoritätsreligion — eine
autonome Religion! An Stelle der Vergangenheitsreligion —
Gegenwartsreligion. Die Religion ein Prinzip des Fortschritts und nicht
der Stagnation!

Kant hatte den Ersatz der auf Tradition und Autorität
beruhenden Konfessionen durch eine „Religion innerhalb der Grenzen
der reinen Vernunft" postuliert. Diese von der Aufklärung
verbreitete und vom liberalen Protestantismus übernommene
Religiosität kulminierte in den Ideen: Gott, Freiheit und Unsterblichkeit.
Auch mit dieser Trias verträgt sich die moderne Weltanschauung
nicht mehr. Der Unsterblichkeitsglaube gehört der Vergangenheit
an. Die Annahme eines Fortlebens der Seele nach dem Tode
hat keine Anhaltspunkte in der uns zugänglichen Welt. Die Idee
der Freiheit im Sinne der unbedingten Wahlfreiheit des Willens
kann nicht aufrecht erhalten werden; auch das Gebiet des
seelischen Lebens unterliegt dem Kausalnexus von Ursache und
Wirkung. Der Gottesglaube — im Sinne der Aufklärung — ist nicht
mehr lebendig; der Deismus, der Glaube an den guten Gott über
der Welt, den die Aufklärung predigte, hält nicht stand vor einer

unbefangenen Weltbetrachtung. Die Gottesidee der Modernen ist
eine andere als die, welche der Losung „Gott, Freiheit und
Unsterblichkeit" zugrunde liegt.

Als Voraussetzungen für die Religion der Zukunft nennen
wir folgende der modernen Weltanschauung eigene Überzeugungen:

1. Wir kennen keine andere Welt als die, in der wir wirken.

2. In der Welt kommt eine durchgreifende Ordnung zur
Geltung: unverbrüchliche Kausalität in der stofflichen wie in der

geistigen Welt.
3. Auf der Erde hat eine allmähliche Entwicklung der

Lebewesen von niedersten Stufen pflanzlicher und tierischer
Organismen bis hinauf zum Menschen stattgefunden.

562



Diesen drei auf der Naturforschung beruhenden Überzeugungen
reihen wir drei Einsichten an, die ein Erträgnis der Geschichte der

philosophischen und erkenntnistheoretischen Forschung bilden:

1. Unser Weltbild ist nicht die Welt selbst, sondern Bewusst-
seinsinhalt, Vorstellung, Phänomenon.

2. Unser Denken ist ausserstande, das Wesen der die
Vorstellung hervorrufenden Weltwirklichkeit mit Sicherheit
festzustellen und zu ergründen.

3. Irgend welche Qualitäten geistiger Art werden dem Urwesen
der Welt eignen; undenkbar ist für uns, dass aus einer rein
stofflichen Welt das seelische und geistige Leben auf Erden

hervorgehen konnte.

Diese Überzeugungen, die den Hauptinhalt der modernen

Weltanschauung ausmachen, bilden die Voraussetzung für die

moderne Religion. Die moderne Weltanschauung ist der intel-
lektualistische Einschlag in die Geistesreligion. Die Religion aber
ist — im Unterschied zur philosophischen oder naturwissenschaftlichen

Weltanschauung — nicht bloss Sache des Intellekts, sondern
auch Sache des Gefühls, der Stimmung und des Willens. Schon

jede Weltanschauung beruht nicht bloss auf Wissen, sondern auch
auf Glauben; sie enthält Elemente, die ausser dem Bereich der

„exakten Wissenschaft" liegen, welch letztere im Grunde nur eine

Analyse und Rubrizierung des Bewusstseinsinhaltes (der
Erscheinungswelt) ist. In der Religion erfährt das Element des Glaubens
noch eine Steigerung insofern, als es in der Religion namentlich
auf Zwecksetzungen und Wertungen der Lebensgüter
ankommt. An etwas glauben heisst etwas für wert halten. Woran
wir glauben, das halten wir für wertvoll; wenn wir einen Zweck
oder ein Geistesgut nicht für wertvoll halten, glauben wir nicht
daran oder ist der Glaube bloss oberflächlich, konventionell und

angelernt. Der Glaube darf selbstredend nicht im Widerspruch
mit gesicherten Resultaten der exakten Wissenschaft stehen. Nicht
jeder Glaube ist berechtigt. Wenn er auch hinausgeht über die

exakte wissenschaftliche Beobachtung und sein Inhalt nicht mathe-
mathisch beweisbar ist, so sollte der „Glaube" doch eine
harmonische Ergänzung zum exakten Wissen bilden und sich im
praktischen Leben bewähren. Hervorgegangen ist der Glaube zu

563



allen Zeiten mit innerer Notwendigkeit aus dem Bedürfnis der
Menschen, ein innerliches befriedigendes Verhältnis zu Welt und
Leben zu gewinnen. Die Wissenschaft allein vermag dies Bedürfnis
nicht zu befriedigen. Die Religion ist eine Art geistiger Anpassung
des Menschen an die Welt. Der Glaube hat einen praktischen
Zweck; nicht um die Welterkenntnis an sich ist es ihm zu tun;
er dient vielmehr dazu, dem Lebenswillen des Menschen Halt und
Richtung zu geben und so seine Stimmung und sein Lebensgefühl
dauernd auf der Höhe zu halten.

Worin besteht nun der „Glaube" der Zukunftsreligion? So
sehr sich die Zukunftsreligion als ein Neues gegenüber der christlichen

Religion abhebt, wird sie doch in zentralen Glaubensüberzeugungen

eine grosse Verwandtschaft mit dem Christentum
aufweisen. Das Beste der christlichen Religion wird nicht verloren
gehen, sondern in der kommenden Religion eine Auferstehung
feiern. Wie das Christentum die reife Frucht der Antike, die
intensivste Zusammenfassung aller Ideen des Altertums bildete, so
beruht die neue Religion auf einer Verarbeitung und Verschmelzung
der tiefsten Ideen der Vergangenheit und Gegenwart.

Im Mittelpunkt des Evangeliums steht die Idee des „Himmelreichs"

oder „Gottesreichs". Diese Idee enthält in vergänglicher
Schale einen bleibenden Wahrheitskern. Wir werden in der
modernen Religion nicht mehr vom Himmelreiche reden, da dies

Wort den Irrtum einer übernatürlichen und chiliastischen Gemeinschaft

einschliesst.
Ebenso werden wir das Wort „Gottesreich" nicht

beibehalten, da auch dieser Ausdruck zu Missverständnissen einer
Gemeinschaft im kirchlichen und theologischen Sinn Tür und Tor
öffnet. Wir bewahren aber den tiefsten Sinn und bleibenden
Gehalt dieses Wortes, wenn wir vom „Reiche des Geistes" reden.
Jede tiefere Religiosität verlangt sehnend nach einer Gemeinschaft
der „Freien und Frommen", nach einem Reich der Freiheit und

Gerechtigkeit, nach einer kommenden Gemeinschaft, der das

höhere Geistesleben — Seelenadel, Humanität, Wahrhaftigkeit —
sein Gepräge verleiht. Wie der geläufigste Ausdruck lautet: „ein
Reich des Guten, Wahren und Schönen".

An die Entwicklung zum Reiche des Geistes glauben, ist der

eigentliche Glaube der modernen Religion. Und tatsächlich sind

564



in diesem Glauben die besten unseres Geschlechts einig, so
verschieden auch ihre Weltanschauung gefärbt sein mag.

Wir wissen, dass der Menschengeist sich in langsamer,
mühseliger Entwicklung aus dem Tierreich heraufgebildet hat. Durch
die Ausbildung der Intelligenz haben sich die Menschen über die
andern Lebewesen erhoben und die Kräfte der Natur unterworfen.
Über dem Tierreich erhebt sich nun als ein höheres Reich die
Menschheit. Die Intelligenz stand zuerst nur im Dienst der Selbstsucht,

sie richtete sich nur auf die Fristung des Daseins, die Sorge
um Nahrung und Fortpflanzung. Allmählich entstand bei einzelnen
Menschen ein höheres geistiges Leben, wo der Mensch aufhört, nur
in den Tag hineinzuleben, wo er ein Bedürfnis hat nach einem
Verständnis der Welt und des Lebens, wo er sich Ziele der
Wirksamkeit steckt und seine Befriedigung findet in dem Streben und
Wirken für das Wohl der Gemeinschaft und den Fortschritt der
Kultur. Es bildet sich aus dem Menschenreich eine höhere Art,
die eigentlichen Geistesmenschen, und eine höhere Kultur, die
Geisteskultur. Wie in den vergangenen Erdperioden die Entwicklung

der Organismen zur Bildung der Menschen führte, so führt
in der Periode, der wir angehören, die Entwicklung des
Menschengeschlechts zu höheren Menschen, zu einem Reich geistiger Werte,
Zwecke, Güter, Persönlichkeiten. Wir stehen mitten drin in dieser

Entwicklung: die Vergeistigung Einzelner und ganzer Völker wird
intensiver, das Bereich der Geisteskultur immer umfassender, das

Geisteserbe, das eine Generation der andern überliefert, immer
reicher.

Die Idee des Geistesreiches knüpft an die Tatsache der
bisherigen Evolution an. Aber während die Wissenschafter uns die

geschehene Entwicklung konstatieren können, vertraut der Glaube
auf die künftige Entwicklung. Die Entwicklung liegt nicht bloss
hinter uns, sondern auch vor uns. Sie ist nicht mit uns
abgeschlossen, sondern dauert fort. Die Entwicklung geht durch den
Menschen der Gegenwart hindurch; der Mensch ist Durchgangspunkt

der Entwicklung. Der „Freidenker" spricht bloss von der
Abstammung des Menschen vom Tier; der Glaube der modernen
Religion legt das Hauptgewicht auf die Entwicklung über den

heutigen Menschen hinaus. Die geistige Entwicklung der Zukunft
ist nicht strikte beweisbar; es ist ein Glaube, aber ein Glaube,

565



der unmittelbar an naturwissenschaftliche Beobachtung und
Erkenntnis sich anschliesst und alle Wahrscheinlichkeit für sich hat.

Dieser Glaube gibt unserm Wollen eine Richtung im Sinne
des höhern Geisteslebens; er bedeutet eine positive, optimistische
Wertung des Lebens; er erfüllt uns mit Zukunftshoffnung und
stärkt und beseligt das Gemüt.

„Auf der niedrigsten Stufe hatte der Mensch eine ausser-
irdische Welt auf Grund von Allgemeingefühlen der Furcht und
der Hoffnung geahnt, auf höherer auf Grund von Vorstellungen
sich ausgemalt, auf noch höherer erkennt er im reinen Licht der
Begriffe diese erhoffte zukünftige Welt als die gegenwärtige Welt
des Geistes, von der er selbst ein unverlierbarer Teil ist, und
deren ewige freundliche Gesetze die Gesetze seines eigenen
Daseins sind." (Siehe Kuli mann, Die drei Daseinsstufen in der
Entwicklung, p. 179.)

Das Reich des Geistes oder die geistige Welt ist die Welt der
Zwecke und Ziele, des Schauens und Schaffens, der Werte und
des Willens. Diesem Reiche gehören die organisch-sozialen Gebilde
der Wissenschaft und Philosophie, der Religion und Kunst, des
Rechts und der Sitte, des Staates und der Gesetzgebung, der Ehe
und Familie, der Technik und Naturbeherrschung, und der
gemeinnützigen, karitativen und sozialen Stiftungen und
Korporationen an.

Die Entwicklung zum Reich des Geistes erweist sich als eine
Entwicklung der Menschheit einerseits zur Freiheit, anderseits

zur Solidarität.
Die ganze bisherige Menschheitsgeschichte ist eine Geschichte

der Befreiung der Menschen: der Befreiung vom Zufall, vom
Wahn, von der Tyrannei, von niederm Triebleben. Die Befreiung
von den Unbilden und zerstörenden Elementen der Natur war die
Leistung des Jugendalters der Menschheit. Die Befreiung von
politischem Druck war der Sinn der demokratischen Bewegung
der letzten Jahrhunderte. Die Befreiung von wirtschaftlicher
Abhängigkeit und sozialer Knechtschaft ist das grosse Problem unseres
Zeitalters. Die Befreiung von „erblicher Belastung", von Unwissenheit,

Willensschwäche und Leidenschaft, die erst recht in Angriff
zu nehmende Aufgabe der Zukunft.

566



Anderseits erweist sich die Menschheitsgeschichte als eine

Entwicklung zur Gemeinschaftsorganisation. Diese

Entwicklung zur Gemeinschaftsorganisation vollzieht sich einmal in
der Integration der Menschen, in der äussern Ausdehnung
des Gemeinschaftslebens. Der Kreis der Genossen wurde
im Lauf der Zeiten immer weiter gezogen. Die Menschen einten
sich zu auf Blutverwandtschaft beruhenden Sippen, zu Stämmen
und endlich zu Völkern. Die (friedliche oder gewaltsame)
Integration der Völker führt zu Nationen und Weltreichen. Die
Erstarkung des Nationalitätsbewusstseins im neunzehnten Jahrhundert
liegt in dieser Entwicklungslinie. Und schliesslich entsteht der
Weltverkehr, Weltmarkt, Weltwirtschaft, Weltpolitik und die Idee
der Menschheitsfamilie.

Die Entwicklung zur Solidarität vollzieht sich sodann in der

Sozialisierung innerhalb der Staaten, in der innern Bereicherung

des Gemeinschaftslebens. Die Etappen: Rechtsstaat,
Kulturstaat, Wohlfahrtsstaat, Sozialstaat deuten die wachsende

Organisierung und Harmonisierung der menschlichen Beziehungen
innerhalb der Volksgemeinschaften an. Die Widersprüche und
Reibungen der gegenwärtigen sozialen Verhältnisse bewirken in
uns die Erzeugung eines sozialen Ideals, dessen Realisierung wir
anstreben. Das soziale Ideal ist ein Ausschnitt aus dem
umfassenderen Ideal des Reiches des Geistes. Die Sozialpolitik der
Gegenwart ist nichts anderes als eine Entfaltung des fortschreitenden
Organisationsprozesses der Menschheit.

Das Ideal des Geistesreiches gibt dem Einzelnen ein Ziel
für die eigene Willensrichtung und persönliche Lebensführung: das
Wirken für das Reich des Geistes, die Mitarbeit an der
Realisierung des Reiches der Freiheit und Solidarität.

Die erste Aufgabe, die unmittelbarste Leistung, die wir für
das Kommen des Reiches des Geistes zu übernehmen haben, ist
unsere eigene geistige Hebung, Entwicklung, die Verinnerlichung
und Vergeistigung unserer eigenen Person. Dass wir selbst
geistig kräftige und gesunde Menschen werden, ist der unmittelbarste

und wertvollste Beitrag an die Geisteswelt. Eben weil die

Entwicklung auf Erden durch die Menschen hindurchgeht, haben
wir ein inneres Bedürfnis und einen Trieb nach geistiger Entwicklung,

fühlen wir den Zwiespalt zwischen dem Vorhandenen und

567



dem Ideal. Weil wir denkende Menschen sind, können wir in
dem niederen tierischen Dasein keine Befriedigung finden, wie sie
das vernunftlose Tier findet. Wir sind unbefriedigt, wenn nicht
unglücklich, solange wir nicht auf eine höhere Stufe des geistigen
Lebens gelangt sind.

Vor jedem steht ein Bild, dess was er werden soll,
Solang' er das nicht ist, ist nicht sein Friede voll.

Wundt bezeichnet darum das eigenste Wesen des Sittlichen
als unaufhörliches, nie rastendes Streben.

Als Tier beginnt das menschliche Individuum seinen Lebenslauf.

Dann entwickelt es sich zum Verstandesmenschen — und
viele bleiben ihr Leben lang auf dieser Stufe. Andere aber
entwickeln sich zu Geistesmenschen, in denen das ausgesprochen
Geistige dominiert. Diese Entwicklung des Individuums zum
Geistesmenschen ist eine Entwicklung zur sittlichen Freiheit,
in welcher der Mensch nicht handelt aus Zwang oder blossem
Naturtrieb, sondern nach bewussten Zwecken und seiner innersten
Überzeugung gemäss. Das Sittliche, das dem Menschen zuerst
als Befehl der Erzieher und Gesetz und Sitte der Gemeinschaft
entgegentritt, ist im Geistesmenschen sein eigenes Bedürfnis und

persönlicher Wille geworden, wodurch der Zwiespalt zwischen dem
Individuum und der Gemeinschaft gehoben ist.

Bei den einen findet diese Entwicklung zur sittlichen Freiheit

allmählich, unter dem Einfluss der Erziehung und dem
Eindruck der Lebenserfahrungen statt. Bei andern Individuen durch
eine plötzliche Wendung, eine Umkehr vom Leben der Mass-

losigkeit, Leidenschaft oder Gleichgültigkeit. Ob allmählich oder
in Krisen, es liegt eine tiefe Wahrheit in dem altreligiösen Symbol
vom „Sterben und Auferstehen", dem Goethe folgenden Ausdruck
verliehen hat:

Lange hab' ich mich gesträubt,
Endlich gab ich nach,
Wenn der alte Mensch zerstäubt,
Wird der neue wach!
Und solang du dies nicht hast
Dieses ,Stirb und Werde!'
Bist du nur ein trüber Gast
Auf der dunkeln Erde.

568



Doch ist das Schuldbewusstsein des modernen Menschen
schwächer geworden als beim kirchlich erzogenen, mittelalterlichen
Menschen. Die Einsicht in die Zusammenhänge von Leib und
Seele, die Erkenntnis der Tatsachen der Vererbung, die
deterministische Auffassung von einem durchgängigen Zusammenhang
von Ursache und Wirkung, alles hat zusammengewirkt, um das

Schuldgefühl abzuschwächen. Wendet man ein, dass auf dem
deterministischen Standpunkt das Schuldgefühl und die Reue
überhaupt eine Torheit sei, da ja jede Tat notwendig erfolge und also
unvermeidlich sei, so ist zu entgegnen, dass ebenso das Schuldgefühl

determiniert ist. Oder moderner und biologisch
ausgedrückt, das Schuld- und Reuegefühl hat sich als ein zweckmässiges
Organ des sittlichen Lebens entwickelt. Durch Schuldgefühl und
Reue führt in vielen Fällen der Weg zu sittlicher Besserung und

Läuterung. Schuldgefühl und Reue peitschen den Menschen auf;
sie sind Hebel des sittlichen Fortschritts der einzelnen Individuen.
Schuldbewusstsein und Reue sind aber nur Mittel zum Zweck.
Haben sie ihren Zweck — die Sinnesänderung — erfüllt, dann

mögen sie verschwinden. Sie auf ein Minimum — aber ein fruchtbares

Minimum — abzukürzen, gehört zur Ökonomie des geistigen
Lebens. So schreibt Ralph Waldo Trine: „Unsere Zeit und Kraft
mit leerer fruchtloser Reue über das Vergangene zu verschwenden,
ist ebenso töricht, als voll Furcht und Sorge wegen der Zukunft
zu sein. Mancher Mensch hat ein halbes Dutzend und mehr Jahre
verloren in trübsinnigem Grübeln, in müssiger und deshalb
vollkommen törichter Reue über dies oder jenes Vorkommnis oder
vielleicht über eine Reihe von Vorkommnissen in seiner Vergangenheit.

Aber damit hat er Kräfte lahmgelegt und am Wirken
verhindert, die, recht angewandt, ihn rasch zu dem ersehnten
Zustand grösserer Vollkommenheit geführt hätten." Wer dazu neigt,
mit solch unfruchtbarer Reue seine Zeit und Kraft zu verschwenden
und sich so eine Menge Lebensfreude zu verbittern, der bedenke
die Worte Emersons: „Schliesse jeden Tag ganz und völlig ab.

Du hast getan, was du konntest. Wahrscheinlich hat es nicht an

Missgriffen und Dummheiten gefehlt: vergiss sie so schnell als

möglich. Morgen ist ein neuer Tag, fange ihn heiter an und mit
freiem, durch die alte Torheit nicht bedrücktem Geist. Das Heute
ist gut und wertvoll, zu wertvoll mit seinen Hoffnungen und

569



Aufforderungen, um auch nur einen Augenblick davon mit
Gedanken an gestern zu verschwenden."

„Sünde und Schuld" stehen nicht mehr im Mittelpunkt unseres
sittlichen Lebens. Eine neue Sittlichkeit drängt im modernen
Menschen zum Durchbruch. Denn wie wir heute in einer
religiösen Krisis stehen, so nicht minder in einer moralischen
Kris is. Die neue Sittlichkeit wendet keineswegs alle Werte der
überlieferten Moral um; das Beste der alten Moral wird in die

neue übergehen; aber dass die kommende Sittlichkeit manche
Umwertungen und neue Wertabtönungen bringt, ist gewiss. Zu
den Merkmalen der modernen Sittlichkeit gehört, dass sie nicht
theologisch (das heisst auf Gott bezogen), sondern rein menschlich

ist, dass sie die soziale Verantwortlichkeit mehr als die
individuelle betont, und dass sie nicht Schuldgefühl und Reue,
sondern die schöpferische Tat in den Mittelpunkt des sittlichen
Strebens und Erlebens rückt.

Die alte Moral, die so grosses Gewicht auf „Sünde und
Schuld" legte, war vorwiegend negativ: das Gute bestand im
Unterlassen, im Entsagen, in der Flucht vor der „Welt". In der

neuen Ethik kommt es vor allem darauf an, dass der Mensch
auf irgend einem Gebiete etwas Positives leiste, Segen ausstreue
und von seinem Glück ausstrahle auf andere. Solch positives
Schaffen im Dienst der Entwicklung und Gemeinschaft
ist die Hauptsache, vor der allfällige Unterlassungen und
Entgleisungen zurücktreten. An Stelle der „Busspraxis" tritt die

Willenskultur. Vieles, was der alten theologisch orientierten
Auffassung „Sünde" war, ist für den modernen Menschen kein
verwerfliches Beginnen. Gilt doch bei den Katholiken wie bei
den orthodoxen Juden jeder Verstoss gegen die kirchlichen
Gebote als „Sünde"; für die Frommen der historischen Religionen
bedeutet der „Unglaube" die Kardinalsünde. Der moderne Mensch
ersetzt selbst das Wort „Sünde", worunter eine Beleidigung Gottes
verstanden zu werden pflegt, durch Ausdrücke wie Unrecht, Fehler,
Entgleisung, als dem Gesamtwohl abträgliche und dem
entwickelteren sittlichen Bewusstsein verwerflich erscheinende
Handlungen.

Es hat sich uns ergeben, dass die Entwicklung des Menschen

zur sittlichen Freiheit eine Entwicklung zu sozialem Sinn und zur

570



Arbeit für die Gemeinschaft involviert. Die Entwicklung zum
Geistesmenschen ist eine Entwicklung zur H um an it ät
und Solidarität. Wir wirken für das Reich des Geistes durch
Arbeit an uns und durch Arbeit an andern und für andere. Das
Reich des Geistes ist ein Reich der Freiheit wie der Gerechtigkeit:
Persönlichkeit vermählt sich mit Gemeinschaftsgefühl,
Individualität mit sozialem Empfinden.

Man hat schon behauptet, Humanität und soziales Wirken
stehe im Widerspruch zur natürlichen biologischen Entwicklung. Die
Entwicklung vollziehe sich durch den „Kampf"; die humanitären
Bestrebungen hindern die „natürliche Auslese". Aber der Darwinismus

— die frühere Form der Deszendenzlehre — ist heute von
der Wissenschaft als einseitig erkannt und korrigiert — zum Heil
der Ethik! — und die wissenschaftlich vertiefte Entwicklungslehre
betont je länger je mehr die Bedeutung der „gegenseitigen Hilfe"
für die Entwicklung der Lebewesen. Wohltätigkeit und Rassenfortschritt

können unter Umständen im Widerspruch zu einander
stehen; aber sie brauchen es nicht. Die Humanität erweist sich
eben nicht bloss als Mitleid, womit es freilich nicht getan ist,
sondern ebenso sehr als soziale Prophylaxe, nicht bloss als

Fürsorge, sondern auch als Vorsorge. An der physischen und geistigen
Degenerierung gewisser Schichten der Kulturvölker trägt nicht die

Humanität, sondern der inhumane Kapitalismus schuld. Der
Mammonismus führt zur Verkümmerung des geistigen Lebens wie
der physischen Volkskraft. „Man kann nicht Gott und dem
Mammon dienen." Gott dienen heisst aber in der modernen
Religion: sich in den Dienst der Entwicklung stellen. Daher jedes
ernstgemeinte Wollen im Sinne der Entwicklung und Gemeinschaft
notwendig eine antikapitalistische Tendenz und Wirkung haben

muss. War die Religion der Vergangenheit Ahnenkult, so wird die

Religion der Zukunft Enkelkult sein! Die Förderung der
Rassenentwicklung und Rassenreinigung bezeichnet Francis Galton als

einen Faktor der Religion (Eugenics as a Factor of Religion).
Er sagt: „Eugenischer Glaube erstreckt die Aufgabe der Menschenliebe

auf künftige Generationen; er macht ihre Taten
weitergehender als sie bisher waren, dadurch, dass er Familien und
Gesellschaften als Ganzheiten behandelt, und er stärkt die Wichtigkeit

des Ehebündnisses dadurch, dass ernste Aufmerksamkeit auf

571



die wahrscheinliche Beschaffenheit der zu erwartenden
Nachkommen gelenkt wird. Eugenik Rassenhygiene) ist ein männlicher

Glaube, voll von Hoffnung, der sich an viele der edelsten
Gefühle unserer Natur wendet." (Übersetzt im Archiv für Rassen-
und Gesellschafts-Biologie 1905, Heft 5/6. München, Verlag der
Archivgesellschaft.) Lebt der Geistesmensch für die Gemeinschaft,
so erfährt er anderseits, dass die Gemeinschaft für ihn lebt, will
sagen, dass ihm aus der Gemeinschaft höchste Kräfte und
Antriebe zuströmen. Dient er der Entwicklung, so dient die

Entwicklung ihm. Die „Erlösung" des Menschen aus Unwissenheit
und Wahn, Selbstsucht und Gleichgültigkeit ist Selbsterlösung und

Erlösung durch Vorkämpfer und Lebensgefährten zugleich. „Wer
immer strebend sich bemüht, den können wir erlösen." Eine
übernatürliche, himmlische Erlösung kennen wir ja nicht. „Hilf
dir selbst, so hilft dir Gott." Dies Wort spricht eine tiefe Wahrheit

aus: hilfst du dir, so tust du es vermöge der göttlichen Kraft,
die in dir wirksam ist. In dir, in mir ist „Gott" Mensch geworden.
Das ist die Wahrheit, die dem christlichen Mythus von der
Menschwerdung des Sohnes Gottes zugrunde liegt. Hat der freisinnige
Protestantismus gelehrt, dass die Jungfrauengeburt und
Auferstehung Jesu nicht geschichtliche Tatsachen, sondern symbolische
Dichtungen seien, so müssen wir noch einen Schritt weiter gehen
und einsehen, dass die ganze Darstellung eines menschgewordenen
Gottes einzig und allein auf symbolische Wahrheit Anspruch
machen kann. Nicht in einem vereinzelten Christus, sondern in

jedem Erdenbürger ist Gott Mensch geworden.
Des Göttlichen werden wir unmittelbar in unserem eigenen

Selbsterleben und mittelbar im Verkehr mit Unsersgleichen inne.

Ja, wir kennen nur Gott, soweit er in uns Mensch
geworden ist. Was Gott an sich ist, seinem Urwesen nach, in
seiner Fülle, wer kann es wissen? Sagen wir, Gott ist die
Weltwirklichkeit, so wissen wir doch nicht, wie beschaffen die
Weltwirklichkeit ist. Wir können nicht sagen: Gott ist über der Natur
— denn wir kennen nichts als die Natur. Wir können nicht
sagen: Gott ist die Natur, denn die Natur ist Erscheinung in uns,
eine Vorstellung unseres Ich. Dass die Gottheit nicht ein liebender
„Vater im Himmel", zeigt uns die Brutalität der Tatsachen in
Natur und Menschenleben. Die der ganzen Welt zugrunde liegende

572



Macht ist jenseits von Gut und Böse ; denn das Sittliche und das

sittliche Bewusstsein ist ein Produkt der Menschheitsentwicklung.
Von Gottes Allweisheit und Allwissenheit zu reden, getrauen wir
uns auch nicht; einmal, weil unserer Erfahrung nach Denken und
Wissen an die Sprache geknüpft ist, die wir nur bei Menschen
kennen und voraussetzen und sodann, weil neben so viel zweckvollem

Geschehen in der Welt auch so viel zweckwidriges und
zweckloses Geschehen vorkommt. Die christliche Gottesvorstellung

ist und bleibt überwunden: ein über der Natur schaltender
und von aussen in sie eingreifender Allgeist mit durchaus
menschlich-psychischen Qualitäten ist für uns Moderne eine unvollziehbare

Vorstellung. Näher stehen wir dem Pantheismus, der Welt
und Gott, Natur und Geist in eins setzt. Aber er übersieht den

subjektiv phänomenalen Charakter unserer Welt als einer
Vorstellung; auch scheint die dem höchsten Weltwesen vom Pantheismus

zugeschriebene Ruhe und Vollkommenheit unvereinbar mit
der in der Natur sich offenbarenden Entwicklung. Gott ist ein
Werden und ein rastloser Drang! Ansprechend ist der von
Philosophen wie Berkeley, Lotze, Fechner, Wundt in verschiedenen

Spielarten vertretene Spiritualismus, wonach die Materie bloss
Vorstellung und das einzig Reale die Seelen sind, die selbst Differentialen

der Weltseele sind; ebenso die Schopenhauersche Anschauung
der „Welt als Wille und Vorstellung", wonach das Urwesen der
Welt der blinde Wille, der Trieb, der Drang ist, der in unzähligen
Objektivationen nach Form und Gestaltung ringt, durch die ganze
Stufenleiter der organischen Wesen bis zum Menschen hinauf sich
individualisiert. Sowohl die Schopenhauersche Weltwille -

Philosophie als der „Panentheismus" eines Lotze, Fechner und Wundt
besitzt grosse Anziehungs- und Überzeugungskraft. Doch haben
beide Weltanschauungen auch phantastisch-mythologische Bestandteile.

Den Materialismus lehnen wir ab, weil er das Dasein der
geistigen Welt unseres Ich nicht zu erklären vermag. Wir sind
weit entfernt vom vulgären Atheismus. Hat der Atheismus auch
recht mit der Behauptung, dass der „Vater im Himmel" nicht
existiert, zu dem die Menge tagtäglich ihre Bitten emporsendet,
so erweist er darin seine Oberflächlichkeit, dass er kein Welt-
rätsei anerkennt, und eine geistabstumpfende Wirkung, dass er
alles Fragen und Suchen nach dem grossen Rätsel verpönt. Ja,

573



Gott ist ein Rätsel, und wir löschen dieses Fragezeichen in unserer
Seele nicht aus. Machen wir Halt beim Agnostizismus, dem
die völlige Unerkennbarkeit und Unerforschlichkeit des eigentlichen

Weltwesens zur Überzeugung geworden ist. Er bleibt uns
— weniger eine Erkenntnis, als eine Stimmung pantheistisch-
agnostischer Färbung. Der Gottesglaube ist nach unserem
Dafürhalten nicht das Essentielle in der Religion; ob die

philosophische Anschauung betreffend den „Weltgrund" so oder
anders gefärbt ist, ist irrelevant; die übermässige Betonung der

„Weltanschauung" in der Religion führt zum Intellektualismus: die
Zentralidee der Religion ist, wie oben ausgeführt worden,
die Idee der Entwicklung zum Reiche des Geistes. In
diesem Glauben, der ein Werten, Wollen und Wirken ein-
schliesst, finden und einigen sich moderne Menschen mit
verschiedenen philosophischen Weltauffassungen.

Gott, der Grund alles Seins und Quell aller Wesen, ist un-
erforschlich. Aber, wie beschaffen Gott sein möge und welche

Vorstellung wir von ihm uns machen: Alles, was ist,
stammt aus Gott und nimmt an seinem Leben teil. Das

ewige Wesen der Welt verästelt sich in der unendlichen Fülle der
Organismen des Kosmos. In uns ist Gott nach den Normen
und in den Formen der Entwicklung Mensch geworden. Wenn
wir kämpfen, kämpft in uns ein Funke des Gottes, und indem
wir für die Entwicklung, das Reich des Geistes, kämpfen, kämpfen
wir für den in die Entwicklung eingegangenen Gott. In diesem
Sinn ist das Reich des Geistes in der Tat das Reich Gottes. Die
Allweisheit, Allwissenheit und Allgüte, sie sind nicht die Grundlage,

vielmehr das Ziel. Immer mehr reift die Menschheit zu
einer relativen Allweisheit und Allwissenheit heran. Eine allweise,
allwissende, allgütige Einheit des Geistes zu werden, das ist die

grosse Aufgabe der Menschheit.
Der Gott der höheren Religionen ist nicht Urgrund, sondern

Ideal. Die Menschheit selbst realisiert dieses Ideal. In diesem
Sinn kann man von einer Vergottung der Menschheit reden.

Den Prozess der Entwicklung machen die untermenschlichen
Lebewesen ohne Bewusstsein dieser Entwicklung durch. Das
Gleiche ist zu sagen von den Menschen auf den früheren Stufen.
Je länger, je mehr aber führt die Menschheit mit Bewusstsein aus,

574



was früher das Resultat einer ihr unbewussten Entwicklung war.
Die Tatsache der Entwicklung in der Vergangenheit ist ihr zum
Bewusstsein gekommen; die Triebkräfte, Faktoren und Gesetze
der Entwicklung — der organischen, der ökonomischen, der
kulturellen, sittlichen und religiösen Entwicklung — zu erkennen,
ist heute heisses Bemühen von Tausenden von Denkern, und die

künftige Entwicklung auf den verschiedensten Gebieten zweckvoll
zu leiten und zu fördern, wird immer mehr als Aufgabe der
Völker erkannt. Die unbewusste Entwicklung wird zur
bewusst gewollten Entwicklung. Wie die Entwicklung des

einzelnen Menschengeistes im Grunde nichts anderes ist als die
nach den mannigfaltigsten Seiten erwachende, wachsende
Selbsterkenntnis, so bedeutet die Entwicklung der Menschheit das

wachsende Selbstbewusstwerden der Weltkraft und Weltentwicklung.
ZÜRICH PAUL PFLÜGER

IL BOVE
VON GIOSUÈ CARDUCCI

Du frommer, starker Stier, wie lieb' ich dich!
Mir wird so friedlich und so stolz zu Sinn.
Schwer stehst du, wie ein ehern Denkmal; sprich,
Siehst du auf all die weiten Felder hin?

Oh, vor dem Joch — zufrieden — neigst du dich;
Dem jungen Treiber folgst du voller Ruh'!
Er hetzt und peitscht dich grausam; aber du
Hebst nur dein grosses Auge; feierlich.

Aus deinen Nüstern in die klare Luft
Erdampft dein Atem wie ein Rauch um dich;
Dein Muh'n klingt wie ein Hymnus der Natur,

Dein heiterschweres Auge glänzt im Duft
Des süssen Abends, und es spiegelt sich
Darin die grüne Stille dieser Flur.

MAX GEILINGER

575


	Moderner Glaube

