
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Die Wertschätzung Raffaels von der Renaissance bis zur Romantik

Autor: Wackernagel, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WERTSCHÄTZUNG RAFFAELS
VON DER RENAISSANCE BIS ZUR

ROMANTIK
Raffael ist im künstlerischen Besitz der Gegenwart eine Grösse

von wenig tatsächlicher und realer Existenz. Sein Name
verkörpert nicht mehr wie vor zwanzig, dreissig Jahren noch das

einzige und absolute Endziel aller höchsten Kunstbegeisterung;
er trägt nicht mehr diesen Nimbus einer zeitlosen, fast
überirdischen Vollkommenheit. Gerade in den Kreisen, die ein aktives,
lebendiges Interesse zur ältern Kunst und Fühlung mit der Kunst
der Gegenwart besitzen, pflegt die Grösse Raffaels sehr, ja allzu
sehr eingeschränkt zu werden. Es hängt dies ohne Zweifel
zusammen mit der vorwiegend koloristischen Richtung der neuen
Malerei und des mit ihr zusammengehenden allgemeinen
Kunstsinnes. Gerade einige der berühmtesten Werke Raffaels (wie die
Madonna della Sedia, die Cäcilia, die Grablegung), die wir in
farblosen Nachbildungen oft bewundert hatten, enttäuschen uns beim
Anblick der Originale in ihrer harten und banalen Buntheit aufs
bitterste. Dementgegen tritt ein Buch wie Wölffins „Klassische
Kunst" mit einer Art von Ehrenrettung Raffaels auf. Aber auch

hier erscheint Raffael durchaus nicht mehr als eine solche gefühls-
mässige, vielmehr als eine formale künstlerische Potenz. Die
Persönlichkeit Raffaels tritt auch in dieser Darstellung völlig
zurück.

Der Name Michelangelo ist es, zu dem das intensivste
künstlerische und auch menschliche Interesse der Gegenwart sich

drängt. Gerade in den letzten Jahren sind eine ganze Reihe ihm
gewidmeter Darstellungen erschienen, während alle grossen Raffael-
bücher in den siebziger und achtziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts geschrieben worden sind. Die starke Verehrung Raffaels, ein

eindringendes Verständnis für seine Werke scheinen aber auf der
andern Seite ein ebenso nahes Verhältnis zu Michelangelo geradezu
auszuschliessen. Hermann Grimm, der Biograph Raffaels, hat
freilich auch ein Leben Michelangelos geschrieben, aber hier erfährt
man — im Gegensatz zu seinem Raffaelbuch — doch mehr nur
vom allgemeinen Milieu als von Michelangelos persönlichem Wesen

525



und seiner Kunst. Und Jakob Burckhardt war ehrlich genug,
die ihm ungeniessbare Grösse Michelangelos — wenn auch in
noch so respektvollen Wendungen — geradezu abzulehnen.

Schon Grimm hat in seinem „Leben Raffaels" ein einleitendes
Kapitel über den „Ruhm Raffaels in vier Jahrhunderten" gegeben.
Wenn ich es wage, dieses Thema von Neuem zu behandeln, so
geschieht es in der Meinung, dass nicht nur unser Verhältnis zu Raffael
ein anderes geworden ist, sondern dass auch — wie ich am Schluss
noch eingehend betonen werde — die ganze Art kunstwissenschaftlicher

Betrachtung und Auffassung seit Grimm noch einmal
eine grundsätzliche Wandlung erlebt hat. Unsere Generation
befriedigt es nun nicht mehr so sehr, die „Geschichte des Ruhmes
Raffaels", wie Grimm sich ausdrückt, zu verfolgen, als vielmehr
uns klar zu machen, welche Rolle die Kunst Raffaels als
ästhetischer Begriff in der Kunstanschauung der verschiedenen Epochen
gespielt hat, welche Eigenschaften seiner Bilder den Betrachtern
der verschiedenen Zeiten entsprechend ihren eigenen Kunstbestrebungen

bemerkenswert und bedeutend erschienen, aus welchen
Gründen Raffael wiederum zu andern Zeiten in teilweise und gänzliche

Missachtung fallen musste. Wir werden also weniger Beiträge
zu einer Geschichte Raffaels gewinnen, als vielmehr Beiträge
zu einer Geschichte der praktischen Ästhetik, der
Kunstbetrachtung und Kunstschriftstellerei.

Die erste Frage ist: in welchem Zeitpunkt begann und was
begründete die hervortretende Stellung Raffaels unter seinen
Zeitgenossen? Wir sind angewiesen auf die fünfzig Jahre später
kursierende Darstellung, wie sie uns Vasari überliefert hat, wonach
Raffael 1508 nach Rom kam als einer von den vielen, die die

Sonne des päpstlichen Hofes anlockte, wie er da auf die Empfehlung

seines Landsmannes Bramante hin in einem der neu
auszustattenden Säle des Vatikans, wo verschiedene bekannte Maler
bereits gearbeitet hatten und zum Teil noch arbeiteten, auch eine
Wand zugewiesen erhielt, und dass nach Vollendung dieses ersten
Freskobildes — es war die „Disputa" — der Papst sogleich den

Entschluss fasste, die gesamte malerische Ausschmückung dieser
Räume ausschliesslich Raffael in die Hand zu geben, alle andern

Competenten, darunter ältere Meister von bewährtem Rufe, wie

Perugino, Piero della Francesca, Bramantino Suardi von Mai-

526



land kurzerhand wegschickte, ja manche schon ausgeführte Malereien

herunterschlagen liess, damit nichts der Ausbreitung der
raffaelischen Kunst im Wege stehen sollte. Wir haben keinen

triftigen Grund, diese allerdings erstaunliche Tradition anzuzweifeln.
Sicher überliefert ist jedenfalls, dass Raffael, der bis zuletzt

in Florenz keineswegs eine besonders hervortretende Rolle
gespielt hatte, in Rom sehr bald nach seiner Ankunft alle die
genannten ältern Künstler aus dem Vatikan verdrängt hat. Von da

an ist aber auch sein Ruhm entschieden; sein Name wird in
einem Atemzug genannt mit den zwei führenden Meistern des

römischen Kunstlebens unter Julius II., mit Bramante und Michelangelo.

An diesem Wendepunkt — den man mit einem modernen
Ausdruck die „Entdeckung" Raffaels nennen möchte — wäre es

nun besonders wertvoll, irgend bestimmte Hinweise darüber zu
erhalten, welche Eigenschaften an der ersten Probeleistung
Raffaels den Papst und seine Berater dermassen frappiert haben,
dass sie dem bis dahin wenig bekannten jungen Urbinaten sofort
einen so aussergewöhnlichen Rang einräumen zu müssen glaubten.
Leider geben uns darauf die Quellen keine Antwort, und es wäre
ein vielleicht nicht in allen Punkten irreführendes, immerhin müssiges

Geschäft, eine solche uns aus unseren eigenen Eindrücken
heraus irgendwie schätzungsweise zu rekonstruieren.

Wenn wir aber unsere Frage etwas weiterfassen und nach
Urteilen über den bereits als ersten Maler allgemein bekannten
und gefeierten Raffael suchen, finden wir wenigstens ein paar
vereinzelte Äusserungen von ihm selbst und von seinen Zeitgenossen
aus den letzten Jahren und bei Anlass seines Todes, und weiter
einige eingehendere Besprechungen aus der unmittelbar
nachfolgenden Generation. Einer besonderen Beachtung wert scheint
mir in dem überaus spärlichen schriftlichen Nachlass des Meisters
ein ganz beiläufig eingeflochtener Ausspruch über seine eigene
Kunst, der gerade in seiner naiven Fassung etwas überaus
Unmittelbares und Überzeugendes hat; ich meine jene oft zitierte
Stelle aus dem Brief an den Grafen Castiglione, wo Raffael
mit Beziehung auf sein Galateabild in der Farnesina bekennt, dass

ihm bei der Seltenheit wirklich schöner Modelle eine gewisse
ideale Vorstellung, die ihm im Sinne liege, — certa idea che mi
viene in mente — zum Anhalt dienen müsse, und danach bemühe

527



er sich denn mit allem Eifer, die Vollkommenheit in der Kunst
zu erreichen.

Mir scheint, dass in diesen Worten ein wesentlicher Grundzug

seines Schaffens wie seiner Wirkung ausgesprochen sei: nicht
die sorgfältige Nachbildung der Natur, nicht das Studium antiker
Vorbilder, nicht die Kenntnis ausgeprobter, gesetzmässig
vollkommener Proportionen und was sonst alles die späteren an
ihm preisenswert fanden, geben den Ausschlag, sondern certa idea
che mi viene in mente, eine Art ästhetischer Dämonions, das in

Worten, Begriffen, Regeln nicht zu fassen ist, das aber jede
Vorstellung und die ganze Arbeit des Gestaltens leitet und bestimmt.
Über irgendwelche klar bewusste Bestrebungen und Wirkungsmittel

sich Rechenschaft zu geben, konnte ihm darum völlig fern
liegen bleiben, und die Zeitgenossen gar mussten seine Kunst
die alle Schönheitsbedürfnisse dieser Generation aufs Vollkommenste

befriedigte, hinnehmen wie ein willkommenes Geschenk,
über das man weiter keine Worte macht. Schon während der
ersten Arbeiten im Vatikan erhob sich aber der Ruhm seiner
Kunst wie eine Flutwelle, unaufhaltsam ansteigend und alles mit
sich reissend.

Von überall her drängen sich nun die Besteller, Kardinäle,
italienische Fürsten, Hofleute der Kurie. Unmöglich, auch nur
dem kleinsten Teil all dieser Wünsche nachzukommen, um so
mehr, als Raffael nach Bramantes Tod leitender Architekt von
S. Peter geworden ist und zudem sich mit lebhaftestem Eifer auf
die Ausgrabung und Rekonstruktion des antiken Rom geworfen
hat. Während der letzten fünf Jahre seines Lebens kann er sich
in der Malerwerkstätte nur noch vorübergehend aufgehalten haben.
Hier aber sind eine ganze Reihe von Gehilfen und Schülern tätig,
Giulio Romano und Gio. Franc. Penni an der Spitze. Nur
für Freunde und wo irgend ein persönliches Interesse ihn anzog,
liess Raffael in diesen Jahren sich noch herbei, ein Bild ganz
eigenhändig auszuführen (so die Porträts des Castiglione, der
Donna velata und die sixtinische Madonna). Aber gerade die
offiziellen, ruhmbringenden Aufträge, wie die verschiedenen Bilder
für den König von Frankreich und die Psychefresken der
Farnesina übergab er gänzlich oder grösstenteils dem Werkstattpersonal.

Es gibt kein einleuchtenderes Zeugnis von der grenzen-

528



losen, aller Kritik sich völlig verschliessenden Bewunderung für
Raffaels Namen, und alles, was auch nur einen Hauch seines
Geistes in sich zu tragen schien, als die Aufnahme, die diesen
in der ganzen Ausführung vielfach so oberflächlichen Produkten
bei den weitesten Kreisen der Kunstfreunde zuteil wurde.

Inzwischen war aber doch auch die Opposition erwacht,
wie sie einem so überaus gefeierten Künstler gegenüber nicht
ausbleiben konnte, und diese musste an den letztgenannten Werken
die willkommensten und bequemsten Angriffspunkte finden. Und
während wir uns also noch immer vergebens umsehen nach
näher formulierten Würdigungen der Raffael-Bilder aus dem Kreise
seiner Bewunderer, begegnen uns schon in den Jahren 1518/19
eine ganze Reihe von Äusserungen aus dem gegnerischen Lager,
wo die künstlerischen Unzulänglichkeiten dieser mit der Signatur
des Meisters gestempelten Werkstatterzeugnisse rücksichtslos beim
Namen genannt sind.

Da schreibt zum Beispiel ein Schüler Michelangelos (Sellaio)
an diesen nach Florenz: „Die Loggia des Agostino Chigi (die
Farnesina) ist enthüllt worden, ein schmähliches Ding (cosa vitu-
perosa) für einen grossen Meister, viel bedenklicher als der letzte
Saal im Vatikan." Und noch bestimmter drückt sich der Maler
Sebastiano del Piombo ebenfalls in einem Brief an Michelangelo

aus, wo er von den nach Frankreich abgesandten Raffael-
bildern (der sogenannten heiligen Familie Franz I. und dem

grossen hl. Michael) erzählt: „Ihr könnt Euch nichts denken, was
Euren Kunstanschauungen mehr zuwider wäre, als diese beiden
Stücke. Die Figuren darin sehen aus, als wären sie in den Rauch

gehängt worden oder aus blankem Metall geschmiedet, ganz hell auf
der einen Seite und ganz schwarz auf der andern." Man kann nun
auch durchaus nicht sagen, dass diese aus dem Kreis des Michelangelo

verlautenden Urteile nur auf Neid oder Gereiztheit
beruhten. Die moderne Kritik, die sich daran gemacht hat, die
eigenhändigen Werke Raffaels und die Atelierarbeiten auseinander zu
sondern, hat die eben angeführte Charakteristik als besonders
bezeichnend für die Art des in diesen Jahren vorwiegend für
Raffael tätigen Giulio Romano anerkannt. Aber auch unter
den Raffael Wohlgesinnten gab es einsichtige Betrachter, die
allmählich auch anfingen, an diesen für vollgültig ausgegebenen

529



Werkstattprodukten Anstoss zu nehmen. So berichtet wieder Seb.
del Piombo von einem Gespräch mit Papst Leo, worin dieser
sich sehr ungehalten äussert über die eben begonnenen Malereien
im Konstantinsaal und sich sogar zu dem Ausspruche hinreissen
lässt, Michelangelo sei der allein wahrhaft schöpferische Genius,
dem auch Raffael das Beste seiner Kunst verdanke.

Wenn wir diesen Bericht des freilich nicht ganz unbefangenen
Gewährsmannes ganz wörtlich nehmen dürfen, so hätten wir hier
das erste und gleich sehr schwerwiegende Zeugnis für einen
Umschlag der öffentlichen Meinung, den Raffael freilich durch das

gar so sorglose Unterschreiben minderwertiger Ateliererzeugnisse

selbst hervorgerufen hatte. Das Auftreten derartiger anti-
raffaelischer Kundgebungen brachte nun aber auch die

unbedingten Verehrer Raffaels endlich dazu, die bisherige wähl- und
besinnungslose Begeisterung fallen zu lassen und über die eigentlichen

Qualitäten raffaelischer Kunst eine bestimmte disputierbare
Ansicht aufzustellen. Das älteste Dokument dieser kritisch
abwägenden Schätzung Raffaels liegt vor in einer kurzen Biographie,
die wenige Jahre nach Raffaels Tod abgefasst ist und sich unter
den Papieren des bekannten Geschichtsschreibers Paolo Giovio
gefunden hat.

Raffael wird hier die dritte Stelle in der Malerei nach Lio-
nardo und Michelangelo angewiesen. Seinen Werken fehlt nie,
wie es da heisst, die „venustas quam gratiam interpretantur" ;
seine Figuren sind ausgezeichnet durch die feine Linienführung,
durch den zarten Schmelz der Farben, und in den letztern
Eigenschaften ist dieser „iucundissimus artifex" ohne Zweifel dem

Michelangelo durchaus überlegen, wogegen ihm die plastische
Kraft der Zeichnung und die illusionäre Wirkung der
Linearperspektive abgeht. Befremdlich klingt in dieser unserm heutigen
Urteil grossenteils nahekommenden Besprechung nur die Äusserung,

dass Raffaels preiswürdigstes Werk die Transfiguration sei,
und das nun nicht etwa wegen der oberen — allein noch sicher
eigenhändigen — Hälfte mit den Gestalten der Verklärten, sondern
wegen der realistischen Darstellung des tobsüchtigen Knaben in der
untern Gruppe. — Eine solche Aufstellung klingt aber zusammen mit
den preisenden Wendungen über Raffaels Kunst — spirantes prope

530



imagines, — naturae atque artis joedas — wie sie Bembo für die
Grabschrift im Pantheon formuliert hat.

Wenn wir danach bemerken müssen, dass selbst Raffael so
nahestehende Kunstfreunde seiner eigenen Zeit über gewissen
äusserlichen, jedenfalls sekundären Eigenschaften, die eigentlichen
künstlerischen Qualitäten seiner Werke kaum beachtet zu haben
scheinen, so darf das bei diesen doch nicht mit Mangel an
künstlerischem Verständnis überhaupt erklärt werden; vielmehr sind die

angeführten Urteile als Symptome der Geschmackswandlung zu
fassen, die sich noch zu Lebzeiten Raffaels in Gang zu setzen

beginnt und derzufolge eine realistisch getreue Wiedergabe und

Lebendigkeit, packende Veranschaulichung eines Affektes, Dinge,
die der Kunst auf dem schmalen Gipfel der Hochrenaissance
durchaus ferngelegen hatten, nun mehr und mehr in den Vordergrund

der Bestrebungen und des Interesses treten.

In der namentlich seit der Mitte des Jahrhunderts auf einmal
reichlich aufschiessenden Kunstliteratur finden wir die Umrisse
dieser nun schon konsolidierten neuen Ästhetik in ihrem
Verhältnis zu Raffael vollkommen klar und bestimmt aufgezeichnet.
Wenn hier die Rede auf Raffael kommt, so ist das Leitmotiv der

Erörterung meist die alte Streitfrage, ob als Maler Raffael oder
Michelangelo grösser sei.

In Michelangelos Kreis entscheidet man dies kurzweg dahin,
dass Raffaels Kunst ja überhaupt erst durch den Einfluss
Michelangelos ihre eigentliche Vollendung erreicht habe. Schon Papst
Leo äusserte sich einmal wie wir sahen in diesem Sinne, und
Michelangelo selbst wiederholt diese Anschauung in einem bittern
Brief aus spätem Jahren. Auch einer Anekdote begegnen wir,
wonach Bramante seinem Günstling Raffael in Michelangelos
Abwesenheit den Schlüssel zur sixtinischen Kapelle, deren Deckenbilder

noch nicht völlig vollendet waren, zugesteckt habe; so seien
Raffael schon frühzeitig die entscheidenden Eindrücke für die
Entwicklung seines grossen römischen Stils zuteil geworden. Vasari,
der sonst durchaus Raffael gegen Michelangelo heraushebt, ist es,
der dieses gut erfundene, für das allgemeine Staunen über den

plötzlichen Aufschwung von Raffaels Stil in den ersten römischen
Jahren sehr bezeichnende Geschichtchen kolportiert.

531



Jedoch liess man auch in Michelangelos intimem Kreis Raffael
wieder vielfach Gerechtigkeit widerfahren. In den Kunstgesprächen
des Malers Francisco de Hollanda, die dieser 1538 in Rom
mit Michelangelo und Vittoria Colonna gehalten haben will, wird
die Ansicht laut, Raffael käme — wären nicht Michelangelos
Werke da — gewiss der erste Rang in der Malerei zu; seine
Bilder seien besonders ausgezeichnet durch Anmut, poetischen
Gehalt und sorgfältig vollendete Ausführung, die Feinheit und
Milde seiner Malweise hebe sich deutlich ab von der Art des vielfach

rivalisierenden Sebastiano del Piombo.
Die Partei der entschiedenen Raffaelverehrer fand ihren

Wortführer in Vasari, der ohne Michelangelo irgendwie zu
unterschätzen oder ausdrücklich zu kritisieren doch offen genug zu
verstehen gibt, dass ihm Raffael als Künstler, aber auch als
Mensch sympathischer ist. Er beginnt seine Biographie geradezu
mit einem Hymnus auf Raffaels persönliches Wesen, seine feine,
bescheidene, gewinnende Art des Auftretens, seine grenzenlose
Liebenswürdigkeit, seine überaus gewählten, gesellschaftlichen
Formen, die ihn denn auch zum Günstling der höfischen Zirkel
gemacht hätten; sein eigenes Leben sei schliesslich mehr das

eines Fürsten als eines Malers gewesen, und die Malerei selbst
sei durch ihn zu hoher Ehre gelangt. Es ist deutlich zu erkennen:
das sind nun die allerdings sehr weltlichen Ideale der neuen
Künstlergeneration um Vasari herum; man fühlt sich getrieben,
Raffael nicht zum wenigsten als ersten Bahnbrecher für die Salon-
und Hoffähigkeit der Künstler in Dankbarkeit zu preisen. Nun
aber die Kunst Raffaels. Die Jugendwerke bis zur Übersiedelung
nach Rom interessieren Vasari wenig; er erwähnt freilich fast alle,
findet aber nur etwa die sorgfältig glatte Ausführung zu loben und
bei der „Grablegung" die ausdrucksvoll ergreifende Schilderung des

Schmerzes. Wiederum der Realismus und die Mannigfaltigkeit der
Gebärde scheint ihm als Hauptmerkmal der Fresken in der Segna-

tura, ausserdem beim Parnass die „delicata e dolce maniera" und
das Kolorit, das er als „vago e graziato", heiter und anmutig,
bezeichnet. Endlich aber beginnt der Eindruck von Michelangelos
sixtinischer Kapelle zu wirken. Raffael findet seine grosse römische
„Manier" „con una certa grandezza e maëstà". Das Hauptwerk
dieser Periode, vielleicht Raffaels bedeutendste Leistung überhaupt,

532



sind die „Sibyllen" in der „Pace", ausgezeichnet durch die „grösste
Lebendigkeit" und „vollkommenes Kolorit". Auch bei den übrigen
Fresken im Vatikan scheint ihm der Reichtum an interessanten

Bewegungen und realistischen Ausdrucksköpfen besonders
bemerkenswert, während an den Tafelbildern der Zeit die täuschende
Lebendigkeit in der Wiedergabe des Stofflichen („non pitture —
ma cose vive — tréma la carne" — etc.) hervorgehoben wird.
Es ist durchaus begreiflich. Vasari sieht und bewundert bei
Raffael diejenigen Eigenschaften, die ihm mit den Bestrebungen
seiner eigenen Kunstweise übereinzustimmen scheinen. Er ist
auch durchaus des Glaubens, dass die Kunst seinerzeit einfach
an Raffael anzuknüpfen habe, empfiehlt auch dies ausdrücklich
allen jungen Künstlern, indem sie so mit dieser auf das Mannigfaltige

und Anmutige gerichteten Kunstweise viel eher zu einem
befriedigenden Ziel gelangen könnten als mit der einseitigen und
mühsamen Nacktmalerei in der Art Michelangelos.

Bei alledem ist es nun keineswegs Vasaris Meinung, Michelangelo

selbst gegenüber Raffael herunterzusetzen; diese Absicht
liegt aber dann zugrunde einem Dialog des gelehrten venezianischen

Publizisten Lodovico Dolce (1557), worin ein eingefleischter
und ausschliesslich Michelangelo-Verehrer durch die Beredsamkeit
des Pietro Aretino von der Superiorität Raffaels und Tizians
überzeugt wird.

Die durchaus malerisch und koloristisch gesinnte Ästhetik
des Venezianers, dem freilich Michelangelos mehr zeichnerisch
plastische Grösse unverständlich bleiben musste, kommt hier zum
Wort. Für Raffael ergeben sich dabei nur einige allgemeine
Bemerkungen über den Reichtum an kompositioneilen Gedanken,
den anmutvoll bestrickenden Reiz seiner Figuren und dergleichen.

Sowohl Vasari wie Lodovico Dolce gehören noch zur
Generation, die unmittelbar auf Raffael folgte, und ihre Angaben fußen
auf direkter Tradition der raffaelischen Zeit. Wir sahen dabei freilich,

wie vielfach in der kurzen Zeitpause die Kunstanschauungen
sich schon geändert haben; immerhin finden wir bei diesen Autoren
aus der Mitte des Jahrhunderts noch das letzte Aufflammen der
primären, an den Eindruck der lebendigen Persönlichkeit und des

ersten Ruhmes seiner Werke anknüpfenden Raffael-Verehrung.

533



Erst in einer der heutigen Gegenwart nahestehenden Epoche
hat sich noch einmal ein neuer einheitlich-lebendiger Zug zu
Raffael hin erhoben. Die lange Zwischenzeit hindurch ist aber
seine Kunst nicht mehr gewesen als ein Schulbegriff — der
freilich auch als solcher bei dem jeweiligen Wechsel der
allgemeinen Kunstanschauungen noch mancherlei Schwankungen auf
und ab erleben musste. Darüber können wir uns aber füglich
kurz fassen.

Noch Vasari hatte, wie wir sahen, den jungen Künstlern das

Studieren nach Raffael aufs wärmste empfohlen; aber nach dem,

was er an Raffael besonders zu loben findet, erscheint es von
vornherein unmöglich, dass wirklich etwas vom wahren Geiste
raffaelischer Kunst auf die Maler in der Mitte und zweiten Hälfte
des Jahrhunderts sich hätte vererben können. Die eklektische Art
dieser Periode entnahm wohl da und dort einen anmutigen
Madonnenkopf und selbst ganze Figuren aus Gemälden Raffaels,
doch alle diese Entlehnungen haben ebenso wie die Lobpreisungen
Raffaels bei den Kunstschriftstellern etwas phrasenhaft Unemp-
fundenes und Schematisches.

Es wirkt geradezu wohltuend, wenn endlich im siebzehnten

Jahrhundert bei einzelnen Künstlern und Kunstschriftstellern
soviel ehrliche Unbefangenheit durchbricht, dass sie herauszusagen
sich getrauen, wie völlig antiquiert, fremd und unverständlich in

ihrer eigenen praktischen Ästhetik die Kunst Raffaels dasteht.
So bemerkt der Maler AI ban i in einem Brief, dass manche

raffaelische Kompositionen, wie etwa das berühmte Cäcilienbild
mit den müssig herumstehenden Heiligen doch unbegreiflich lahm
und handlungslos seien. Und der bedeutendste Kunstschriftsteller
der Zeit, Malvasia, betont es aller traditionellen Raffaelverehrung
ins Gesicht, der berühmte Meister sei in seiner Malweise trocken
und hart, seine Figuren statuarisch leblos und wie aus Holz
geschnitzt. Seine Schüler dagegen hätten viel eher Geniessbares
und Lobenswertes geleistet. Auch Bernini, die leitende
künstlerische Potenz des Jahrhunderts, pflegte die jungen Künstler vor
dem Studieren nach Raffael ausdrücklich zu warnen. Nun
vergleicht man auch nicht mehr Raffael mit Michelangelo, denn auch
des letztern Ruhm ist im siebzehnten Jahrhundert schon sehr
verblichen; wohl aber hält man Correggio neben Raffael und

534



beweist so am einleuchtendsten die Inferiorität und Rückständigkeit
des letzten gegenüber dem allverehrten Meister von Parma.

Wenn wir uns die Bestrebungen und den Charakter der
italienischen Malerei des Seicento vergegenwärtigen, deren
künstlerischen Wert die neueste Forschung wieder mehr zu würdigen
angefangen hat, müssen wir diese Aburteilung Raffaels als von
ihrem besondern ästhetischen Standpunkt aus durchaus berechtigt
und ernsthaft gelten lassen.

Das Verständnis für Raffael, das somit in Italien verloren
gegangen war, wurde aber gleichzeitig neu erweckt nördlich der
Alpen, und zwar durch den Hauptführer der französischen Malerei,
Nicolas Poussin.

Poussin, der den grössten Teil seines Lebens in Rom
verbrachte, hielt sich dabei in entschiedenem Gegensatz zu der ihn
umgebenden italienischen Kunst. Seine edlen, ruhig und
harmonisch aufgebauten Figurenbilder berühren uns inmitten des

siebzehnten Jahrhunderts wie ein später Nachklang der goldenen
Zeit; seine Kunst ist auch zum grossen Teil eine lebendig und
persönlich empfundene Synthese raffaelischer und tizianischer
Formanschauung. Aber wenn auch in Italien, so stand doch Poussin
in seinem Vaterland keineswegs isoliert. 1666 erschien das für
den gebildeten Kunstgeschmack der Franzosen massgebende Werk
dieser Epoche, die mehrere Quartbände umfassenden „Entretiens
sur les vies des peintres" von Félibien. In dieser Geschichte der
Malerei in Gesprächsform bringt der Verfasser, der als Diplomat
sich mehrfach in Rom aufgehalten und dabei des freundschaftlichen

Umgangs mit Poussin und Claude Lorrain sich erfreut
hatte, bei Anlass von Raffael einen Auszug der Vasarischen
Biographie und einige Erörterungen über seine künstlerische
Bedeutung und Grösse. Er gibt zu, dass Michelangelo, Tizian,
Correggio, jeder auf seinem besondern Gebiet, in der Zeichnung,
im Kolorit, im malerischen Vortrag dem Raffael in etwas überlegen

sind. Er aber übertrifft sie doch alle durch die Universalität
des Genies, das alle jene Vorzüge gleichmässig in sich ausgebildet
und vereinigt hat.

In manchen Äusserungen scheint Félibien geradezu die fast
hundert Jahre später erst erwachenden ästhetischen Anschauungen
des deutschen Klassizismus vorweg zu nehmen. So, wenn

535



er von Raffael im Vergleich mit Michelangelo urteilt, er habe „le
goût bien meilleur et plus pur", und wenn er weiter den Einfluss
des Studiums der antiken Denkmäler auf Raffaels Stil betont
und „in allen seinen Figuren die Grazie und Majestät griechischer
Statuen" findet.

In all diesen Punkten ist diese von Félibien vorgetragene
französische Anschauungsweise das direkteste Gegenteil zur
gleichzeitigen italienischen. Eine einzige Berührung findet sich in der
hohen Schätzung, die auch Félibien für die Schüler Raffaels
aufbringt, namentlich für Giulio Romano, dessen „feurige und
kontrastreiche Vortragsweise" als ein Fortschritt über den Meister
hinaus erklärt wird, den auch dieser selbst erkannt und nachzuholen

versucht habe.
Als Félibien schrieb, war Raffaels Ruhm in Frankreich bereits

anerkannt. Im selben Jahr, wo der erste Band des „Entretiens"
erschien, wurde die französische Akademie in Rom
begründet, deren Zöglinge hingewiesen sein sollten auf das Studium
der Antike und Raffaels.

Doch überdauerten in Frankreich diese Anschauungen die
Zeit Ludwigs XIV. und Poussins nicht lange; und als endlich
auch die italienische Kunst, Maratta an der Spitze, — der im
Auftrag Clemens XI. die Stanzenbilder mit griechischem Wein
abwusch und restaurierte — sich wieder Raffael zugewandt hatte,

war man in Frankreich, wo die graziöse und brillante Malerei
des achtzehnten Jahrhunderts ihren Einzug hielt, von den alten
Idealen der ruhigen Raffaelschen Formenschönheit wieder weit
abgekommen.

So konnte Boucher zum Beispiel, der auch in Rom
gewesen war, aber bei Raffael für seine Kunst wenig zu lernen
gefunden haben mochte, einem nach Rom reisenden Schüler
erklären, dass ihm dort nur etwa die Bilder von Guido Reni und
Albani gefallen würden, Raffael dagegen sei „un peintre bien triste"..
Die jungen französischen académiciens fingen denn auch bereits

an, in den Stanzen sich über Raffael lustig zu machen, sodass
ihnen der Papst den Vatikan verschloss.

Deutschland war zu dieser Zeit in künstlerischen Dingen
durchaus von Frankreich abhängig; und doch waren es nun zwei
Deutsche, die gleich nach der Mitte des achtzehnten Jahrhunderts

536



die Grösse Raffaels, allen herrschenden Anschauungen zum Trotz,
wieder neu erkannten und verkündeten — Winkelmann und

Mengs. — Bei dem Archäologen wie bei dem Maler war es

aber das Studium der antiken Kunst und Schönheit, das sie beide

zu Ratfael als deren einzig würdiger Neuerwecker hinführte. Eine
von Winkelmann geplante Schrift „Über die ans Licht zu
bringende Vorzüglichkeit der Antiken und Raffaels,
den noch niemand bisher gekannt", blieb unausgeführt. Dagegen
bekunden beiläufige Bemerkungen an verschiedenen Stellen seiner
Werke und namentlich die begeisterte Beschreibung der six-
tin isch en Madonna — die ja seit 1754 in Dresden stand, aber
bis dahin mehr bekritelt und angezweifelt als bewundert worden
war — die in ihm neu aufgegangene Verehrung zu Raffael. Von
Mengs erschien 1762 das bekannte Schriftchen: „Gedanken
über die Schönheit und den Geschmack in der Malerei",
worin unter anderem sehr eingehende Vergleichungen angestellt
werden über Zeichnung, Schattengebung, Kolorit, Komposition usw.
bei den „drei grossen Lichtern der Malerei": Raffael, Correggio,
Tizian.

Fast bei all diesen Fragen, ausgenommen bei der über das

Kolorit, wird Raffael als der Sieger erkannt und demgemäss den

studierenden Künstlern als Vorbild empfohlen. Raffael — heisst
es da — strebte stets nach dem Bedeutenden, nach dem Ausdruck,
dem Geistigen in der Natur, während Correggios Bestrebungen nur
auf eine weiche und gefällige Anmut, Tizian aber auf die illusionäre

Wahrheit des Materiellen, der farbigen Oberfläche ausgingen.
Raffaels überragende Grösse in der Zeichnung der Figuren und
Gewänder und in der Komposition beruhe durchaus auf seinem
Studium der antiken Denkmäler.

Das Mengsische Schriftchen stellt ein vollkommenes
Compendium der klassizistischen Kunstweise und Kunstanschauung dar,
die nunmehr in Deutschland wie bald auch in Frankreich
herrschend werden. — Jetzt, wo man ausschliesslich, geleitet durch die
Antike, nur die ruhige farblose Form, die edle Zeichnung und den

wohlabgemessenen Aufbau der Komposition in Gemälden
hochschätzen mochte, wo die Werke eines Mengs selbst, eines

Carstens, eines Lou is David in Frankreich als Muster des vollkommensten

Geschmackes Geltung gewonnen hatten, war es natürlich,

537



dass man auch Raffael wieder auf eine besondere Weise verstehen
und bewundern lernte. Als vornehmstes Dokument der Raffael-

Verehrung in den Kreisen der damaligen Kunstfreunde seien nur
Goethes bekannte Äusserungen über Raffael, namentlich die in
den Tagebüchern und Briefen aus Italien enthaltenen, namhaft
gemacht.

Allein schon zehn Jahre nach Goethes italienischer Reise

brach in Deutschland noch einmal eine neue Kunstauffassung
hervor, die freilich wiederum Raffael an erster Stelle auf ihre Fahne

schrieb, mit diesem Namen aber eine gänzlich veränderte Vorstellung
verknüpfte und diese mit einer völlig neuen eigenartigen
Empfindungsweise vortrug.

Unter dem anonymen Titel „Herzensergiessungen eines
kunstliebenden Klosterbruders" erschien 1797 in Berlin ein

kleines zierliches Büchlein mit einer Reihe von Aufsätzen, Betrachtungen

über Kunst und Musik, durchweg in einem ganz ungewohnten
Ton schwärmerischer Begeisterung gehalten und von einer geradezu

religiösen Hingabe. Auch einige Erzählungen aus Raffaels Leben

finden sich, deren Motive zwar den Quellen entnommen, aber
durchaus in einen mystisch überempfindungsvollen Charakter
hinaufgedeutet sind, so die schon zitierte Stelle aus dem Briefe an

Castiglione: „certa idea che mi viene in mente", was verstanden
wird als eine wunderbare Vision der Gottesmutter, die dem

jungen Raffael, als er seine erste Madonna malte, zuteil geworden
sei; so die Erzählung von dem merkwürdigen Tod des alten Malers
Francia, den der Schlag gerührt beim Anblick des ersten Raffael-
bildes u. a. m.

Trotz der äusserlich, zum Teil spielerischen, novellistischen
Fassung verfehlte der tief empfundene ernste Pathos dieses Büchleins

nicht, bei allen Kunstfreunden einen starken Eindruck
hervorzurufen. Der Verfasser, der, wie später bekannt wurde, Wilhelm
Wackenroder hiess, starb zwar schon im folgenden Jahre in

jugendlichem Alter; doch sein Freund Tieck veranstaltete die bald

gewünschten mehrfachen Neuauflagen der Herzensergiessungen,
zum Teil in erweiterter Fassung unter dem Titel „Phantasien über
die Kunst"; er schrieb auch einen damit eng verknüpften Künstlerroman

„Franz Sternbalds Wanderungen". Aber nicht auf
Tieck allein erstreckte sich die Einwirkung Wackenroders. In

538



den Herzensergiessungen von 1797 darf man, nach Brandes,
geradezu die Urquelle der Romantik überhaupt erkennen, jedenfalls
stellen sie das erste, alles weitere bestimmende Dokument der
spezifisch romantischen Kunstauffassung und Kunstbegeisterung dar.
Raffael gewinnt jetzt erst den Nimbus des frommen Malers und
wird mit der Idealvorstellung jugendlich engelhafter Reinheit und
Naivität umkleidet. Die Anekdote von der Erscheinung der
Madonna ist freilich bewusste Erfindung des „Klosterbruders"; sie

entspricht aber dem von ihm geradezu als Forderung aufgestellten

Glauben an die religiöse Inspiration aller höhern
Kunstwerke, woraus sich dann für ihn, wie für alle seiner romantischen
Nachfolger die Verwerfung aller Kunsttheorien, aller ästhetischen

Systeme und Regeln ergab, und die Betonung des vor allem

gefühlsmässigen Inhaltes und Wertes der Kunst. Und in diesem

neulebendigen, warmen, ja enthusiastischen Verhältnis zu den
Kunstwerken liegt die grosse Bedeutung der romantischen Bewegung
für die neuere Kunsterkenntnis und Kunstwissenschaft.

Zunächst freilich zweigt nun aus der fruchtbaren Wurzel des

Wackenroderschen Büchleins gleich auch ein künstlichesNebenschoss
ab, das statt der religiösen, hingebungsvollen eine mehr geziert
frömmelnde, künstlich archaisierende Kunstbetrachtung hervorbringt,
wobei auch gerade die Anschauung über Raffaels Persönlichkeit
durchaus verfälscht und verzerrt wird. Man will hier nur noch von
dem jugendlichen Raffael etwas wissen; der naive, jünglinghafte,
fromme und zarte Charakter seiner frühesten Werke wurde als
Höchstes in seiner Kunst verehrt, während man in den
Hauptwerken seiner reifen römischen Jahre nur mehr heidnische
Verweltlichung und einen bedauerlichen Abfall von den Idealen seiner
Jugend erkennen mochte. Die künstlerischen Vertreter dieser

Richtung bildeten in Rom eine geschlossene Gruppe, die unter dem
Namen der Nazarener bekannt, bald auch verschrieen war, deren
künstlerische Leistungen aber, man denke an Cornelius, Overbeck,

Schnorr von Carolsfeld, durchaus nicht gering zu schätzen
sind. Dann aber ging zuletzt noch aus diesen Kreisen der erste
namhafte Biograph Raffaels seit Vasari hervor, Passavant, dessen

„Leben Raffaels und seines Vaters Giovanni Santi" in drei
Bänden 1839 bis 1856 erschien. Das Werk ist freilich, wie schon die

Fassung des Titels andeutet, in der ganzen Darstellung noch völlig

539



von der Anschauungsweise der Nazarener beherrscht; gleichwohl
war die in der Sammlung und Sichtung des gesamten Raffael
betreffenden Materials geleistete wissenschaftliche Arbeit eine so gründliche,

dass alle diese Teile bis zu Springer hin unüberholt blieben.
Hermann Grimm, in seinem schon erwähnten Kapitel über

„Raffaels Ruhm in vier Jahrhunderten", das ich meiner Darstellung

vielfach zugrunde gelegt habe, nimmt nun freilich und be-
greiflichermassen Stellung ein gegen all das Nazarenerhafte in dem
Passavantischen Buch. Aber auch Hermann Grimm und noch
Jakob Burckhardt erscheinen uns selbst nun durchaus als letzte
Abkömmlinge der Romantik, allerdings nicht jenes kränklichen
Nebenzweiges, sondern des gesunden Hauptstammes der Romantik.
Von daher wuchs ihnen zu das lebendig-enthusiastische, wahrhaft
künstlerische Verhältnis zur Kunst, von daher die freie Betonung
der persönlichen, subjektiven, stimmunghaften Eindrücke, von
daher endlich das Bestreben und Bedürfnis nach einer des hohen
Gegenstandes würdigen, selbst zum Kunstwerk ausgereiften
Darstellung.

Was sie geschrieben haben, besitzt darum einen bleibenden,
von den methodischen und sachlichen Fortschritten der Wissenschaft

unabhängigen Wert, und an sie als vollkommenste Muster
wird auch irgendwie anzuknüpfen haben, wer immer mit höheren
geistigen und literarischen Aspirationen und mit dem Drang nach
einer lebendigen Wirkung auf die weitern Kreise der Kunstfreunde
an die Kunstgeschichte herantritt.

Neben dieser grossen künstlerisch gestaltenden Historiographie

der Kunst, die als solche doch immer nur wenigen
superioren Ingenien erreichbar sein kann, hat sich in den letzten
Jahrzehnten mehr und mehr die moderne kunstwissenschaftliche

Forschung breiten Raum geschaffen, die durchaus
andere Wege nach andern und freilich weniger glänzenden Zielen
zu gehen hat.

Hier erst werden nun in der Betrachtung von Kunstwerken
die letzten Konsequenzen einer wenn auch noch so unkünstlerischen

Wissenschaftlichkeit gezogen; dabei wird denn vor allem
alles Subjektive, Gefühlsmässige, Enthusiastische in der
Beurteilung der Kunstwerke prinzipiell ausgeschaltet, wobei denn auch
eine besondere Berücksichtigung des künstlerisch, ästhetisch Wert-

540



volleren im Prinzip nicht mehr angängig bleibt. Die Werke und
Lebensumstände eines beliebigen Dutzendmeisters einer Verfallsepoche

und die eines Dürer oder Raffael werden mit derselben

hingebenden Akribie, aber auch mit derselben kühlen Sachlichkeit
zergliedert und durchforscht. In der Methode der Forschung
lehnt man sich ebenso sehr an die Philologie wie an die
Naturwissenschaft an. So hat sich denn die Kunstgeschichte den Rang
einer als akademisch vollgültig anerkannten Wissenschaft erwerben
können.

Grimm selbst leitet schon zu dieser neueren Kunstwissenschaft
über, während Jakob Burckhardt, dessen kunsthistorisches
Hauptwerk, der Cicerone, sich im Untertitel „Anleitung zum Genuss
der Kunstwerke Italiens" nannte, der sich sein Leben lang von der
ephemeren Gelehrsamkeit der Zeitschriftartikel über Streitfragen,
Attributionen und dergleichen fernhielt, für diese neuere Entwicklung

kein Interesse mehr übrig hatte. Er empfand deutlich die
Unvereinbarkeit der Prinzipien dieser neuen Kunstforschung mit
seinem eigenen Naturell, seinem Verhältnis zur Kunst und zog
darum die Grenze so scharf als möglich.

Bei manchen Erzeugnissen der modernen kunstwissenschaftlichen

Literatur möchte man aber wünschen, dass nun auch von
dieser andern Seite her die Grenze zwischen rein sachlicher,
kunsthistorischer Forschung — Wissenschaft für Wissenschaftler — und

subjektiver Kunstgeschichtschreibung, Kunstauslegung — „Anleitung
zum Genuss der Kunstwerke" — ebenso streng innegehalten würde.

Bei der Ausgestaltung der Kunstforschung zur absoluten, streng
akademischen Wissenschaft droht aber doch auch eine sehr wesentliche

Gefahr: die Entfremdung von der Kunst selbst und von den
Künstlern — denn das wissenschaftliche Prinzip und das
künstlerische gehören durchaus getrennten Sphären an1).

Die Kunstschriftstellerei der älteren Zeit lag, wie wir sahen,
in den Händen der Künstler selbst, oder stand jedenfalls unter
deren unmittelbarem Einfluss. Der Vorzug der Objektivität geht
ihr damit von vornherein verloren, und gerade die im
Vorausgehenden dargestellte Geschichte der immerfort wechselnden

>) Ganz einzigartige Vereinigungen beider Prinzipien wie bei Lionardo
da Vinci und vielleicht auch bei Goethe beweisen dagegen nichts.

541



Beurteilung Raffaels scheint den völligen Unwert dieser älteren
Kunstliteratur aufs Einleuchtendste zu beweisen. Dementgegen
möchte ich aber doch auf den positiven Gehalt einer solchen
von Künstlern geleiteten Kunstbetrachtung hinweisen. Die
Kunstwissenschaft, gerade in ihrer modernsten Phase, hat über die
Fragen mehr historischen Charakters hinaus sich sehr stark
eingelassen mit Fragen allgemein stilistischer, formaler, überhaupt
künstlerischer Art; und hier, wo weder die Philologie noch die
Naturwissenschaft methodisch Wegleitung bieten kann, scheint es
doch unumgänglich, den Rat der Künstler selbst, und zwar den der
lebenden nicht minder, als den in der älteren Kunstliteratur sich
äussernden, in Anspruch zu nehmen und so der Gefahr zu
entgehen, in einen willkürlichen Dilettantismus, oder aber in papiernen
Schematismus sich zu verlieren.

Von Bedeutung ist hier vor allem der durch die
Handwerksgemeinschaft dem Künstler innewohnende Sinn für die materiellen
Fundamente eines Kunstwerks, für den konkreten technischen Stoff
und die mit ihm sich auseinandersetzende Arbeit der Konzeption
und des Gestaltens, Dinge, die der historischen Beurteilung sich
durchaus entziehen, da sie jederzeit jedem Kunstwerk gleicher-
massen zugrunde liegen.

Der Kunsthistoriker sieht und beurteilt zunächst doch immer
nur das fertige Werk so wie es dasteht und wirkt, der Künstler
sieht auch bei historischen Kunstdenkmälem ganz ebenso wie bei
Arbeiten seiner lebenden Kollegen gleichzeitig die der Vollendung
vorausgegangenen Stadien und die dabei abgefertigten Probleme
und Möglichkeiten. Er versteht jedes Kunstwerk ganz selbstverständlich

als etwas Gewachsenes und Herangereiftes. Auch die
ästhetischen Werturteile eines Künstlers über ältere Kunstwerke sind
darum, so sehr sie durch dessen eigene Kunstprinzipien und
-Bestrebungen bedingt sein mögen — oft gerade um dieser, doch immer
sachlich-sinnvollen Bedingtheit willen — geeignet, dem
wissenschaftlichen Kunstforscher eine Fülle methodischer Anregungen,
Fragestellungen und Maßstäbe zu vermitteln.

Ein ausschliesslich wissenschaftlich gerichtetes Temperament
wird von sich aus schwer das so völlig anders geartete, meist
ganz unlogisch sprunghafte und impulsive oder wieder brütend
mühsame, träumerische und unbewusste Wesen eines Künstlers

542



wirklich verstehen und richtig beurteilen können. Die einzige
Brücke zu solchem Verständnis wird immer der enge Kontakt
mit Kunst und Künstlern der heutigen Gegenwart sein, lebendige
Anschauungen und Erfahrungen über das Beginnen, Werden und
Reifen der Kunstwerke unserer Zeit. Diesen Kontakt, der gerade
mit der letzten Entwicklung unserer Wissenschaft sich mehr und
mehr gelockert hat, wieder herzustellen und das für die Beurteilung

alter Kunst so viel versprechende, ja unentbehrliche
Zusammenarbeiten von Kunsthistorikern und Künstlern wieder zu
ermöglichen, muss meines Erachtens mit eine der dringlichen
Bestrebungen beim weitern Ausbau der modernen Kunstwissenschaft
sein.

HALLE MARTIN WACKERNAGEL

O

POLITIQUE FÉDÉRALE
„Une Presse d'opposition doit-elle, pour remplir sa mission

en conscience, critiquer toujours et ne louer jamais?
„Assurément oui, affirment certaines gens qui déplorent

l'absence en Suisse d'une presse dite „d'opposition", ce par quoi ils
entendent sans doute une presse de mauvaise humeur, une presse
qui boude, qui grogne, qui gourmande, qui ne soit contente de

rien, qui n'admette pas que l'adversaire politique puisse faire
quelque chose de propre, qui le pique, qui le pousse, qui le
bouscule, qui le harcèle, sans relâche, une presse misanthropique,
atrabilaire et bilieuse, qui prédise les catastrophes et qui annonce
les ruines.

„La presse socialiste n'y suffit pas. Personne ne l'écoute.
Elle prêche et prophétise dans le désert. Ce que l'on veut, c'est
une presse bourgeoise d'opposition sérieuse, systématique.

„On s'efforce à la créer. La revue mensuelle Wissen und
Leben, qui s'édite à Zurich, a offert ses colonnes à quelques-uns
de ces mécontents et ceux-ci s'empressent à l'envi de nous donner

des exemples de ce que devrait être la critique politique."

Ainsi s'exprimait naguère le correspondant bernois d'un journal
romand, journal que je lis chaque jour depuis vingt ans, avec le plus

543


	Die Wertschätzung Raffaels von der Renaissance bis zur Romantik

