
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Die Kollision der Pflichten

Autor: Christ, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KOLLISION DER PFLICHTEN
„Pflicht! Du erhabener, grosser Name, der du nichts Beliebtes,

was Einschmeichelung bei sich führt, in dir fassest, sondern
Unterwerfung verlangst, doch auch nichts drohest, um den Willen
zu bewegen, sondern bloss ein Gesetz aufstellst, welches von selbst
im Gemüte Eingang findet und doch sich, selbst wider Willen,
Verehrung (wenn gleich nicht immer Befolgung) erwirbt, vor dem
alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich im Geheimen ihr
entgegenwirken, — welches ist der deiner würdige Ursprung und

wo findet man die Wurzeln deiner edeln Abkunft, welche alle
Verwandschaft mit Neigungen stolz ausschlägt?" In diesen Worten
tritt uns die Moral des grossen Königsberger Denkers Kant in

ihrer ganzen Erhabenheit, wie ihrer unleugbaren Einseitigkeit
entgegen. Es ist die Moral des kategorischen Impératifs, der
absoluten Verbindlichkeit des Sittengesetzes, das in unserem Wesen
als freier Persönlichkeiten, in unserer praktischen, aufs Handeln

gerichteten Vernunft, unserer Geistesnatur gelegen ist, das von
innen heraus mit seinem einfachen, unbedingten Machtspruch:
Du sollst, fern von allen äusserlichen Ab-und Rücksichten, von
allem sinnlich-selbstischen Begehren den Willen bestimmt, unserer
Menschenwürde gemäss, gut und recht zu handeln, und dessen

jeweiligem Gebote sich nichts abdingen lässt, wenn auch unsere
Neigungen ihm zuwiderlaufen.

Es ist etwas Grosses um diese ernste Moral der Pflicht, die

man tun soll rein um ihrer selbst willen und unter allen
Umständen, aus Achtung vor dem Sittengesetz, das in unserem Innern
sich ausspricht, einem Gesetze voll Majestät, wie der gestirnte
Himmel, mit dem Kant es vergleicht. Freilich ist die Kehrseite
dieser Erhabenheit der Kantschen Moral eine nicht geringere
Einseitigkeit. Nicht nur wird der Ursprung dieses absolut verbindlichen

Sittengesetzes nicht über das menschliche Einzelwesen hinaus,
weiter zurück und höher hinauf verfolgt, bis zu einer ewigen
sittlichen Weltordnung, wie sie kurz darauf Fichte
verkündete, von welcher dann auch ungezwungen der naheliegende
Übergang ins Gebiet religiöser Betrachtung sich ergiebt, sondern
es werden auch in puritanischer Weise Pflicht und Neigung so
einander entgegengesetzt, als ob sie durchaus mit einander

299



unvereinbar wären und blieben. Achtung, meint Kant, sei die einzige
Empfindung, welche dem Menschen dem Sittengesetz gegenüber
anstehe, da auf innere Zuneigung bei ihm als sinnlichem Wesen
nicht zu bauen sei; daher die übertriebene, schroffe Behauptung,
dass die Pflicht immer nur mit Widerstreben getan werde.

Glücklicherweise ist dem in Wirklichkeit nicht so. Wie oft
auch der Weg der Pflicht ein rauher sein mag, der uns nötigt,
unsere liebsten Wünsche jener ernsten Gebieterin zum Opfer zu

bringen, es gibt doch auch Fälle, wo Pflicht und Neigung von
vornherein zusammenfallen, und es dieses Opfers nicht bedarf,
man denke an den Gehorsam, den ein gutes Kind guten Eltern
leistet, oder die Treue, die der Freund dem Freund hält als etwas
Selbstverständliches, das ihm wohlgefällt und wohltut, oder an
Werke der Barmherzigkeit, die einem mitleidigen Herzen kampflos
entspringen. Ja, wo solche Neigung zur Pflicht von Anfang an

da wäre, als in der glücklichen Natur einer schönen Seele gegründet,
da wird doch ein fortgesetztes, pflichtmässiges Handeln immer
weniger Widerstand beim Menschen selbst finden, ihm allmählich
zur andern Natur, aus einer Last zur Lust werden, und so der

Standpunkt erreicht sein, wo das bloss pflichtgemässe Handeln
ins Tugendhafte und innerem Drang Eingegebene übergeht, wo
das Pflichtgefühl selbst von der kühlen Kantschen Achtung zu

warmer Pflichtliebe fortgeschritten ist.

Allein trotz dieser Einseitigkeit bleibt der Kern der Kantschen
Moral in hohem Grade wertvoll und unumstösslich und wird, wo
man mit ihm Ernst macht, sich in sehr heilsamer Weise wirksam
erzeigen. Auf das unter ihrem Einfluss in den verschiedensten

Ständen, in der Beamten- und Gelehrtenwelt, im Heer, in der

Schule, im Gewerbestand belebte und gesteigerte Pflichtgefühl ist
ohne Zweifel zu einem grossen Teil der mächtige Aufschwung
zurückzuführen, den seine Nation, die deutsche, im Verlauf des

19. Jahrhunderts auf dem Gebiete des staatlichen Lebens, der

kriegerischen Tüchtigkeit, der Wissenschaft und Volksbildung, der
Industrie und Gewerbstätigkeit des Verkehrswesens genommen
hat, wie ihn heute das Deutsche Reich mit seiner imposanten
Machtfülle und seinen hohen Errungenschaften bekundet.

Freilich, hundert Jahre nach Kant, am Ausgang des 19.

Jahrhunderts, schien das eine Zeitlang vergessen, und der beissende

300



Spott eines Nietzsche schien dem Ansehen Kants und seines
kategorischen Impératifs tödlich werden zu müssen. Den letzteren
bezeichnet Nietzsche nämlich als steife, sittsame Tartüfferie, Kant
selbst als Philosophen der Hintertüren und einen der verwachsensten
Begriffskrüppel; den Pflichtbegriff überhaupt beschränkt er das
eine Mal auf einen kleinen Geltungsbereich: „Pflichten kennt der
vornehme Mensch überhaupt nur gegen seinesgleichen, nicht

gegen Niedrigere und Fremde"; anderswo bekämpft er ihn als
eine Fessel des freien Geistes: „Wir sind in ein strenges Garn
und Hemd von Pflichten eingesponnen und können da nicht heraus.

Bisweilen tanzen wir wohl in unsern Ketten — öfter knirschen
wir und sind ungeduldig über die heimliche Härte unseres
Geschicks. Aber die Tölpel und der Augenschein sagen gegen uns:
Das sind Menschen ohne Pflicht!" Auch im täglichen Leben
vernimmt man nicht selten Stimmen, welche über Pflicht und
Pflichttreue sich geringschätzig äussern: Die pflichttreuen Menschen
seien die langweiligsten Leute, trockene Philister, steife Pedanten.
Nun mag es ja wohl solche unter ihnen geben, muss es aber
nicht notwendig, da die rechte Pflichterfüllung mit Lust und
Heiterkeit des Gemüts wohl vereinbar ist und so auch mit einer
verständigen, lichteren, nicht kleinlich beschränkten, düsteren
Auffassung des Lebens. Auf der anderen Seite: Was ist gewonnen
mit den „kurzweiligen" Leuten, die es mit ihren Pflichten leicht
nehmen, sie erfüllen, wie es ihnen beliebt, halb, nur zur Not
oder gar nicht, mit den pflichtscheuen oder pflichtvergessenen?
Ist nicht das eben der Jammer, dass ihrer nicht wenige sind in
allen Ständen und Stellungen, unter Hohen und Niederen,
Regierenden und Regierten, Beamten und Verwaltern öffentlichen und

privaten Gutes, Arbeitgebern und -nehmern, Lehrern und Schülern,
Eltern und Kindern, und können unsere gesellschaftlichen Zustände
besser werden, so lange wir nicht allerseits bestrebt sind, in

unserem Kreise in allen Treuen unsere Pflicht zu erfüllen? Nein,
die Pflicht muss auch heute noch als etwas Heiliges angesehen
und verehrt, das Pflichtgefühl als Eckstein der Sittlichkeit betrachtet
werden, deren Bau und damit die gemeine Wohlfahrt mit oder
ohne Wissen untergräbt, wer an ihm rüttelt. Dieses Pflichtgefühl
muss schon früh durch eine weise Erziehung geweckt und geschärft
werden. Und wenn auch die heutige Pädagogik mit Recht davor

301



warnt, in der jugendlehre beständig mit dem gebieterischen: Du
sollst! an das kindliche Gemüt heranzutreten, weil das leicht
ermüdet und lästig wird, statt anzufeuern; im Hintergrunde muss
doch dieses Sollen in seinem ganzen Ernste, das Gebot als

kategorisches, freilich vernünftiges, nicht willkürlich auferlegtes, im
Wesen und Wohl des Menschen selbst liegendes aufrecht und
wirksam bleiben.

Nun wohl, wird man vielleicht sagen, die Pflicht in Ehren;
aber lässt sie sich auch beim besten Willen immer nach allen
Seiten erfüllen? Wie, wenn nicht Pflicht und Neigung, sondern
Pflicht und Pflicht miteinander in Widerstreit sind, so dass wir
von zwei uns auferlegten Pflichten nur die eine erfüllen können
und die andere unerfüllt lassen müssen oder gar direkt verletzen?
Und diese Fälle von Kollision der Pflichten sind im Leben sehr

häufig; wir alle haben solche erlebt, mitunter schwer unter ihnen
gelitten. Zwar haben namhafte Ethiker die Möglichkeit solcher
Kollisionen bestritten. Das Sittengesetz, sagen sie, könne als

vollkommene Einheit bei aller Mannigfaltigkeit der von ihm
geforderten Handlungen doch nie mit sich selbst in Widerspruch
geraten, zwei entgegengesetzte Regeln des Handelns daher nicht
zugleich verbindlich sein; oder, da jede Pflichtformel als Beschreibung

einer bestimmten Handlungsweise nur dann fertig und
vollkommen sei, wenn sie die Grenzbestimmungen dieses Handelns
ausdrücklich mitfeststelle, so könne in jedem bestimmten Moment
schlechterdings nur eine Pflicht gegeben sein. Wohl aber könnten
die sittlichen Interessen, das heisst Zweckbeziehungen (zum
Beispiel individuelle und soziale) und Aufgaben miteinander
kollidieren. Und in der Tat, wenn man unter Pflicht nur eine für
den jeweiligen Moment und die handelnde Person gegebene fertige
Formel versteht, das, was nach richtiger Beurteilung und Abwägung
der sich streitenden Interessen und Forderungen die individuelle
Instanz des Gewissens tun heisst, wenn man unter Pflicht nur
diese eine momentane konkrete Individualpflicht versteht, so
kann von einer Kollision der Pflichten nicht die Rede sein. Aber
neben diesen Pflichten im engeren konkreten Sinn kann man doch
wohl auch von Pflichten in einem weiteren, allgemeinen Sinne
reden, nämlich von den für jedermann gültigen Forderungen des

ewigen, in der sittlichen Weltordnung begründeten Sittengesetzes,

302



zu dem das Kantsche Sittengesetz erweitert und erhöht werden

muss, von der Pflicht, die Wahrheit zu reden, die Eltern zu ehren,
Leben, Eigentum und Ehre anderer zu schonen usw., ohne dabei

notwendig an einen bestimmten Spezialfall denken zu müssen.
Und in diesem Sinne genommen können Pflichten allerdings unter
Umständen kollidieren, zwar nicht in ihrer idealen Einheit im
Ganzen des Sittengesetzes, aber in ihrem Bezogensein auf die
konkrete Lebenslage eines Menschen infolge der Verschiedenheit
der Interessen, Aufgaben und Anforderungen verschiedener
Lebenssphären. Sittliche Kollisionen gibt es in jedem Falle, wie man
nun dieselben näher bezeichne, so dass der Streit über die Kollision

der Pflichten am Ende nur ein Wortstreit wäre, wenn nicht
die Verneinung dieses Begriffes die Gefahr in sich schlösse, die

Bedeutung solcher Kollisionen zu unterschätzen, über ihren oft
tragischen Ernst sich hinwegzutäuschen.

Von diesen wirklichen Pflichten sind nun freilich diejenigen
zu unterscheiden, die nur eingebildete sind, wo einer unleugbaren

Pflicht eine bloss vermeintliche sich entgegenstellt. Es kann
die Selbstliebe eine ihrer Neigungen und Schwächen ins Gewand
einer Pflicht kleiden, etwa aus Bequemlichkeit oder Furcht ein
Tun unterlassen, dass ihr lästig oder gefährlich erscheint, aber

heilige Berufspflicht wäre, und sich dabei überreden, es gebiete
ihr dies die Pflicht der Selbsterhaltung, vielleicht der Unentbehr-
lichkeit der eigenen Person oder die der Selbstbehauptung als

freier Persönlichkeit, die von ihr verlange, ein beengendes, ihrer
unwürdiges, wenn auch an sich pflichtmässiges Verhältnis
eigenmächtig zu lösen. So wenn Ibsens Nora ihre Familie, ihre noch
unmündigen Kinder im Stiche lässt, als ob diese Vernachlässigung
heiliger Mutterpfiichten einer moralischen Selbstbehauptung, einer
wirklichen Selbsterziehung jemals förderlich sein könnte. Auch
bei anderen Erzeugnissen unsrer modernen Dramen- und Romanliteratur

hat man hier und da den Eindruck, dass die sittlichen
Kollisionen, die sie uns vorführt, keine wirklichen
Pflichtenkollisionen sind, vielmehr auf unwahrscheinlichen, wenn nicht
geradezu unmöglichen Situationen beruhen, künstlich erdichtet
sind, aber um so geeigneter, die bisher gelehrte Moral ins Wanken
zu bringen und zugunsten einer angeblich höheren und freieren
zu entwerten.

303



Verschieden von solchen Kollisionen sind diejenigen, die zwar
auch nur vermeintliche sind, aber psychologisch begreiflich und
notwendig, weil sie in der Wirklichkeit wie in der Dichtung aus
einer irrigen, trüben sittlichen oder religiösen Einsicht hervorgehen.

So hält Orestes die Blutrache antik-heidnischen Begriffen
gemäss für Pflicht und gerät in den Widerstreit zwischen dieser
Pflicht gegen den erschlagenen Vater und der Kinderpflicht gegen
dessen Mörderin, seine Mutter — für unsere heutige Ethik keine
wirkliche Kollision, da wir keine Pflicht der Blutrache kennen.
Ähnlich verhält es sich mit der vermeintlichen Pflicht der
Verfolgung Andersglaubender, die beim ehrlichen religiösen Fanatiker
in Konflikt gerät mit der ihm sonst doch nicht fremden Pflicht
der Menschlichkeit, während wir heute gerade das Gegenteil,
religiöse Duldsamkeit als Pflicht anzusehen gewöhnt und dadurch
von vornherein von solchen Kollisionen befreit sind.

* *
*

Von den wirklichen Pflichtenkollisionen sind die einen bloss
zeitliche, vorübergehende, wo nämlich mehrere Pflichten gleichzeitig

erfüllt werden sollten und nicht können, zum Beispiel die

Pflege zweier kranker, von einander entfernt wohnender Familienglieder.

Sie werden gelöst durch Bevorzugung der augenblicklich
dringenderen Pflicht, die durch gewissenhafte, verständige und

billige Erwägung aller beiderseits in Betracht kommenden
Umstände ermittelt werden muss.

Schwerer in der Regel, als diese zeitlichen Kollisionen, sind
die sachlichen, wo zwei Pflichten auch nicht nacheinander
erfüllt werden können. Da treten nämlich zwei allgemeine sittliche
Forderungen, vielleicht auch nur zwei Richtungen einer und
derselben Grundforderung in ihrer Anwendung auf spezielle Lagen
in solch völligen Widerstreit, dass, wo die eine Pflicht erfüllt wird,
die andere das Feld ganz räumen muss, wenn nicht noch im
letzten Augenblick durch eine veränderte Sachlage oder höhere
Erkenntnis ein ungeahnter Weg zu friedlicher Lösung des Knotens
sich auftut. So kämpft bei Goethes Iphigenia die Pflicht
geschwisterlicher Fürsorge für des Bruders Orestes und seines

Freundes Pylades Leben, Freiheit und Heimkehr mit der Pflicht
der Wahrhaftigkeit und Dankbarkeit gegen Thoas, ihren Beschützer

304



und Wohltäter. So streitet bei Antigone dieselbe Schwesterpflicht,
die den im Kampf wider seine Vaterstadt erschlagenen Bruder
zu beerdigen gebietet, mit der bürgerlichen Pflicht des Gehorsams

gegen den Herrscher Kreon, der solches bei Todesstrafe verboten.
Und im täglichen Leben gehören die unzähligen Fälle hierher,
wo die Pflicht der Schonung etwa gegen einen Kranken oder der

Bewahrung eines Mitmenschen vor irgend einem Ungemach und
die Pflicht der Wahrhaftigkeit mit einander kollidieren, die Fälle
der sogenannten Notlüge.

Ein solcher Widerstreit verschiedener sittlicher Anforderungen
ist möglich bei ungewöhnlicher Verwicklung der individuellen und
sozialen Lebensverhältnisse, wie sie zu einem grossen Teil
hervorgeht aus einer schrankenlosen Geltendmachung der Ansprüche
verschiedener Gesellschaftskreise und Individualitäten, während sie

nicht oder doch nicht in diesem Grade statthätte, wenn sich alles
in den Grenzen des Gesunden, Rechtmässigen, Erlaubten bewegte.
Würden auch in einer vollkommeneren Welt nicht alle sittlichen
Kollisionen wegfallen, so ist doch sicher, dass die intellektuelle
und sittliche Unvollkommenheit der Menschen eine Hauptursache
derselben ist.

Auf dieser Kollision der Pflichten als verschiedener
Richtungen einer Grundpflicht und als dem Widerstreit zweier
sittlicher Mächte beruht nach Hegels und Vischers tiefer
Auffassung das Tragische im höchsten Sinne des Wortes mit seiner
Schuld und Katastrophe in Leben und Dichtung. Das sind jene
gerade die edelsten Naturen im Innersten erschütternden Fälle,

wo sie, von entgegengesetzten sittlichen Forderungen bestürmt,
keinen Ausweg ohne Schuld finden. Ein ergreifendes Beispiel
dieser Art stellt uns das Nibelungenlied vor Augen. Der Markgraf

Rüdiger von Bechlarn, Vasall des Hunnenkönigs Etzel, hat
die Burgunderfürsten mit ihrem Gefolge auf ihrer Durchreise an
Etzels Hof gastfreundlich aufgenommen und bewirtet, seine Tochter
hat sich mit dem jüngsten, Giselher, verlobt, und nun soll er
nach ihrer Ankunft bei Etzel, um die Ermordung des Helden

Siegfried zu rächen, sie angreifen und niedermetzeln. So streitet
bei ihm die Grundforderung der Treue in zwei verschiedenen
Richtungen mit sich selbst, die Treue gegen den Lehnsherrn, die

Grundlage des mittelalterlich-feudalen Staatsbaues, mit der Treue

305



gegen die Gastfreunde, die er noch jüngst unter seinem Dache

gepflegt und geehrt hat, und versetzt ihn in eine Gewissensnot
und Seelenqual, die ihm die bittere Klage auspresst:

O wê mich gotes armen, daz ich ditz gelebet hân.
Aller mîner êren der muoz ich abe stân,
trîwen unde zühte, der got an mir gebot.
O wê got vom himele, daz mihs niht wendet der tôt.
Swelhez ich nu loze unt daz ander begân,
sô hân ich boeslîche unt vil übel getân.

1st denn aber wirklich solche sachliche Kollision der Pflichten
schlechterdings unlösbar, dass sie zu einem so oder anders tadelnswerten

Entschlüsse und oft genug zu einem unglücklichen
Ausgang führen muss? Sie ist es dann, wenn wie hier, die eine
Pflicht und gerade die Pflicht, die nicht direkt im ewigen Sittengesetz

begründet ist, sondern nur indirekt, aus einem bestimmten
Vertragsverhältnis entsprungen, zur absoluten, ausschlaggebenden
erhoben wird, im gegebenen Beispiel die Lehnstreue, von der
sich Rüdiger, ob auch mit Gefahr für seine physische und soziale
Existenz, durch sofortigen Verzicht auf seine Lehen und Würden
hätte lossagen müssen und können; wie er denn selbst der Königin
erklärt, er habe geschworen, Leben und Ehre in ihren Dienst zu
legen, aber nicht seine Seele dabei zu verlieren. Noch weniger
lösbar ist die Kollision, wenn, wie meist in der Tragödie, der Held
ohne langen inneren Kampf mit dem Ungestüm der Leidenschaft
den Knoten zerhaut, wenn etwa ein Reformator in seinem

glühenden Pflichteifer für Besserung politischer, kirchlicher, sozialer,
kultureller Zustände die Pflicht der besonnenen Anknüpfung ans

geschichtlich Gegebene, der Erhaltung des noch Brauchbaren
rücksichtslos ignoriert.

Dass aber die Kollision auch gelöst, im günstigeren Falle

glücklich gelöst werden kann, so dass die handelnde Person nicht
nur vorwurfsfrei aus ihr hervorgeht, sondern auch das drohende
Verderben nicht eintritt, zeigt Goethes Iphigenia, die der Pflicht
der Wahrhaftigkeit und Dankbarkeit folgend, durch ihr
hochherziges Vertrauen zur besseren Natur des Königs und ihre
rührende Bitte seinen Zorn entwaffnet und den Ihrigen freien
Abzug verschafft, also auch ihrer Schwesterpflicht, nur in anderer
und besserer Weise, als sie zuerst sollte, genügt. Leser von
Walter Scotts Romanen werden einer ähnlichen glücklichen Lösung

306



der Kollision zwischen Wahrhaftigkeit und Geschwisterpflicht in der
schönen Erzählung „Das Herz von Midlothian" bei Hanna Deans
sich erinnern.

Sollen wir nun versuchen, für die Lösung sachlicher
Pflichtenkollisionen mit Benutzung früherer Versuche eine Theorie
aufzustellen, so wäre es etwa diese. Einmal sind die kollidierenden
Interessen und Zwecke abzuwägen nach ihrem objektiven, das

heisst in ihnen selbst liegenden Werte, welcher bedingt ist durch
ihre Stellung auf der Stufenleiter der objektiven Ordnungen und
Zwecke, die in der Welt Bestehen und walten. So hat im
allgemeinen die Pflicht gegen die Familie den Vorzug vor der gegen
die eigene Person ; denn sie ist die höhere, umfassendere Ordnung
im Vergleich zu den Individuen, welche sie bilden, und diese sind,
ihrem hohen Selbstzweck als Persönlichkeiten unbeschadet, doch
zugleich Mittel für den Zweck des Familienwohls und -Gedeihens,
für die Lösung ihrer erzieherischen Aufgaben. Desgleichen hat die
Pflicht gegen die Gemeinde den Vorrang vor der gegen die Familie,
die gegen das engere Vaterland vor der gegen die eigene Person,
Familie und Gemeinde und wieder die gegen das ganze Land
und Volk vor der gegen das engere, einen Kanton, eine Provinz.
Und es gilt als verwerfliche persönliche Selbstsucht, als

Familienegoismus, Kirchturmspolitik, Kantönligeist, diese Ordnung
überhaupt und speziell in einem Kollisionsfall umzukehren, das Wohl
des Ganzen um partikulärer Zwecke und Interessen willen zu
vernachlässigen und zu schädigen.

Allein weiterhin erhebt sich nun eine grosse Schwierigkeit.
Konsequenterweise sollte nun als noch höhere Ordnung und
Gemeinschaft auf das Vaterland die Menschheit folgen, also im
Kollisionsfall der Interessen und Forderungen beider die Pflicht
gegen die ganze Menschheit der gegen das eigene Volk vorgezogen

werden. Allein die gesamte Menschheit ist, wenn wir von
den bescheidenen Anfängen absehen, die einzelnen Nationen durch
ein gemeinsames Völkerrecht und schiedsrichterliche Behörden in
ein geordnetes Verhältnis zueinander zu bringen, noch eine

unorganisierte Masse, keine greifbare Gemeinschaft, auf die wir
unmittelbar wirken können, sondern mehr ein abstrakter Begriff.
Wollen wir auf und für sie wirken, so müssen wir das in dem
Rahmen ihrer geschichtlich gegebenen Gliederung tun, innerhalb

307



des Landes, das unsere Heimat ist oder als Stätte längeren Wirkens
zur zweiten Heimat geworden, und so kehrt sich die Rangordnung
zwischen Vaterland und Menschheit faktisch um in ihr Gegenteil:
Erfülle deine Pflicht zuerst gegen das eigene Volk, so wirst du
auch der Menschheit am besten dienen. Ja, bei der Überspannung
des Begriffs Patriotismus oder vielmehr bei seiner falschen
Auffassung in der unliebsamen Erscheinung des Nationalismus und
Chauvinismus, der gegen andere Völker keine Pflichten zu kennen
scheint, wird man froh sein müssen, wenn zwar der Vorteil anderer
Nationen dem der eigenen hintangesetzt, aber doch im übrigen
ihnen Gerechtigkeit und etwas brüderliche Rücksicht gezollt wird.

Freilich, ebenso einseitig und verderblich, wie der falsche
Patriotismus, ist das andere Extrem, ein falscher, abstrakter
Universalismus, welcher über den wirklichen oder vermeintlichen
Pflichten gegen die Menschheit die gegen den nächsten Kreis oder
Ausschnitt aus derselben, das eigene Volk vergisst oder gering
schätzt, zumal wie er heute in der derberen Gestalt eines roten
Internationalismus auftritt, sehr verschieden von jenem
Universalismus, der im achtzehnten Jahrhundert viele unserer geistigen
Koryphäen beseelt und mehr nur vereinzelt zur Hintansetzung
patriotischer Pflichten geführt hat.

Oberster, absoluter Zweck ist für den sittlichen Menschen
die Erreichung seiner und der Mitmenschen höchster Bestimmung
im wahren Geistsein — ein idealer Individualismus und
Universalismus zugleich, die Beförderung des Wahren und Guten in der
Welt oder, wie es die Sprache der Religion ausdrückt, die Förderung

des Reiches Gottes auf Erden als der idealen Ordnung und
Gemeinschaft, deren Zwecken alle übrigen untergeordnet werden

müssen, so dass ihr Wert in letzter Linie nach ihrem Verhältnis
zu diesem absoluten Zwecke geschätzt wird, auch bei sittlichen
Kollisionen. Daher kann der ethische Mensch eine solche nicht
lösen auf eine Weise, welche durch ein schlechtes Mittel die
Sittlichkeit in ihrer Totalität schädigt und untergräbt; er kann es

beispielsweise nicht als Pflicht anerkennen, das Vaterland durch
Verrat und Eidbruch zu retten, eines Gatten Gesundheit durch
eine Fälschung zu erkaufen, der Not eines Armen durch Raub

an einem Begüterten abzuhelfen. Er wird selbst Pflichten des

Gehorsams gegen Eltern und Obrigkeit, die er sonst willig aner-

308



kennt und befolgt, nicht erfüllen können, wo ihre Gebote seinem
Gewissen als unsittliche erscheinen und gänzlich zuwiderlaufen,
so wenn ein Kind etwa von den Eltern zum Betteln oder Stehlen

angehalten wird, oder wenn ein willkürliches, hartes Gesetz rohe
Unbarmherzigkeit gebietet, wie zum Beispiel dasjenige, das, wie
wir aus Onkel Toms Hütte erfahren, seinerzeit in den Vereinigten
Staaten einen entlaufenen Sklaven auszuliefern befahl und damit
der grausamsten Bestrafung preisgab. Ja, wo es wirkliche
Gewissensgründe religiöser oder ethischer Natur sind, die ernsten
Personen das Blutvergiessen im Kriege untersagen, da sollte der
Staat nach Möglichkeit ihnen die Hand bieten zu einer gütlichen
Lösung der sittlichen Kollision, wie er dies schon früher den

Mennoniten gegenüber durch Verwendung beim militärischen
Sanitätspersonal getan hat, immerhin mit dem Vorbehalt, dass nicht

jede Berufung auf das Gewissen ohne alle Prüfung angenommen
wird, am wenigsten von solchen, die ihr Abscheu vor der Gewalt
der Waffen im Kriege nicht abhält, der Gewalt der Fäuste und
Knüttel ihrer Genossen mitten im Frieden billigend oder gleichgültig

zuzuschauen.
Neben dem objektiven Werte zuwiderlaufender Interessen und

Forderungen kommt auch ihr näheres oder ferneres Verhältnis
zur subjektiven Berufsaufgabe des Einzelnen bei sittlichen
Kollisionen in Betracht, wodurch unter Umständen ein ganz anderer
Entscheid bedingt wird, als durch jenen allein. Man denke hierbei
beispielsweise an die Frage der Berufswahl, die nicht aus dem

Gesichtspunkte allein entschieden werden kann, welcher Beruf
den weiteren, erfolgreicheren Wirkungskreis eröffne und soweit
die Pflicht überbände, ihn zu ergreifen, sondern auch aus dem,
wie einer zu diesem Berufe durch die ihm verliehenen Anlagen
befähigt, also wirklich berufen sei und auch durch seine äusseren
Verhältnisse in den Stand gesetzt, ihm zu folgen; eine Rücksichtnahme,

deren Ergebnis unter Umständen als subjektive Pflicht
jener rein objektiven vorangestellt werden soll und den Ausschlag
geben muss.

Aus diesem Grunde hauptsächlich ist die Entscheidung in
sittlichen Kollisionsfällen schliesslich immer Sache der individuellen
Gewissensinstanz. Die ethische Wissenschaft kann über den

objektiven Wert der verschiedenen sich kreuzenden Interessen und

309



Forderungen aufklären, schiefe Ansichten korrigieren; über ihr
Verhältnis zur subjektiven Berufsaufgabe des Einzelnen kann sie

im voraus nichts sagen, weil sie letztere nicht kennt, weil darüber
nur der Einzelne selbst urteilen kann, wenn er mit Vernunft und
Gewissen in ernstlicher Selbstprüfung zu Rate geht. Aber auch
sonst ist es schlechterdings unmöglich, über die im vorigen
gegebene Richtschnur hinaus speziellere Weisungen für die Lösung
sittlicher Kollisionen zu geben; sie erzeigen sich gegenüber den

mannigfaltigen Einzelfällen des Lebens alle als unzureichend. Um

nur ein Beispiel anzuführen: Die Rechtspflicht, sagt man wohl,
gehe der Liebespflicht vor, und gewiss ist das im allgemeinen der
Fall. Ehe man etwa seine Wohltätigkeit durch einen schönen
Geldbeitrag bei einer Sammlung für Unglückliche oder für einen
humanen Zweck überhaupt bekundet, was ja an sich unstreitig
eine Liebespflicht ist, soll man seine Schulden bezahlen, wenn
man solche hat, also die Rechtspflicht erfüllen. Aber unter
Umständen kann sich das Verhältnis auch umkehren. Es kann einer
durch seine Berufspflicht, die vertraglich, also rechtlich festgesetzt
ist, gehalten sein, zu einer bestimmten Zeit zur Erledigung
vielleicht wichtiger Geschäfte, zu einer Sitzung oder Versammlung zu
erscheinen; auf dem Wege dahin aber trifft er einen Hilfsbedürftigen,
dem eben ein schwerer Unfall begegnet ist, und niemand ist da,
der ihm wirksam beispringen kann und mag; wird er da nicht
ohne langes Besinnen die Rechtspflicht dahinten lassen und statt
ihrer die Liebespflicht erfüllen, und werden wir nicht sagen: er
hat recht gehandelt?

Noch weniger als von solchen speziellen Regeln ist zu hoffen
von einer förmlichen, ins Detail gehenden Wissenschaft, von solchen
Kollisionsfällen und ähnlichen fraglichen Fällen des sittlichen
Handelns, die als casus conscientiae, Fälle, die das Gewissen
durch Zweifel, Bedenken, Ratlosigkeit beunruhigen, ihr den Namen

Kasuistik verschafft haben. Zunächst der mittelalterlichen Beicht-
und Busspraxis dienend und schon von einzelnen Scholastikern
eifrig gepflegt, später von den Jesuiten fortgebildet, ist sie namentlich

durch diese in Misskredit gekommen wegen der Sophistik,
zu der sie verleitete, der Eitelkeit, die sich ergötzte am dialektischen
Spiel des Scharfsinns, welcher, mit den wirklichen, dem Leben
entnommenen Gewissensfällen nicht zufrieden, mit frei erfundenen,

310



ausgedüftelten sich beschäftigte, und wegen der unlauteren,
widersittlichen Tendenzen, in deren Dienst sie vielfach gezogen wurde.
Ein sittlich und religiös erleuchteter Sinn, den zu wecken und zu

pflegen eine Hauptaufgabe der Erziehung und ihrer Belehrung
bildet, ist und bleibt der einzige treue und vertrauenswürdige
Ratgeber und Führer in solchem Labyrinth. Er weiss manchen
Kollisionen zum voraus mit erlaubter Klugheit und Vorsicht
auszuweichen, wie er im Bunde mit Selbstbeherrschung, Mässigung,
Leidenschaftslosigkeit auch andern solche erspart; in den
unausweichlichen aber findet er mit dem glücklichen, sicheren Takte der

Tugend, zumal wo sie unterstützt wird von einer geläuterten,
lebenskräftigen Religion, die richtige Lösung. Je mehr sittliche
Einsicht und Tüchtigkeit fortschreiten und ihr Machtgebiet sich

erweitert, um so mehr wird die Zahl und die verhängnisvolle
Bedeutung der sittlichen Kollisionen abnehmen.

ZÜRICH PROF. DR PAUL CHRIST f

LA LITTÉRATURE ET
L'ENSEIGNEMENT SECONDAIRE

(Fin)

Armer les hommes contre la destinée, les rendre forts d'une
force intérieure et intangible, c'est une des tâches les plus graves
de l'éducation, et la littérature sera pour la transmission de cette
énergie morale le meilleur conducteur. Développer le caractère
— c'est à dire tout le complexus psychologique — pas moins
que l'intelligence proprement dite; de toutes les énergies émotionnelles

faire des tendances fécondes en les empêchant de dégénérer
en passions dissolvantes. Former le caractère non pas selon les

principes d'une morale quelconque, religieuse ou laïque, mais
simplement lui faire rendre tout ce qu'il peut donner, en s'ef-
forçant d'établir l'équilibre qui offre le plus de résistance à la

désagrégation psychique. L'école devrait être autre chose qu'un
exercice d'intelligence. Intelligence, c'est même trop dire; combien

311


	Die Kollision der Pflichten

