Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Die Kollision der Pflichten

Autor: Christ, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE KOLLISION DER PFLICHTEN

,Pilicht! Du erhabener, grosser Name, der du nichts Beliebtes,
was Einschmeichelung bei sich fiihrt, in dir fassest, sondern
Unterwerfung verlangst, doch auch nichts drohest, um den Willen
zu bewegen, sondern bloss ein Gesetz aufstellst, welches von selbst
im Gemite Eingang findet und doch sich, selbst wider Willen,
Verehrung (wenn gleich nicht immer, Befolgung) erwirbt, vor dem
alle Neigungen verstummen, wenn 5ie gleich im Geheimen ihr
entgegenwirken, — welches ist der deiner wiirdige Ursprung und
wo findet man die Wurzeln deiner edeln Abkunft, welche alle
Verwandschaft mit Neigungen stolz ausschldgt?“ In diesen Worten
tritt uns die Moral des grossen Konigsberger Denkers Kant in
ihrer ganzen Erhabenheit, wie ihrer unleugbaren Einseitigkeit ent-
gegen. Es ist die Moral des kategorischen Imperatifs, der
absoluten Verbindlichkeit des Sittengesetzes, das in unserem Wesen
als freier Personlichkeiten, in unserer praktischen, aufs Handeln
gerichteten Vernunit, unserer Geistesnatur gelegen ist, das von
innen heraus mit seinem einfachen, unbedingten Machtspruch:
Du sollst, fern von allen &dusserlichen Ab- und Riicksichten, von
allem sinnlich-selbstischen Begehren den Willen bestimmt, unserer
Menschenwiirde gemdss, gut und recht zu handeln, und dessen
jeweiligem Gebote sich nichts abdingen l&sst, wenn auch unsere
Neigungen ihm zuwiderlaufen.

Es ist etwas Grosses um diese ernste Moral der Pilicht, die
man tun soll rein um ihrer selbst willen und unter allen Um-
stinden, aus Achtung vor dem Sittengesetz, das in unserem Innern
sich ausspricht, einem Gesetze voll Majestdt, wie der gestirnte
Himmel, mit dem Kant es vergleicht. Freilich ist die Kehrseite
dieser Erhabenheit der Kantschen Moral eine nicht geringere Ein-
seitigkeit. Nicht nur wird der Ursprung dieses absolut verbind-
lichen Sittengesetzes nicht iiber das menschliche Einzelwesen hinaus,
weiter zuriick und hoher hinauf verfolgt, bis zu einer ewigen
sittlichen Weltordnung, wie sie kurz darauf Fichte ver-
kiindete, von welcher dann auch ungezwungen der naheliegende
Ubergang ins Gebiet religidser Betrachtung sich ergiebt, sondern
es werden auch in puritanischer Weise Pflicht und Neigung so
einander entgegengesetzt, als ob sie durchaus mit einander

299



unvereinbar waren und blieben. Achtung, meint Kant, sei die einzige
Empfindung, welche dem Menschen dem Sittengesetz gegeniiber
anstehe, da auf innere Zuneigung bei ihm als sinnlichem Wesen
nicht zu bauen sei; daher die iibertriebene, schrofie Behauptung,
dass die Pflicht immer nur mit Widerstreben getan werde.

Gliicklicherweise ist dem in Wirklichkeit nicht so. Wie oft
auch der Weg der Pilicht ein rauher sein mag, der uns notigt,
unsere liebsten Wiinsche jener ernsten Gebieterin zum Opfer zu
bringen, es gibt doch auch Fille, wo Pilicht und Neigung von
vornherein zusammenfallen, und es dieses Opfers nicht bedart,
man denke an den Gehorsam, den ein gutes Kind guten Eltern
leistet, oder die Treue, die der Freund dem Freund hdilt als etwas
Selbstverstdndliches, das ihm wohlgefdllt und wohltut, oder an
Werke der Barmherzigkeit, die einem mitleidigen Herzen kampflos
entspringen. Ja, wo solche Neigung zur Pflicht von Anfang an
da wire, als in der gliicklichen Natur einer schonen Seele gegriindet,
da wird doch ein fortgesetztes, pflichtméassiges Handeln immer
weniger Widerstand beim Menschen selbst finden, ihm allmahlich
zur andern Natur, aus einer Last zur Lust werden, und so der
Standpunkt erreicht sein, wo das bloss pflichtgemédsse Handeln
ins Tugendhafte und innerem Drang Eingegebene iibergeht, wo
das Pilichtgefiihl selbst von der kithlen Kantschen Achtung zu
warmer Pilichtliebe fortgeschritten ist.

Allein trotz dieser Einseitigkeit bleibt der Kern der Kantschen
Moral in hohem Grade wertvoll und unumstosslich und wird, wo
man mit ihm Ernst macht, sich in sehr heilsamer Weise wirksam
erzeigen. Auf das unter ihrem Einfluss in den verschiedensten
Stinden, in der Beamten- und Gelehrtenwelt, im Heer, in der
Schule, im Gewerbestand belebte und gesteigerte Pilichtgefiihl ist
ohne Zweifel zu einem grossen Teil der machtige Aufschwung
zuriickzufiihren, den seine Nation, die deutsche, im Verlauf des
19. Jahrhunderts auf dem Gebiete des staatlichen Lebens, der
kriegerischen Tiichtigkeit, der Wissenschaft und Volksbildung, der
Industrie und Gewerbstdtigkeit des Verkehrswesens genommen
hat, wie ihn heute das Deutsche Reich mit seiner imposanten
Machtfiille und seinen hohen Errungenschaften bekundet.

Freilich, hundert Jahre nach Kant, am Ausgang des 19. Jahr-
hunderts, schien das eine Zeitlang vergessen, und der beissende

300



Spott eines Nietzsche schien dem Ansehen Kants und seines
kategorischen Imperatifs todlich werden zu miissen. Den letzteren
bezeichnet Nietzsche ndmlich als steife, sittsame Tartiifferie, Kant
selbst als Philosophen der Hintertiiren und einen der verwachsensten
Begriffskriippel; den Pflichtbegriff iiberhaupt beschrankt er das
eine Mal auf einen kleinen Geltungsbereich: ,Pflichten kennt der
vornehme Mensch iiberhaupt nur gegen seinesgleichen, nicht
gegen Niedrigere und Fremde“; anderswo bekdmpit er ihn als
eine Fessel des freien Geistes: ,Wir sind in ein strenges Garn
und Hemd von Pilichten eingesponnen und koénnen da nicht her-
aus. Bisweilen tanzen wir wohl in unsern Ketten — o6fter knirschen
wir und sind ungeduldig iber die heimliche Harte unseres Ge-
schicks. Aber die Tolpel und der Augenschein sagen gegen uns:
Das sind Menschen ohne Pilicht!* Auch im tédglichen Leben
vernimmt man nicht selten Stimmen, welche iiber Piflicht und
Pflichttreue sich geringschétzig dussern: Die pflichttreuen Menschen
seien die langweiligsten Leute, trockene Philister, steife Pedanten.
Nun mag es ja wohl solche unter ihnen geben, muss es aber
nicht notwendig, da die rechte Pilichterfiillung mit Lust und
Heiterkeit des Gemiits wohl vereinbar ist und so auch mit einer
verstdndigen, lichteren, nicht kleinlich beschrankten, diisteren Auf-
fassung des Lebens. Auf der anderen Seite: Was ist gewonnen
mit den ,kurzweiligen“ Leuten, die es mit ihren Pilichten leicht
nehmen, sie erfiillen, wie es ihnen beliebt, halb, nur zur Not
oder gar nicht, mit den pfilichtscheuen oder pflichtvergessenen?
Ist nicht das eben der Jammer, dass ihrer nicht wenige sind in
allen Stinden und Stellungen, unter Hohen und Niederen, Regie-
renden und Regierten, Beamten und Verwaltern Offentlichen und
privaten Gutes, Arbeitgebern und -nehmern, Lehrern und Schiilern,
Eltern und Kindern, und kdnnen unsere gesellschaftlichen Zustédnde
besser werden, so lange wir nicht allerseits bestrebt sind, in
unserem Kreise in allen Treuen unsere Pflicht zu erfiillen? Nein,
die Pflicht muss auch heute noch als etwas Heiliges angesehen
und verehrt, das Pflichtgefiihl als Eckstein der Sittlichkeit betrachtet
werden, deren Bau und damit die gemeine Wohlfahrt mit oder
ohne Wissen untergrdbt, wer an ihm rittelt. Dieses Pflichtgefiihl
muss schon friih durch eine weise Erziehung geweckt und gescharit
werden. Und wenn auch die heutige Pddagogik mit Recht davor

301



warnt, in der Jugendlehre bestdndig mit dem gebieterischen: Du
sollst! an das kindliche Gemiit heranzutreten, weil das leicht er-
miidet und lastig wird, statt anzufeuern; im Hintergrunde muss
doch dieses Sollen in seinem ganzen Ernste, das Gebot als kate-
gorisches, freilich verniinftiges, nicht willkiirlich auferlegtes, im
Wesen und Wohl des Menschen selbst liegendes aufrecht und
wirksam bleiben.

Nun wohl, wird man vielleicht sagen, die Pilicht in Ehren;
aber ldsst sie sich auch beim besten Willen immer nach allen
Seiten erfiillen? Wie, wenn nicht Pflicht und Neigung, sondern
Pilicht und Pilicht miteinander in Widerstreit sind, so dass wir
von zwei uns auferlegten Pflichten nur die eine erfiillen kdnnen
und die andere unerfiillt lassen miussen oder gar direkt verletzen?
Und diese Fille von Kollision der Pilichten sind im Leben sehr
hdufig; wir alle haben solche erlebt, mitunter schwer unter ihnen
gelitten. Zwar haben namhaifte Ethiker die Moglichkeit solcher
Kollisionen bestritten. Das Sittengesetz, sagen sie, konne als
vollkommene Einheit bei aller Mannigfaltigkeit der von ihm ge-
forderten Handlungen doch nie mit sich selbst in Widerspruch
geraten, zwei entgegengesetzte Regeln des Handelns daher nicht
zugleich verbindlich sein; oder, da jede Pflichtiormel als Beschrei-
bung einer bestimmten Handlungsweise nur dann fertig und volli-
kommen sei, wenn sie die Grenzbestimmungen dieses Handelns
ausdriicklich mitfeststelle, so konne in jedem bestimmten Moment
schlechterdings nur eine Pilicht gegeben sein. Wohl aber kdnnten
die sittlichen Interessen, das heisst Zweckbeziehungen (zum Bei-
spiel individuelle und soziale) und Aufgaben miteinander kolli-
dieren. Und in der Tat, wenn man unter Pilicht nur eine fiir
den jeweiligen Moment und die handelnde Person gegebene fertige
Formel versteht, das, was nach richtiger Beurteilung und Abwégung
der sich streitenden Interessen und Forderungen die individuelle
Instanz des Gewissens tun heisst, wenn man unter Pflicht nur
diese eine momentane konkrete Individualpflicht versteht, so
kann von einer Kollision der Pilichten nicht die Rede sein. Aber
neben diesen Pilichten im engeren konkreten Sinn kann man doch
wohl auch von Pilichten in einem weiteren, allgemeinen Sinne
reden, ndmlich von den fiir jedermann giiltigen Forderungen des
ewigen, in der sittlichen Weltordnung begriindeten Sittengesetzes,

302



zu dem das Kantsche Sittengesetz erweitert und erhoht werden
muss, von der Pilicht, die Wahrheit zu reden, die Eltern zu ehren,
Leben, Eigentum und Ehre anderer zu schonen usw., ohne da-
bei notwendig an einen bestimmten Spezialfall denken zu miissen.
Und in diesem Sinne genommen konnen Pflichten allerdings unter
Umstdnden kollidieren, zwar nicht in ihrer idealen Einheit im
(Ganzen des Sittengesetzes, aber in ihrem Bezogensein auf die
konkrete Lebenslage eines Menschen infolge der Verschiedenheit
der Interessen, Aufgaben und Anforderungen verschiedener Lebens-
sphédren. Sittliche Kollisionen gibt es in jedem Falle, wie man
nun dieselben ndher bezeichne, so dass der Streit iiber die Kolli-
sion der Pilichten am Ende nur ein Wortstreit ware, wenn nicht
die Verneinung dieses Begriffes die Gefahr in sich schlosse, die
Bedeutung solcher Kollisionen zu unterschdtzen, iiber ihren oft
tragischen Ernst sich hinwegzutduschen.

Von diesen wirklichen Pilichten sind nun freilich diejenigen
zu unterscheiden, die nur eingebildete sind, wo einer unleug-
baren Pilicht eine bloss vermeintliche sich entgegenstellt. Es kann
die Selbstliebe eine ihrer Neigungen und Schwichen ins Gewand
einer Pilicht kleiden, etwa aus Bequemlichkeit oder Furcht ein
Tun unterlassen, dass ihr ldstig oder gefdhrlich erscheint, aber
heilige Berufspflicht wdre, und sich dabei iiberreden, es gebiete
ihr dies die Pilicht der Selbsterhaltung, vielleicht der Unentbehr-
lichkeit der eigenen Person oder die der Selbstbehauptung als
freier Personlichkeit, die von ihr verlange, ein beengendes, ihrer
unwiirdiges, wenn auch an sich pflichtmdssiges Verhéltnis eigen-
machtig zu 16sen. So wenn I[bsens Nora ihre Familie, ihre noch
unmiindigen Kinder im Stiche ldsst, als ob diese Vernachldssigung
heiliger Mutterpflichten einer moralischen Selbstbehauptung, einer
wirklichen Selbsterziehung jemals fdrderlich sein konnte. Auch
bei anderen Erzeugnissen unsrer modernen Dramen- und Roman-
literatur hat man hier und da den Eindruck, dass die sittlichen
Kollisionen, die sie uns vorfithrt, keine wirklichen Pflichten-
kollisionen sind, vielmehr auf unwahrscheinlichen, wenn nicht
geradezu unmdoglichen Situationen beruhen, kiinstlich erdichtet
sind, aber um so geeigneter, die bisher gelehrte Moral ins Wanken
zu bringen und -zugunsten einer angeblich hoheren und freieren
Zu entwerten.

303



Verschieden von solchen Kollisionen sind diejenigen, die zwar
auch nur vermeintliche sind, aber psychologisch begreiflich und
notwendig, weil sie in der Wirklichkeit wie in der Dichtung aus
einer irrigen, truben sittlichen oder religiosen Einsicht hervor-
gehen. So hdlt Orestes die Blutrache antik-heidnischen Begriffen
gemdss fiir Pilicht und gerdt in den Widerstreit zwischen dieser
Pilicht gegen den erschlagenen Vater und der Kinderpilicht gegen
dessen Morderin, seine Mutter — fiir unsere heutige Ethik keine
wirkliche Kollision, da wir keine Pflicht der Blutrache kennen.
Ahnlich verhidlt es sich mit der vermeintlichen Pflicht der Ver-
folgung Andersglaubender, die beim ehrlichen religiosen Fanatiker
in Konflikt gerdt mit der ihm sonst doch nicht fremden Pilicht
der Menschlichkeit, wdhrend wir heute gerade das Gegenteil,
religiose Duldsamkeit als Pflicht anzusehen gewohnt und dadurch
von vornherein von solchen Kollisionen befreit sind.

* *
¥*

Von den wirklichen Pilichtenkollisionen sind die einen bloss
zeitliche, voriibergehende, wo ndmlich mehrere Pflichten gleich-
zeitig erfiillt werden sollten und nicht kdnnen, zum Beispiel die
Pflege zweier kranker, von einander entfernt wohnender Familien-
glieder. Sie werden gelost durch Bevorzugung der augenblicklich
dringenderen Pflicht, die durch gewissenhafte, verstindige und
billige Erwédgung aller beiderseits in Betracht kommenden Um-
stinde ermittelt werden muss.

Schwerer in der Regel, als diese zeitlichen Kollisionen, sind
die sachlichen, wo zwei Pflichten auch nicht nacheinander er-
fiillt werden konnen. Da treten ndmlich zwei allgemeine sittliche
Forderungen, vielleicht auch nur zwei Richtungen einer und der-
selben Grundforderung in ihrer Anwendung auf spezielle Lagen
in solch volligen Widerstreit, dass, wo die eine Pilicht erfullt wird,
die andere das Feld ganz rdumen muss, wenn nicht noch im
letzten Augenblick durch eine verdnderte Sachlage oder hohere
Erkenntnis ein ungeahnter Weg zu friedlicher Losung des Knotens
sich auftut. So kadmpft bei Goethes Iphigenia die Pilicht ge-
schwisterlicher Fiirsorge fiir des Bruders Orestes und seines
Freundes Pylades Leben, Freiheit und Heimkehr mit der Pilicht
der Wahrhaftigkeit und Dankbarkeit gegen Thoas, ihren Beschiitzer

304



und Wohltiter. So streitet bei Antigone dieselbe Schwesterpflicht,
die den im Kampf wider seine Vaterstadt erschlagenen Bruder
zu beerdigen gebietet, mit der biirgerlichen Pilicht des Gehorsams
gegen den Herrscher Kreon, der solches bei Todesstrafe verboten.
Und im tédglichen Leben gehodren die unzdhligen Fille hierher,
wo die Pilicht der Schonung etwa gegen einen Kranken oder der
Bewahrung eines Mitmenschen vor irgend einem Ungemach und
die Pilicht der Wahrhaftigkeit mit einander kollidieren, die Fille
der sogenannten Notliige.

Ein solcher Widerstreit verschiedener sittlicher Anforderungen
ist moglich bei ungewdhnlicher Verwicklung der individuellen und
sozialen Lebensverhéltnisse, wie sie zu einem grossen Teil her-
vorgeht aus einer schrankenlosen Geltendmachung der Anspriiche
verschiedener Gesellschaftskreise und Individualititen, wahrend sie
nicht oder doch nicht in diesem Grade statthdtte, wenn sich alles
in den Grenzen des Gesunden, Rechtméssigen, Erlaubten bewegte.
Wiirden auch in einer vollkommeneren Welt nicht alle sittlichen
Kollisionen wegfallen, so ist doch sicher, dass die intellektuelle
und sittliche Unvollkommenheit der Menschen eine Hauptursache
derselben ist.

Auf dieser Kollision der Pilichten als verschiedener Rich-
tungen einer Grundpflicht und als dem Widerstreit zweier sitt-
licher Machte beruht nach Hegels und Vischers tiefer Auf-
fassung das Tragische im hochsten Sinne des Wortes mit seiner
Schuld und Katastrophe in Leben und Dichtung. Das sind jene
gerade die edelsten Naturen im Innersten erschiitternden Fille,
wo sie, von entgegengesetzten sittlichen Forderungen bestiirmt,
keinen Ausweg ohne Schuld finden. Ein ergreifendes Beispiel
dieser Art stellt uns das Nibelungenlied vor Augen. Der Mark-
graf Ridiger von Bechlarn, Vasall des Hunnenkonigs Etzel, hat
die Burgunderfiirsten mit ihrem Gefolge auf ihrer Durchreise an
Etzels Hof gastireundlich auigenommen und bewirtet, seine Tochter
hat sich mit dem jiingsten, Giselher, verlobt, und nun soll er
nach ihrer Ankunft bei Etzel, um die Ermordung des Helden
Siegfried zu rdchen, sie angreifen und niedermetzeln. So streitet
bei ihm die Grundforderung der Treue in zwei verschiedenen
Richtungen mit sich selbst, die Treue gegen den Lehnsherrn, die
Grundlage des mittelalterlich-feudalen Staatsbaues, mit der Treue

305



gegen die Gastfreunde, die er noch jingst unter seinem Dache
gepflegt und geehrt hat, und versetzt ihn in eine Gewissensnot
und Seelenqual, die ihm die bittere Klage auspresst:

O wé mich gotes armen, daz ich ditz gelebet han.
Aller miner éren der muoz ich abe stéan,

triwen unde ziihte, der got an mir gebot.

O wé got vom himele, daz mihs niht wendet der tot.
Swelhez ich nu loze unt daz ander began,

sO0 han ich boesliche unt vil iibel getan.

Ist denn aber wirklich solche sachliche Kollision der Pflichten
schlechterdings unltsbar, dass sie zu einem so oder anders tadelns-
werten Entschlusse und oft genug zu einem unglicklichen Aus-
gang fiihren muss? Sie ist es dann, wenn wie hier, die eine
Pilicht und gerade die Pilicht, die nicht direkt im ewigen Sitten-
gesetz begriindet ist, sondern nur indirekt, aus einem bestimmten
Vertragsverhdltnis entsprungen, zur absoluten, ausschlaggebenden
erhoben wird, im gegebenen Beispiel die Lehnstreue, von der
sich Riudiger, ob auch mit Gefahr fur seine physische und soziale
Existenz, durch sofortigen Verzicht auf seine Lehen und Wiirden
hétte lossagen miissen und konnen; wie er denn selbst der Konigin
erkldrt, er habe geschworen, Leben und Ehre in ihren Dienst zu
legen, aber nicht seine Seele dabei zu verlieren. Noch weniger
16sbar ist die Kollision, wenn, wie meist in der Tragddie, der Held
ohne langen inneren Kampf mit dem Ungestiim der Leidenschaft
den Knoten =zerhaut, wenn etwa ein Reformator in seinem
gliihenden Pfilichteifer fiir Besserung politischer, kirchlicher, sozialer,
kultureller Zustdnde die Pilicht der besonnenen Ankniipfung ans
geschichtlich Gegebene, der Erhaltung des noch Brauchbaren
rucksichtslos ignoriert.

Dass aber die Kollision auch gelost, im giinstigeren Falle
glicklich gelost werden kann, so dass die handelnde Person nicht
nur vorwurfsfrei aus ihr hervorgeht, sondern auch das drohende
Verderben nicht eintritt, zeigt Goethes Iphigenia, die der Pilicht
der Wahrhaftigkeit und Dankbarkeit folgend, durch ihr hoch-
herziges Vertrauen zur besseren Natur des Konigs und ihre
rihrende Bitte seinen Zorn entwaffnet und den Ihrigen f{reien
Abzug verschafit, also auch ihrer Schwesterpflicht, nur in anderer
und besserer Weise, als sie zuerst sollte, geniigt. Leser von
Walter Scotts Romanen werden einer dhnlichen gliicklichen Losung

306



der Kollision zwischen Wahrhaftigkeit und Geschwisterpflicht in der
schonen Erzédhlung ,Das Herz von Midlothian“ bei Hanna Deans
sich erinnern.

Sollen wir nun versuchen, fiir die Losung sachlicher Pilichten-
kollisionen mit Benutzung fritherer Versuche eine Theorie aufzu-
stellen, so wdre es etwa diese. Einmal sind die kollidierenden
Interessen und Zwecke abzuwdédgen nach ihrem objektiven, das
heisst in ihnen selbst liegenden Werte, welcher bedingt ist durch
ihre Stellung auf der Stufenleiter der objektiven Ordnungen und
Zwecke, die in der Welt bestehen und walten. So hat im allge-
meinen die Pilicht gegen die Familie den Vorzug vor der gegen
die eigene Person; denn sie ist die hohere, umfassendere Ordnung
im Vergleich zu den Individuen, welche sie bilden, und diese sind,
ihrem hohen Selbstzweck als Persdnlichkeiten unbeschadet, doch
zugleich Mittel fir den Zweck des Familienwohls und -Gedeihens,
fiir die Losung ihrer erzieherischen Aufgaben. Desgleichen hat die
Pilicht gegen die Gemeinde den Vorrang vor der gegen die Familie,
die gegen das engere Vaterland vor der gegen die eigene Person,
Familie und Gemeinde und wieder die gegen das ganze Land
und Volk vor der gegen das engere, einen Kanton, eine Provinz.
Und es gilt als verwerfliche personliche Selbstsucht, als Familien-
egoismus, Kirchturmspolitik, KantOnligeist, diese Ordnung iiber-
haupt und speziell in einem Kollisionsfall umzukehren, das Wohl
des Ganzen um partikuldrer Zwecke und Interessen willen zu
vernachldssigen und zu schédigen.

Allein weiterhin erhebt sich nun eine grosse Schwierigkeit.
Konsequenterweise sollte nun als noch hodhere Ordnung und
Gemeinschaft auf das Vaterland die Menschheit folgen, also im
Kollisionsfall der Interessen und Forderungen beider die Pflicht
gegen die ganze Menschheit der gegen das eigene Volk vorge-
zogen werden. Allein die gesamte Menschheit ist, wenn wir von
den bescheidenen Anfdngen absehen, die einzelnen Nationen durch
ein gemeinsames Volkerrecht und schiedsrichterliche Behorden in
ein geordnetes Verhdltnis zueinander zu bringen, noch eine un-
organisierte Masse, keine greifbare Gemeinschaft, auf die wir
unmittelbar wirken kénnen, sondern mehr ein abstrakter Begriff.
Wollen wir auf und fiir sie wirken, so miissen wir das in dem
Rahmen ihrer geschichtlich gegebenen Gliederung tun, innerhalb

307



des Landes, das unsere Heimat ist oder als Stétte langeren Wirkens
zur zweiten Heimat geworden, und so kehrt sich die Rangordnung
zwischen Vaterland und Menschheit faktisch um in ihr Gegenteil:
Erfiille deine Pilicht zuerst gegen das eigene Volk, so wirst du
auch der Menschheit am besten dienen. Ja, bei der Uberspannung
des Begriffis Patriotismus oder vielmehr bei seiner falschen Auf-
fassung in der unliebsamen Erscheinung des Nationalismus und
Chauvinismus, der gegen andere Volker keine Pilichten zu kennen
scheint, wird man froh sein miissen, wenn zwar der Vorteil anderer
Nationen dem der eigenen hintangesetzt, aber doch im {ibrigen
ihnen Gerechtigkeit und etwas briiderliche Riicksicht gezollt wird.

Freilich, ebenso einseitig und verderblich, wie der falsche
Patriotismus, ist das andere Extrem, ein falscher, abstrakter Uni-
versalismus, welcher iiber den wirklichen oder vermeintlichen
Pilichten gegen die Menschheit die gegen den nédchsten Kreis oder
Ausschnitt aus derselben, das eigene Volk vergisst oder gering
schatzt, zumal wie er heute in der derberen Gestalt eines roten
Internationalismus auftritt, sehr verschieden von jenem Univer-
salismus, der im achtzehnten Jahrhundert viele unserer geistigen
Koryphden beseelt und mehr nur vereinzelt zur Hintansetzung
patriotischer Pilichten gefiihrt hat.

Oberster, absoluter Zweck ist fiir den sittlichen Menschen
die Erreichung seiner und der Mitmenschen hochster Bestimmung
im wahren Geistsein — ein idealer Individualismus und Univer-
salismus zugleich, die Beforderung des Wahren und Guten in der
Welt oder, wie es die Sprache der Religion ausdriickt, die Forde-
rung des Reiches Gottes auf Erden als der idealen Ordnung und
Gemeinschaft, deren Zwecken alle iibrigen untergeordnet werden
miissen, so dass ihr Wert in letzter Linie nach ihrem Verhéltnis
zu diesem absoluten Zwecke geschitzt wird, auch bei sittlichen
Kollisionen. Daher kann der ethische Mensch eine solche nicht
10sen auf eine Weise, welche durch ein schlechtes Mittel die Sitt-
lichkeit in ihrer Totalitdt schddigt und untergrdbt; er kann es
beispielsweise nicht als Pflicht anerkennen, das Vaterland durch
Verrat und Eidbruch zu retten, eines Gatten Gesundheit durch
eine Filschung zu erkaufen, der Not eines Armen durch Raub
an einem Begiiterten abzuhelfen. Er wird selbst Pflichten des Ge-
horsams gegen Eltern und Obrigkeit, die er sonst willig aner-

308



kennt und befolgt, nicht erfiillen kdnnen, wo ihre Gebote seinem
Gewissen als unsittliche erscheinen und gédnzlich zuwiderlaufen,
so wenn ein Kind etwa von den Eltern zum Betteln oder Stehlen
angehalten wird, oder wenn ein willkiirliches, hartes Gesetz rohe
Unbarmherzigkeit gebietet, wie zum Beispiel dasjenige, das, wie
wir aus Onkel Toms Hiitte erfahren, seinerzeit in den Vereinigten
Staaten einen entlaufenen Sklaven auszuliefern befahl und damit
der grausamsten Bestrafung preisgab. Ja, wo es wirkliche Ge-
wissensgriinde religioser oder ethischer Natur sind, die ernsten
Personen das Blutvergiessen im Kriege untersagen, da sollte der
Staat nach Moglichkeit ihnen die Hand bieten zu einer giitlichen
Losung der sittlichen Kollision, wie er dies schon frither den
Mennoniten gegeniiber durch Verwendung beim militdrischen Sani-
titspersonal getan hat, immerhin mit dem Vorbehalt, dass nicht
jede Berufung auf das Gewissen ohne alle Priifung angenommen
wird, am wenigsten von solchen, die ihr Abscheu vor der Gewalt
der Waffen im Kriege nicht abhilt, der Gewalt der Faduste und
Kniittel ihrer Genossen mitten im Frieden billigend oder gleich-
giiltig zuzuschauen.

Neben dem objektiven Werte zuwiderlaufender Interessen und
Forderungen kommt auch ihr ndheres oder ferneres Verhdltnis
zur subjektiven Berufsaufgabe des Einzelnen bei sittlichen Kolli-
sionen in Betracht, wodurch unter Umstdnden ein ganz anderer
Entscheid bedingt wird, als durch jenen allein. Man denke hierbei
beispielsweise an die Frage der Berufswahl, die nicht aus dem
Gesichtspunkte allein entschieden werden kann, welcher Beruf
den weiteren, erfolgreicheren Wirkungskreis er6ffne und soweit
die Pilicht tberbdnde, ihn zu ergreifen, sondern auch aus dem,
wie einer zu diesem Berufe durch die ihm verliehenen Anlagen
befdhigt, also wirklich berufen sei und auch durch seine dusseren
Verhéltnisse in den Stand gesetzt, ihm zu folgen; eine Riicksicht-
nahme, deren Ergebnis unter Umstdnden als subjektive Pflicht
jener rein objektiven vorangestellt werden soll und den Ausschlag
geben muss.

Aus diesem Grunde hauptsédchlich ist die Entscheidung in
sittlichen Kollisionsféllen schliesslich immer Sache der individuellen
Gewissensinstanz. Die ethische Wissenschaft kann iiber den ob-
jektiven Wert der verschiedenen sich kreuzenden Interessen und

309



Forderungen aufkldren, schiefe Ansichten korrigieren; iiber ihr
Verhidltnis zur subjektiven Berufsaufgabe des Einzelnen kann sie
im voraus nichts sagen, weil sie letztere nicht kennt, weil dartiber
nur der Einzelne selbst urteilen kann, wenn er mit Vernunft und
Gewissen in ernstlicher Selbstpriifung zu Rate geht. Aber auch
sonst ist es schlechterdings unmaoglich, iiber die im vorigen ge-
gebene Richtschnur hinaus speziellere Weisungen fiir die LOsung
sittlicher Kollisionen zu geben; sie erzeigen sich gegeniiber den
mannigfaltigen Einzelfdllen des Lebens alle als unzureichend. Um
nur ein Beispiel anzufiihren: Die Rechtspflicht, sagt man wohl,
gehe der Liebespflicht vor, und gewiss ist das im allgemeinen dcr
Fall. Ehe man etwa seine Wohltdtigkeit durch einen schonen
Geldbeitrag bei einer Sammlung fiir Ungliickliche oder fiir einen
humanen Zweck iberhaupt bekundet, was ja an sich unstreitig
eine Liebespilicht ist, soll man seine Schulden bezahlen, wenn
man solche hat, also die Rechtspilicht erfiillen. Aber unter Um-
stinden kann sich das Verhdltnis auch umkehren. Es kann einer
durch seine Berufspflicht, die vertraglich, also rechtlich festgesetzt
ist, gehalten sein, zu einer bestimmten Zeit zur Erledigung viel-
leicht wichtiger Geschdfte, zu einer Sitzung oder Versammlung zu
erscheinen; auf dem Wege dahin aber trifit er einen Hilfsbediirftigen,
dem eben ein schwerer Unfall begegnet ist, und niemand ist da,
der ihm wirksam beispringen kann und mag; wird er da nicht
ohne langes Besinnen die Rechtspilicht dahinten lassen und statt
ihrer die Liebespilicht erfiillen, und werden wir nicht sagen: er
hat recht gehandelt?

Noch weniger als von solchen speziellen Regeln ist zu hoffen
von einer férmlichen, ins Detail gehenden Wissenschaft, von solchen
Kollisionsfdllen und &hnlichen {raglichen Féllen des sittlichen
Handelns, die als casus conscientiae, Féalle, die das Gewissen
durch Zweifel, Bedenken, Ratlosigkeit beunruhigen, ihr den Namen
Kasuistik verschafft haben. Zunédchst der mittelalterlichen Beicht-
und Busspraxis dienend und schon von einzelnen Scholastikern
eifrig gepflegt, spater von den Jesuiten fortgebildet, ist sie nament-
lich durch diese in Misskredit gekommen wegen der Sophistik,
zu der sie verleitete, der Eitelkeit, die sich ergdtzte am dialektischen
Spiel des Scharfsinns, welcher, mit den wirklichen, dem Leben
entnommenen Gewissensfillen nicht zufrieden, mit frei erfundenen,

310



ausgediiftelten sich beschéftigte, und wegen der unlauteren, wider-
sittlichen Tendenzen, in deren Dienst sie vielfach gezogen wurde.
Ein sittlich und religids erleuchteter Sinn, den zu wecken und zu
pflegen eine Hauptaufgabe der Erziehung und ihrer Belehrung
bildet, ist und bleibt der einzige treue und vertrauenswiirdige Rat-
geber und Fiihrer in solchem Labyrinth. Er weiss manchen Kol-
lisionen zum voraus mit erlaubter Klugheit und Vorsicht auszu-
weichen, wie er im Bunde mit Selbstbeherrschung, Massigung,
Leidenschaftslosigkeit auch andern solche erspart; in den unaus-
weichlichen aber findet er mit dem gliicklichen, sicheren Takte der
Tugend, zumal wo sie unterstiitzt wird von einer gelduterten,
lebenskraftigen Religion, die richtige LoOsung. Je mehr sittliche
Einsicht und Tiichtigkeit fortschreiten und ihr Machtgebiet sich
erweitert, um so mehr wird die Zahl und die verhdngnisvolle Be-
deutung der sittlichen Kollisionen abnehmen.
ZURICH PROF. DR PAUL CHRIST

LA LITTERATURE ET
L’ENSEIGNEMENT SECONDAIRE

(Fin)

Armer les hommes contre la destinée, les rendre forts d’une
force intérieure et intangible, c’est une des taches les plus graves
de I'éducation, et la littérature sera pour la transmission de cette
énergie morale le meilleur conducteur. Développer le caractére
— c'est a dire tout le complexus psychologique — pas moins
que P'intelligence proprement dite; de toutes les énergies émotion-
nelles faire des tendances fécondes en les empéchant de dégénérer
en passions dissolvantes. Former le caractere non pas selon les
principes d'une morale quelconque, religieuse ou laique, mais
simplement lui faire rendre tout ce qu'il peut donner, en s'ef-
forcant d'établir I'équilibre qui offre le plus de résistance a la
désagrégation psychique. L’école devrait étre autre chose qu'un
exercice d'intelligence. Intelligence, c’est méme trop dire; combien

311.



	Die Kollision der Pflichten

