
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Adolf Appias Bühnenreform

Autor: Senger, A. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ADOLF APPiAS BÜHNENREFORM
Die heurigen Maifestspiele des „Ring des Nibelungen"

bedeuteten für Zürich ein Ereignis und bieten die günstige
Gelegenheit, die Inszenierung der Wagneroper zu besprechen.

Es wird wohl mancher unbewusst die Disharmonie
empfunden haben, die den Aufführungen der Wagnerschen Schöpfungen
innewohnt; und nicht wenige sind es, die es vorziehen, einsam
am Klavier die Partitur durchzublättern und so Augenblicke
harmonischer Kunstoffenbarung zu erleben statt im Theater durch
den häufigen Missklang zwischen dem Bühnenbild und dem
Worttondrama gestört zu werden.

Der springende Punkt besteht darin, dass man die Inszenierung
nicht als dem Gebiete der Kunst angehörend betrachtet. Bei

Aufführung Wagnerscher Werke sind wir gewohnt, es als
unabwendbare Notwendigkeit zu empfinden, dass unserem Ohr ein
Kunstwerk dargebracht wird, nicht aber unserem Auge. Um einen
wirklich vollkommenen Kunstgenuss zu haben, sollte aber beides,
Auge und Ohr, gleich künstlerisch befriedigt werden.

Der fundamentale Irrtum, in dem die Inszenierung befangen
ist, besteht darin, dass sie die Täuschung der Wirklichkeit hervorzurufen

sucht. Vortäuschung der Wirklichkeit durch Malerei und
plastische Staffage ist höchstens in einem Panorama, Panoptikum,
im Schauspiel bei Darstellung eines Innenraums möglich und
erstrebenswert. In allen anderen Fällen ist Vortäuschung der
Wirklichkeit unmöglich, aber vor allem verächtlich als ausserhalb des
Gebietes der Kunst stehend.

Die auf Fläche gemalte Dekoration ist nie in Einklang zu
bringen mit dem plastischen Schauspieler; die Inszenierung muss
ihre Ausdrucksmittel anders gestalten, um Kunst zu werden.

Den grossen Dienst, den eigentlichen Zweck der Inszenierung
theoretisch und praktisch klargestellt zu haben, gebührt unserem
Genfer Mitbürger Adolphe Appia. Durch seine „Mise en scène du
drame Wagnerien"1) und besonders durch sein Buch „Die Musik
und die Inszenierung"2) ist er der Ausgangspunkt der beginnenden

Paris, Challey 1895.
2) Bruckmann, München 1899.

235



Bühnenreform gewesen, die wir heute beim Schauspiel wie beim
Wagnerschen Wort-Tondrama entstehen sehen. — „Die Musik und
die Inszenierung", dieses eigenartige Buch, das Werk einer
künstlerischen Persönlichkeit, eines Philosophen und Musikers, der die
Welt mit den Augen eines Malers betrachtet, ist derartig überreich
an tiefsinnigen Betrachtungen und genialen Ausblicken, dass man
sehr wohl begreift, wenn es noch nicht sein Publikum, wohl aber
reichlich seine Plagiatoren gefunden hat.

Die Linien, die ich hier niederschrieb, sind bloss eine skizzenhafte

Andeutung der Grundgedanken, die Appias Werk enthält.

* *
*

Wie soll man nun das Bühnenbild gestalten, wenn nicht die
szenische Täuschung das zu erstrebende, das stets unerreichbare
Ziel ist?

Appia sagt uns, dass die Inszenierung selbst eine Ausdrucksform

des Dramas sein soll. So gewinnt sie einen festen Boden;
sie wird nicht irgend ein von der Willkür des jeweiligen
Dekorationsmalers abhängiges Milieu für das Drama, sondern sie wird
ein Teil des Dramas selbst, aus ihm herausgewachsen, durch
dasselbe bedingt sein.

Die Art der Inszenierung wird also mit dem Charakter des

Bühnenwerkes wechseln, bekommt eine unendliche Mannigfaltigkeit;
statt alle dramatischen Werke auf den gleichen Fuss zu stellen
und sie also in eine gleiche Inszenierungsweise zu zwingen, die

unmöglich zu allen passen kann, zerfällt sie in zwei grosse
Klassen: Inszenierung für das Wortdrama und für das Wort-Tondrama.

— Appia sagt:1)

„Der blosse Wort-Dichter wendet sich zunächst an unseren Verstand
und erst indirekt durch Vermittlung des Verstandes an unser Gefühl. Sein
Drama gewinnt also erst organisches Leben durch ein unausgesetztes
Rekonstituieren und Ergänzen seitens des Zuschauers. Dies ist nicht die
Folge analytischen Zerlegens der vom Dramatiker angewandten Mittel,
sondern es ergiebt sich einfach aus der Tatsache, dass durch Wort und
Gebärde die dramatische Handlung einzig von ihrer Aussenseite, die
Seelenvorgänge nur in ihren äusseren Ergebnissen, ihren Symptomen,
dargestellt werden können, und also der Zuschauer den Rückschluss auf

*) Musik und Inszenierung, Seite 9 und 10.

236



den wesentlichen Teil des Dramas selbst zu vollziehen hat. Nun
liefert uns das Alltagsschauspiel des Lebens auch nur den äusseren
Anschein der Dinge ; wir sind demnach an jene Rekonstituierungsarbeit gewöhnt,
sie ist uns zu etwas ganz Unbewusstem geworden. Deshalb können wir
am organischen Leben des gesprochenen Dramas vollen Anteil nehmen,
ohne die Rolle zu ahnen, die wir selbst dabei spielen.

Dagegen stellt uns der Wort-Tondichter, dank der Musik, nicht mehr
bloss die nach aussen tretenden Ergebnisse der seelischen Vorgänge dar,
nicht mehr bloss den Aussenschein des im Drama enthaltenen Lebens, —
nein, er gibt uns diese seelischen Vorgänge selber, jenes Leben in seiner
vollen innerlichen Wirklichkeit, so wie wir es in der tiefsten Tiefe unseres
Wesens zu erfassen vermögen. — Jetzt bedürfen wir Zuschauer jener
Rekonstituierungsarbeit nicht mehr: jede einzelne handelnde Person stellt
sich uns dar, als wir selbst, als unser eigenes Ich ; nur tritt die eine mehr,
die andere weniger hervor, je nach dem Grad des ihr zufallenden
dramatischen Interesses.

Damit aber dieses wundermächtige Ausdrucksmittel, die Musik, unser
Seelenleben in dieser Weise bringen könne, muss sie die Form, welche sie
von ihm empfängt, in ein ganz anderes Zeitmass giessen, als jenes, das
wir aus dem Alltagsschauspiel des Lebens gewohnt sind. Wir selbst
müssen uns, wollen wir zum vollen Genuss dieses Ausdrucks gelangen,
gänzlich in jenes neue Zeitmass hineinversetzen, so dass in dem Augenblick

unser gesamtes, persönliches Leben gleichsam transponiert, in eine
neue Sphäre versetzt wird, um uns einzig in dem inneren wesentlichen
Leben des Dramas aufgehen zu lassen. Denn so leicht sich unsere
Aufnahmefähigkeiten mit jenem Zwiespalt des Zeitmasses, das heisst dem
Unterschied zwischen demjenigen des äusseren täglichen Lebens und dem
des musikalischen Ausdrucks abfinden, so lange nur die Zeit davon
berührt wird, so führt jener Zwiespalt, wenn die szenische Verwirklichung
hinzutritt, so fühlbare Veränderungen in deren äusseren Verhältnissen
herbei, dass wir dieselben unmöglich hinnehmen könnten, fände nicht der
Ausdruck, dem sie entkeimen, seine höchste Verherrlichung in unserem
eigenen Herzen.

So ist die Musik im Wort-Tondrama, vom darstellerischen Gesichtspunkt
aus, nicht mehr bloss ein Zeitmass innerhalb der Zeit, nicht mehr bloss
ein von dem Zeitmass, in welchem die Zuschauer im Saal leben,
verschiedenes, fiktives Zeitmass, — nein, die Musik wird die Zeit selbst."

Nachdem Appia alle Faktoren der Inszenierung analysiert hat,
stellt er eine hierarchische Ordnung auf, die er organisch nach
der Wichtigkeit ihrer Glieder aufbaut. Dann fasst er sie folgender-
massen zusammen: „Aus der Musik (im weitesten Sinne des

Wortes1) entspringt die Konzeption des Dramas; diese gestaltet der
Dichter aus Wort und Ton zum Drama und lässt es in Erscheinung
treten durch Darsteller, Aufstellung, Beleuchtung und Malerei."

Man vergleiche: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik
von Friedrich Nietzsche.

237



So begründet wird die Inszenierung vollständig von der
Partitur abhängig: da die Musik die Zeit ist, nicht nur ihrem
Intensitätsgrade nach, sondern vor allem räumlich projiziert, so
wird die Inszenierung eine Funktion der Musik. — Diese Tatsache

zu beweisen, ist der Zweck des Buches von Appia.
Um ein harmonisches Ganzes mit dem nie stillstehenden

Fluss der dahinströmenden Musik zu bilden, muss das Bühnenbild
jede Starrheit verlieren; es muss bei jedem musikalischen Akkord
harmonisch mitklingen können. Die Inszenierung kann nur die

nötige Geschmeidigkeit und Ausdrucksfähigkeit erreichen, indem sie
die meisten toten und starren Ausdrucksmittel verlässt, die durch
die Malerei auf senkrechter Leinwand hervorgebracht werden, und
indem sie der Beleuchtung die grösste Rolle gibt, wie es ihr auch

von Rechts wegen zukommt. Dies zieht eine grosse Verringerung
der vorgestellten Gegenstände mit sich zugunsten des allmächtigen
Ausdrucksmittels des Lichtes. Apoll war nicht nur Gott der
Musik, sondern auch des Lichtes (Chamberlain).

Die Drangabe von Einzelheiten, eine Hauptsache in der Kunst,
schien lange von unsern Bühnen verbannt zu sein.

Diese Vereinfachung des szenischen Bildes, die es um so
ausdrucksvoller macht, verlegt den Schwerpunkt der Inszenierung
von der Bühne in unsere Phantasie.

Die dramatische Fiktion, die der Musik ein Objekt gibt und
die uns erlaubt, uns jenseits dieses Objektes das ewige Leben

unserer Seele zu offenbaren, findet so eine genau übereinstimmende

szenische Form: die neue Inszenierung sowie die Partitur
verringert die Zufälligkeiten der Aussenwelt auf ein Minimum, um
uns in ihrer ganzen Tiefe die Realität der Erscheinung zu zeigen.

* **
Statt hier weiter theoretisch Appias Bühnenreform begründen

zu wollen, bitte ich den Leser, die hier beigefügten Inszenierungsentwürfe

zu betrachten und sich zugleich die musikalischen
Harmonien zu vergegenwärtigen, die ihnen entsprechen. Ich bin
überzeugt, dass jeder künstlerisch Empfindungsfähige sich bewusst

wird, er stehe da vor einem neuen künstlerischen Ausdrucksmittel,
das aus der Musik herausgewachsen, aus deren Harmonien geboren
und Leben schöpfend, wohl das mächtigste ist, das wir kennen.

238



Ich muss hier bemerken, dass Appias Inszenierungsentwürfe
die Frucht eingehenden Studiums sind. H. S. Chamberlain, dem

Appia als Freund sein Werk widmete, bezeichnete dieses in seinem
Buch über Richard Wagner als etwas, das Epoche zu machen

verspreche. Wie kein anderer hat Appia sich in den Geist Wagners
eingelebt, und die beiliegenden Inszenierungsentwürfe, die nur eine
kleine Auswahl bilden, sind ausschliesslich aus dem Studium der
Partitur entstanden und durch langjährige Arbeit bis ins letzte
Detail ihres Szenarios für die Aufführung durchgearbeitet.

Wir haben gesehen, dass Zürich auf dem Gebiete der

Inszenierung etwas zu leisten vermag; man erinnere sich nur der
letzten Aufführungen „Macbeths" und an den zweiten Akt
Siegfrieds. Der grosse Aufschwung auf künstlerischem Gebiete, den

Zürich in den letzten Jahren genommen hat, zeigt sich nirgends
so deutlich als wie in unserem Bühnenwesen; man begegnet dort
einem Verständnis und Entgegenkommen, das des vollen Lobes

würdig ist. — Direktion und musikalische Leitung, Regie und
Dekorationsmaler haben bei den letzten Festspielen bewiesen, dass

wir das Material besitzen, mustergültige Festspiele aufzuführen, die
der ganzen Schweiz zur Ehre gereichen möchten, wenn wir zur
Inszenierung noch Appia herbeizögen1). Es ist unmöglich, selbst

von dem begabtesten Dekorationsmaler und von dem erfahrensten
Regisseur zu verlangen, dass sie die Inszenierung Wagnerscher
Werke so beherrschen wie Appia, der sein ganzes Leben der
Frage gewidmet hat.

Zürich, das mit Wagner und seinem Schaffen so eng
verknüpft ist, hat durch die letzten Festspiele gezeigt, dass es wie
kaum eine andere Stadt prädestiniert und fähig ist, des grossen
Meisters Werke würdig aufzuführen. Die Krone würde es sich
aufsetzen, wenn es durch eine angemessene Inszenierung die erste
würde, dem Ring, unserem höchsten Epos, den Stempel der
Vollkommenheit aufzudrücken.

ZÜRICH A. v. SENGER

Man könnte vielleicht mit einigen bescheideneren Versuchen
beginnen; mit einem oder zwei Akten des „Ring" oder „Tristan". Schon mit den
bestehenden Dekorationen übernimmt es Appia, durch Beleuchtung und kleine
Änderungen in der Ausstattung das Publikum für eine radikalere Reform
vorzubereiten.

239


	Adolf Appias Bühnenreform

