Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Adolf Appias Buhnenreform

Autor: Senger, A. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- ADOLF APPIAS BUHNENREFORM

Die heurigen Maifestspiele des ,Ring des Nibelungen“ be-
deuteten fiir Zirich ein Ereignis und bieten die giinstige Ge-
legenheit, die Inszenierung der Wagneroper zu besprechen.

Es wird wohl mancher unbewusst die Disharmonie emp-
funden haben, die den Auffiihrungen der Wagnerschen Schopfungen
innewohnt; und nicht wenige sind es, die es vorziehen, einsam
am Klavier die Partitur durchzublédttern und so Augenblicke har-
monischer Kunstoffenbarung zu erleben statt im Theater durch
den hdufigen Missklang zwischen dem Biihnenbild und dem Wort-
tondrama gestort zu werden.

Der springende Punkt besteht darin, dass man die Inszenierung
nicht als dem Gebiete der Kunst angehorend betrachtet. Bei
Auffihrung Wagnerscher Werke sind wir gewohnt, es als unab-
wendbare Notwendigkeit zu empfinden, dass unserem Ohr ein
Kunstwerk dargebracht wird, nicht aber unserem Auge. Um einen
wirklich vollkommenen Kunstgenuss zu haben, sollte aber beides,
Auge und Ohr, gleich kiinstlerisch befriedigt werden.

Der fundamentale Irrtum, in dem die Inszenierung befangen
ist, besteht darin, dass sie die Tduschung der Wirklichkeit hervor-
zurufen sucht. Vortduschung der Wirklichkeit durch Malerei und
plastische Staffage ist hochstens in einem Panorama, Panoptikum,
im Schauspiel bei Darstellung eines Innenraums moglich und er-
strebenswert. In allen anderen Féllen ist Vortdauschung der Wirk-
lichkeit unmoglich, aber vor allem veridchtlich als ausserhalb des
Gebietes der Kunst stehend.

Die auf Fldche gemalte Dekoration ist nie in Einklang zu
bringen mit dem plastischen Schauspieler; die Inszenierung muss
ihre Ausdrucksmittel anders gestalten, um Kunst zu werden.

Den grossen Dienst, den eigentlichen Zweck der Inszenierung
theoretisch und praktisch klargestellt zu haben, gebiihrt unserem
Genfer Mitbiirger Adolphe Appia. Durch seine ,,Mise en scene du
drame Wagnerien“!) und besonders durch sein Buch ,Die Musik
und die Inszenierung“?) ist er der Ausgangspunkt der beginnenden

1) Paris, Challey 1895.
2) Bruckmann, Miinchen 1899.

235



Biihnenreform gewesen, die wir heute beim Schauspiel wie beim
Wagnerschen Wort-Tondrama entstehen sehen. — ,,Die Musik und
die Inszenierung®, dieses eigenartige Buch, das Werk einer kiinst-
lerischen Personlichkeit, eines Philosophen und Musikers, der die
Welt mit den Augen eines Malers betrachtet, ist derartig tiberreich
an tiefsinnigen Betrachtungen und genialen Ausblicken, dass man
sehr wohl begreift, wenn es noch nicht sein Publikum, wohl aber
reichlich seine Plagiatoren gefunden hat.

Die Linien, die ich hier niederschrieb, sind bloss eine skizzen-
hafte Andeutung der Grundgedanken, die Appias Werk enthalt.

* ¥*

Wie soll man nun das Biithnenbild gestalten, wenn nicht die
szenische Tduschung das zu erstrebende, das stets unerreichbare
Ziel ist?

Appia sagt uns, dass die Inszenierung selbst eine Ausdrucks-
form des Dramas sein soll. So gewinnt sie einen festen Boden;
sie wird nicht irgend ein von der Willkiir des jeweiligen Deko-
rationsmalers abhédngiges Milieu fiir das Drama, sondern sie wird
ein Teil des Dramas selbst, aus ihm herausgewachsen, durch das-
selbe bedingt sein.

Die Art der Inszenierung wird also mit dem Charakter des
Biithnenwerkes wechseln, bekommt eine unendliche Mannigfaltigkeit;
statt alle dramatischen Werke auf den gleichen Fuss zu stellen
und sie also in eine gleiche Inszenierungsweise zu zwingen, die
unmoglich zu allen passen kann, zerfdllt sie in zwei grosse
Klassen: Inszenierung fiir das Wortdrama und fiir das Wort-Ton-
drama. — Appia sagt:?)

,Der blosse Wort-Dichter wendet sich zundchst an unseren Verstand
und erst indirekt durch Vermittlung des Verstandes an unser Gefiihl. Sein
Drama gewinnt also erst organisches Leben durch ein unausgesetztes
Rekonstituieren und Ergdnzen seitens des Zuschauers. Dies ist nicht die
Folge analytischen Zerlegens der vom Dramatiker angewandten Mittel,
sondern es ergiebt sich einfach aus der Tatsache, dass durch Wort und
Gebidrde die dramatische Handlung einzig von ihrer Aussenseite, die

Seelenvorgidnge nur in ihren dusseren Ergebnissen, ihren Symptomen,
dargestellt werden konnen, und also der Zuschauer den Riickschluss auf

1) Musik und Inszenierung, Seite 9 und 10.

236



den wesentlichen Teil des Dramas selbst zu vollziehen hat. Nun
liefert uns das Alltagsschauspiel des Lebens auch nur den &usseren An-
schein der Dinge ; wir sind demnach an jene Rekonstituierungsarbeit gewhnt,
sie ist uns zu etwas ganz Unbewusstem -geworden. Deshalb konnen wir
am organischen Leben des gesprochenen Dramas vollen Anteil nehmen,
ohne die Rolle zu ahnen, die wir selbst dabei spielen.

Dagegen stellt uns der Wort-Tondichter, dank der Musik, nicht mehr
bloss die nach aussen tretenden Ergebnisse der seelischen Vorginge dar,
nicht mehr bloss den Aussenschein des im Drama enthaltenen Lebens, —
nein, er gibt uns diese seelischen Vorgédnge selber, jenes Leben in seiner
vollen innerlichen Wirklichkeit, so wie wir es in der tiefsten Tiefe unseres
Wesens zu erfassen vermdégen. — Jetzt bediirfen wir Zuschauer jener
Rekonstituierungsarbeit nicht mehr: jede einzelne handelnde Person stellt
sich uns dar, als wir selbst, als unser eigenes Ich; nur tritt die eine mehr,
die andere weniger hervor, je nach dem Grad des ihr zufallenden drama-
tischen Interesses.

Damit aber dieses wundermachtige Ausdrucksmittel, die Musik, unser
Seelenleben in dieser Weise bringen kOnne, muss sie die Form, welche sie
von ihm empfdngt, in ein ganz anderes Zeitmass giessen, als jenes, das
wir aus dem Alltagsschauspiel des Lebens gewohnt sind. Wir selbst
miissen uns, wollen wir zum vollen Genuss dieses Ausdrucks gelangen,
gianzlich in jenes neue Zeitmass hineinversetzen, so dass in dem Augen-
blick unser gesamtes, personliches Leben gleichsam transponiert, in eine
neue Sphdre versetzt wird, um uns einzig in dem inneren wesentlichen
Leben des Dramas aufgehen zu lassen. Denn so leicht sich unsere Auf-
nahmefdhigkeiten mit jenem Zwiespalt des Zeitmasses, das heisst dem
Unterschied zwischen demjenigen des dusseren tédglichen Lebens und dem
des musikalischen Ausdrucks abfinden, so lange nur die Zeit davon
beriihrt wird, so fiihrt jener Zwiespalt, wenn die szenische Verwirklichung
hinzutritt, so fiihlbare Verdnderungen in deren 4&usseren Verhiltnissen
herbei, dass wir dieselben unmdoglich hinnehmen kénnten, finde nicht der
Ausdruck, dem sie entkeimen, seine héchste Verherrlichung in unserem
eigenen Herzen.

So ist die Musik im Wort-Tondrama, vom darstellerischen Gesichtspunkt
aus, nicht mehr bloss ein Zeitmass innerhalb der Zeit, nicht mehr bloss
ein von dem Zeitmass, in welchem die Zuschauer im Saal leben, ver-
schiedenes, fiktives Zeitmass, — nein, die Musik wird die Zeit selbst.“

Nachdem Appia alle Faktoren der Inszenierung analysiert hat,
stellt er eine hierarchische Ordnung auf, die er organisch nach
der Wichtigkeit ihrer Glieder aufbaut. Dann fasst er sie folgender-
massen zusammen: ,Aus der Musik (im weitesten Sinne des
Wortes?!) entspringt die Konzeption des Dramas; diese gestaltet der
Dichter aus Wort und Ton zum Drama und lésst es in Erscheinung
treten durch Darsteller, Aufstellung, Beleuchtung und Malerei.“

1) Man vergleiche: Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik
von Friedrich Nietzsche.

237



So begriindet wird die Inszenierung vollstindig von der
Partitur abhdngig: da die Musik die Zeit ist, nicht nur ihrem
Intensitdtsgrade nach, sondern vor allem rdumlich projiziert, so
wird die Inszenierung eine Funktion der Musik. — Diese Tatsache
zu beweisen, ist der Zweck des Buches von Appia.

Um ein harmonisches Ganzes mit dem nie stillstehenden
Fluss der dahinstromenden Musik zu bilden, muss das Bithnenbild
jede Starrheit verlieren; es muss bei jedem musikalischen Akkord
harmonisch mitklingen konnen. Die Inszenierung kann nur die
notige Geschmeidigkeit und Ausdrucksféhigkeit erreichen, indem sie
die meisten toten und starren Ausdrucksmittel verldsst, die durch
die Malerei auf senkrechter Leinwand hervorgebracht werden, und
indem sie der Beleuchtung die grosste Rolle gibt, wie es ihr auch
von Rechts wegen zukommt. Dies zieht eine grosse Verringerung
der vorgestellten Gegenstande mit sich zugunsten des allmédchtigen
Ausdrucksmittels des Lichtes. Apoll war nicht nur Gott der
Musik, sondern auch des Lichtes (Chamberlain).

Die Drangabe von Einzelheiten, eine Hauptsache in der Kunst,
schien lange von unsern Bithnen verbannt zu sein.

Diese Vereinfachung des szenischen Bildes, die es um so
ausdrucksvoller macht, verlegt den Schwerpunkt der Inszenierung
von der Biihne in unsere Phantasie.

Die dramatische Fiktion, die der Musik ein Objekt gibt und
die uns erlaubt, uns jenseits dieses Objektes das ewige Leben
unserer Seele zu offenbaren, findet so eine genau iibereinstim-
mende szenische Form: die neue Inszenierung sowie die Partitur
verringert die Zufdlligkeiten der Aussenwelt auf ein Minimum, um
uns in ihrer ganzen Tiefe die Realitdt der Erscheinung zu zeigen.

* *
*

Statt hier weiter theoretisch Appias Bithnenreform begriinden
zu wollen, bitte ich den Leser, die hier beigefiigten Inszenierungs-
entwirfe zu betrachten und sich zugleich die musikalischen Har-
monien zu vergegenwartigen, die ihnen entsprechen. Ich bin iiber-
zeugt, dass jeder Kkiinstlerisch Empfindungsfdhige sich bewusst
wird, er stehe da vor einem neuen kiinstlerischen Ausdrucksmittel,
das aus der Musik herausgewachsen, aus deren Harmonien geboren
und Leben schopfend, wohl das mdchtigste ist, das wir kennen.

238



Ich muss hier bemerken, dass Appias Inszenierungsentwiirfe
die Frucht eingehenden Studiums sind. H. S. Chamberlain, dem
Appia als Freund sein Werk widmete, bezeichnete dieses in seinem
Buch iiber Richard Wagner als etwas, das Epoche zu machen ver-
spreche. Wie kein anderer hat Appia sich in den Geist Wagners
eingelebt, und die beiliegenden Inszenierungsentwiirfe, die nur eine
kleine Auswahl bilden, sind ausschliesslich aus dem Studium der
Partitur entstanden und durch langjahrige Arbeit bis ins letzte
Detail ihres Szenarios fiir die Auffiihrung durchgearbeitet.

Wir haben gesehen, dass Ziirich auf dem Gebiete der In-
szenierung etwas zu leisten vermag; man erinnere sich nur der
letzten Auffiihrungen ,Macbeths“ und an den zweiten Akt Sieg-
frieds. Der grosse Aufschwung auf kiinstlerischem Gebiete, den
Ziirich in den letzten Jahren genommen hat, zeigt sich nirgends
so deutlich als wie in unserem Biihnenwesen; man begegnet dort
einem Verstindnis und Entgegenkommen, das des vollen Lobes
wiirdig ist. — Direktion und musikalische Leitung, Regie und De-
korationsmaler haben bei den letzten Festspielen bewiesen, dass
wir das Material besitzen, mustergiiltige Festspiele aufzufiihren, die
der ganzen Schweiz zur Ehre gereichen méchten, wenn wir zur
Inszenierung noch Appia herbeizégen?'). Es ist unmoglich, selbst
von dem begabtesten Dekorationsmaler und von dem erfahrensten
Regisseur zu verlangen, dass sie die Inszenierung Wagnerscher
Werke so beherrschen wie Appia, der sein ganzes Leben der
Frage gewidmet hat.

Ziirich, das mit Wagner und seinem Schaffen so eng ver-
knipft ist, hat durch die letzten Festspiele gezeigt, dass es wie
kaum eine andere Stadt préddestiniert und fahig ist, des grossen
Meisters Werke wiirdig aufzufithren. Die Krone wiirde es sich
aufsetzen, wenn es durch eine angemessene Inszenierung die erste
wiirde, dem Ring, unserem hochsten Epos, den Stempel der Voll-

kommenheit aufzudriicken.
ZURICH A. v. SENGER

1) Man Kkonnte vielleicht mit einigen bescheideneren Versuchen be-
ginnen; mit einem oder zwei Akten des ,Ring“ oder , Tristan“. Schon mit den
bestehenden Dekorationen {ibernimmt es Appia, durch Beleuchtung und kleine
Anderungen in der Ausstattung das Publikum fiir eine radikalere Reform
vorzubereiten.

239



	Adolf Appias Bühnenreform

