
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: La critique et les croyances

Autor: Goumaz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hervorzutreten. Deshalb sind sie auch zum grössern Teil noch ihre
eigenen Feindinnen und verhalten sich ablehnend gegen das

Stimmrecht. Es ist aber nie die Mehrheit, sondern stets eine
kraftvolle Minderheit, die den Fortschritt und die Geschichte macht.

Das ist klar: auch das Frauenstimmrecht bürgt nicht die

Formel für die allgemeine Glückseligkeit. Aber ein grosser Schritt
auf dem Wege zur sozialen Gerechtigkeit wird sie sein. Man hat
die Zeit, in der wir leben, oft das Jahrhundert des Kindes
genannt. Das wird sie aber erst dann völlig sein, wenn die Frau
und mit ihr die mütterlichen Gefühle wirklich bestimmenden Ein-
fluss erlangen. Dann kann eine Zeit werden, die wie noch keine
durch die neue Generation der Zukunft Grösse schaffen will.
Und so erschliesst der Menschheit das Stimmrecht der Frau
ungeahnte Entwicklungsmöglichkeiten.

ZÜRICH MARGARETE MEIER

LA CRITIQUE ET LES CROYANCES1)

„Je perds la foi, mes convictions s'en vont. Dieu m'abandonne,

et je ne sais plus même s'il existe."
Ce cri d'un cœur lassé et découragé, l'auteur de ces lignes

l'a perçu à plus d'une reprise. 11 ne l'a pas ouï sans une émotion

profonde. Et cette émotion s'est changée en véritable
brisement de cœur, quand, à la plainte, s'est ajouté le reproche, et

que, sans ménagements, on nous a dit: „Ce sont vos discussions
de théologiens qui me font tout remettre en question, même ce

que j'estimais de plus solidement ancré en moi: la confiance
chrétienne, l'espérance en la Providence."

Pareil effondrement n'est que trop fréquent. Pourquoi le

nier? Nous assistons aujourd'hui au désarroi, avoué ou caché,

Cette étude, destinée à montrer la possibilité et la nécessité d'une
union féconde entre la critique et la foi, servira d'introduction à un ouvrage
intitulé „La crise des idées religieuses" ou „Qu'est-ce que la Théologie?"
qui formera le pendant du livre publié par le même auteur sous le titre
„Qu'est-ce que le Christianisme?" (Nyon, Cherix éditeur, 1908 ; 3 frs.)

162



dans les idées religieuses. Au moment même où, au sens
matériel du mot, l'homme prend des ailes et vole à la rencontre
du ciel, le ciel se ferme pour plusieurs, et l'on retombe, se
demandant s'il n'est pas illusoire de chercher à s'élever au dessus
de la terre. Lamentable chute! Qui dira quelles douleurs elle
entraîne?

Mais ceux-là que le scepticisme mine lentement au dedans
de leur conscience, ou qui, tout d'un coup, comme dans l'horreur

d'un tremblement de terre, sentent qu'ils perdent pied sur
un terrain mouvant et constatent avec terreur et avec larmes
l'écroulement de leur édifice intérieur, sont-ils donc tous si vendus

au péché et si friands du mal qu'on puisse conclure que,
s'ils ont abandonné Dieu, c'est parce que Dieu les gêne?

Je le sais. Une certaine prédication, qui n'est d'ailleurs pas
complètement dans le faux, dénonce sans relâche la convoitise
des yeux et de la chair comme le grand ennemi de Dieu et le

grand fauteur d'incrédulité. Mais toutes les âmes qui en sont
réduites à vivre sur les décombres de leur foi ne sont pas
nécessairement des âmes vicieuses. Et si je vois quelqu'un des

miens laisser avec amertume échapper ses croyances, je ne
permets pas qu'aucun prédicateur piétine sur cette âme, que je sais

pure et droite autant qu'elle m'est chère, en lui contestant à cause
de ses doutes l'amour du devoir et du bien.

Il est très facile d'accuser en bloc les hommes de cesser de

prier parce qu'ils ont perdu le sens moral, et nous le répétons:
„Ce jugement a sa large part de vérité; beaucoup chassent Dieu

parce que Dieu défend la malhonnêteté et l'adultère." Mais prenez

les âmes individuellement, prenez l'âme de votre enfant ou
celle de votre père, qui a le malheur de passer par une crise
intérieure, et vous verrez cette bonne raison s'évanouir. Vous
n'oserez pas la formuler, vous en repousserez la pensée comme
d'un sacrilège. Et vous constaterez que la question ne se résout
plus par la simple incrimination de péché.

Il y a donc dans la perte de la foi autre chose, très
souvent, qu'une pure révolte. Nous pouvons le prétendre avec d'autant

plus de sûreté que les pasteurs eux-mêmes, et les plus
respectables et les plus convaincus, reconnaissent en toute franchise

163



et en toute humilité qu'eux aussi passent par leurs moments de

défaillances, et donneraient tout, à ces heures-là, pour être
enseignés et fortifiés au lieu d'avoir à enseigner et à fortifier leurs
frères. Qui osera prétendre que seule la méchanceté naturelle
du cœur humain agite les âmes de ces serviteurs de Dieu?

Un des motifs profonds de tant d'éclipsés spirituelles, ne
serait-ce pas que, tiraillés par des opinions diverses, pasteurs et

troupeaux ne savent plus que croire? Le bouillonnement des

discussions modernes n'a pas seulement torturé leurs cerveaux,
mais troublé aussi leurs consciences et atteint les sources mêmes
de leur foi. En vain cherchent-ils l'apaisement dans un travail
plus intense, dans les bonnes œuvres, dans la philanthropie, dans

„l'activité pratique". Bientôt, ils doivent se rendre compte que
toute cette fièvre ne fait qu'envenimer la blessure. Malheur à

ceux pour qui la crise se prolonge. Elle risque fort d'être fatale.

Les débats théologiques nous semblent donc avoir un effet
beaucoup plus dissolvant qu'on ne se l'imagine d'ordinaire. Il
ne saurait guère en être autrement. La foi, dans ce qu'elle a

de plus intime et de plus doux, recherche par essence le repos
et la paix; elle est par conséquent d'autant plus sensible, je ne
dis pas même aux orages, mais au moindre souffle qui peut
troubler sa sérénité; et bien que, pour des raisons que nous
développerons tout à l'heure, les recherches même troublantes
nous semblent utiles et nécessaires, nous comprenons que tant
de gens s'effraient des discussions sans cesse renouvelées, et que
dans les milieux chrétiens désorientés on répète à l'envi: „Assez,
assez!"

Ce sentiment d'angoisse et de satiété éclate surtout en
matière de ce qu'on est convenu d'appeler la Critique. La voilà, celle

qu'on dénonce partout comme la grande cause de contestations,
qui fait souffrir et qui coupe les ailes à la piété.

Il faut avouer que le vocable lui-même a quelque chose au

premier abord qui détonne. La critique, dans le domaine du
sacré et du divin! La critique, là où l'on ne devrait, semble-t-il,
entendre parler que d'adoration et de prière à deux genoux! La

critique, quand les intérêts supérieurs de ma vie sont en jeu,
quand il y va de ce que j'estime ma consolation pour ce monde

164



et mon salut pour l'éternité! Le mot sonne comme un blasphème,
et l'âme pieuse proteste; elle crie à l'attaque de l'infiniment petit
contre ce qu'elle tient à juste titre pour l'infiniment grand.

La confusion redouble encore, quand, précisant le terme et

cessant de l'appliquer d'une façon générale à l'ensemble des

questions théologiques et des dogmes du christianisme, on lui
accole son adjectif ordinaire et audacieux (d'aucuns ajouteraient
„orgueilleux") et qu'on dit: la critique biblique.

De tous les bienfaits qui nous viennent de la Réformation,
le plus précieux est peut-être de nous avoir rendu l'Ecriture.
C'est par l'Ecriture que les hommes du XVIe siècle ont triomphé.
Elle fut leur force et le fondement de la liberté évangélique qu'ils
reconquirent et dont nous autres protestants modernes nous
bénéficions. Pour nos pères, la Bible a vraiment été le Livre. La
piété moderne n'entend pas se la laisser enlever.

Or, il semble non seulement aux simples, mais à beaucoup
d'hommes intelligents et même instruits, que la soumettre à la

critique c'est vraiment porter sur elle une main sacrilège et faire
la guerre à la Parole même de Dieu.

Nous posons en fait, néanmoins, que, loin de nuire à la foi
et à la Bible, la critique les garantit et les soutient toutes deux,
et qu'étant donné la mentalité du siècle, elle remplit une mission
providentielle, et devient un instrument de Dieu au lieu d'être
une arme forgée contre lui par la méchanceté des hommes.
Nous verrons tout à l'heure comment.

Mais nous reconnaissons aussi que d'ordinaire cette vérité
ne convainc les âmes pieuses qu'après de violents combats. Ceux-
là peuvent en parler qui, dès l'enfance, ont été habitués à regarder
la Bible comme le livre intangible, auquel il n'est permis ni

d'„ajouter" ni de „retrancher". Le moment où leur foi a passé
son cap peut-être le plus difficile fut celui où la critique s'est
dressée devant leurs consciences effrayées, et leur a dit: „Moi
aussi, j'ai mes droits sacrés."

Nous l'avons montré tout à l'heure. Plus d'un, incapable
de concilier des prétentions en apparences contradictoires, a vu
chanceler ses convictions et a sombré dans un désolant scepticisme.

Que faudrait-il donc pour amortir le choc des premiers

165



contacts? Quand la critique sera-t-elle tenue pour ce qu'elle est

véritablement: une chose non point hostile mais favorable à la

religion? Tout simplement lorsqu'elle sera mieux présentée et

mieux comprise.

Sachons confesser sans difficulté que si les vrais défenseurs
de la critique, de nombreux savants et exégètes en particulier,
en ont formulé avec toute la sagesse désirable les méthodes et
les résultats, leur œuvre a souvent été paralysée par le zèle

intempestif de vulgarisateurs mal avisés qui semblent se donner

pour tâche de perpétuer l'erreur trop répandue dans le grand
public, à savoir que critique est synonime de dénigrement. Si

c'était là son but, dénigrer la Bible, dénaturer de parti-pris les

faits bibliques, ou ridiculiser peut-être les auteurs sacrés, la critique
aurait mérité de mourir le jour où elle est née. On ne saurait
donc recommander une trop grande prudence à quiconque, pasteur
ou théologien, ouvre devant des esprits en général peu ou pas
préparés, la porte d'une science qui date d'hier, en somme, et

dont l'essence est de se défier en première ligne d'elle-même.
Un faux-pas risque de compromettre les efforts les plus généreux,
et qui pis est de troubler les âmes et de les scandaliser.

A cet égard, ce qu'on est convenu d'appeler l'hypercritique,
et qu'on pourrait qualifier à bon droit de négation à tout prix,
a fait un mal immense. Sous une apparence savante, elle a

démoli sans raison, comme de gaîté de cœur, non seulement
l'Ancien Testament mais toute l'histoire évangélique. Elle a réduit
la personne de Jésus à un mythe, créé de toutes pièces par
l'imagination d'âmes ardentes qui prenaient leur idéal pour une
réalité. Elle s'est contentée de nier, de nier à tout propos, et de

nier sans preuves. Les documents les plus sérieux et les plus
authentiques, elle les a non pas utilisés mais pulvérisés.

La voilà bien, la critique „dénigrante". Mais l'excès même
de ses exagérations a fait éclater la faiblesse de son point de

vue tant scientifique que religieux. La vraie science, et par
consequent la vraie critique, n'a pas son siège déterminé à l'avance.
Elle se place en face des faits, qu'elle étudie minutieusement,
comme à la loupe, dans tous leurs détails. Et ce, non pour
rechercher ce qu'ils valent, ni s'assurer s'ils correspondent à telle

166



opinion préconçue, à tel a priori dogmatique ou autre; elle veut
savoir ce qu'ils sont, jusqu'à quel point chacun d'eux est
véritablement attesté et exactement rapporté, quelles influences ont
pu, à l'occasion, les dénaturer, les diminuer ou les grandir. Elle
fait œuvre patiente et œuvre loyale. Au travers de mille
tâtonnements, qu'elle est la première à avouer, elle ne poursuit qu'un
but: retrouver la vérité historique. L'hypercritique se condamne
elle-même par la rapidité suspecte de ses conclusions négatives.

Au manque de sérieux scientifique, ses auteurs ajoutent,
avons-nous dit, la pauvreté religieuse. En matière biblique, la
foi est nécessaire à la critique. Au premier abord, on pourrait
croire le contraire, et s'imaginer que pour aborder avec quelque
espoir de succès et avec indépendance l'étude des Ecritures, il
faut commencer par faire table rase de ses convictions et de ses
sentiments. Les faits (soumettons-nous à leur constatation
impartiale!) controuvent cette manière de voir. 11 est avéré, en

dépit des dénégations de certains théologiens d'Allemagne et
d'ailleurs, que l'on est d'autant plus apte à comprendre
scientifiquement la Bible qu'on est plus pénétré d'un esprit biblique;
celui-là par exemple, la question de talent réservée, a toute
sorte de chances d'écrire une biographie du Christ plus exacte

au point de vue historique qu'il possède davantage l'esprit chrétien.

Renan, dont on ne dira pas précisément qu'il en était imbu,
a écrit une vie de Jésus aussi fausse que brillante. Pour
interpréter les prophètes, il faut posséder „l'esprit des prophètes".
Pour comprendre et critiquer une œuvre poétique, le sens
littéraire est de rigueur. De même, pour pénétrer la Bible et sa
valeur documentaire exacte, la condition fondamentale est le sens

religieux. Nous reviendrons sur ce point.

Rompons donc avec la science biblique irrespectueuse et

légère, et que toute élaboration et diffusion de la „critique sacrée"
soient pénétrées de tact chrétien!

Mais ici prenons garde! La prudence que nous préconisons
ne doit pas être celle des âmes timorées qui ont peur d'avouer
aux autres et à elles-mêmes la vérité, et toute la vérité: la
vérité sur la méthode et la vérité sur les résultats que la science
tient pour définitivement acquis. 11 y a là une question de probité.

167



Se taire serait une lâcheté, et gazer consciemment ou
inconsciemment la portée de la critique digne de ce nom équivaudrait
à tromper les âmes.

Elle était regrettable, à notre sens, la conférence que nous
entendions un jour, où l'orateur, cœur bien disposé mais esprit
mal informé, s'efforçait de convaincre son auditoire de la
légitimité de la critique en lui assignant comme but de dégager la
sève religieuse qui circule dans les récits bibliques. Elle fera voir,
par exemple, dans le premier chapitre de la Genèse un hymne
à la gloire du Créateur tout puissant, dans le sacrifice d'Isaac
le tableau de l'obéissance sans réserve à la volonté de Dieu, dans
la multiplication des pains la preuve d'une paternelle Providence
qui nourrit les affamés de l'ordre spirituel comme de l'ordre
matériel. Déjà Uhlmann, de Wette et d'autres avaient, tout en
niant la réalité historique des miracles bibliques, insisté sur le

sens parabolique et religieux des récits surnaturels.

Eh bien, tout cela est faux. J'entends que ces considérations
ont leur valeur pratique et édifiante, qu'à la rigueur on pourra
les faire dériver de la critique mais les lui assimiler dépasse
toutes les bornes du permis. Jamais la critique ne s'est proposée
ce but en définitive tout apologétique. Et on ne devrait pas avoir
besoin de le dire. Elle est peut-être, quoi qu'en pensent ses

détracteurs, qui ne la comprennent pas, le meilleur point de

départ d'une apologétique bien entendue. Mais pour qu'elle reste
fidèle à elle-même et à son principe, cette préoccupation ne doit
pas même l'effleurer. Elle n'a et ne peut avoir qu'un but, celui

que nous énoncions plus haut: „rechercher la vérité historique".

A cet effet, elle opère sur les textes; elle examine les
documents ligne après ligne; elle en fixe le degré d'authenticité et de

crédibilité. Elle ne repousse d'emblée aucun des matériaux dont
elle dispose, mais elle tire parti de tout pour ressusciter dans
leur cadre réel et montrer, autant que faire se peut, sous leur
vraie figure les événements et les hommes. Travail à la fois de

fourmi et de Titan, qui réussit plus ou moins bien, qui donne
des résultats quelquefois lumineux et quelquefois quasi nuls, mais
qu'en tout cas la critique révise sans cesse. Elle cherche toujours,
selon l'étymologie grecque de son nom, à „discerner" le vrai du

168



faux, et par là à présenter les choses sous leur relativité respective

et à les replacer dans leur grandeur ou dans leur petitesse,
bref à leur rendre leur exacte valeur.

Qu'elle se trouve corroborer fortuitement sur tel point des

opinions régnantes, c'est possible; qu'elle les répudie sur un
autre, c'est non moins certain. Peu lui chaut d'ailleurs, en
principe; elle va droit son chemin, sans souci de plaire ou de

déplaire; son unique désir tend à être honnête dans la recherche.
Pour le dire en passant, cette loyauté à elle seule devrait déjà
la rendre sympathique aux chrétiens qui la soupçonnent de faire
la guerre à la Vérité.

Ferme dans son propos, la critique traite la Bible, qui n'est

pas un livre ordinaire — nous verrons bientôt pourquoi —
comme un livre ordinaire. Agir autrement serait se renier. Elle
s'applique donc à étudier les textes sacrés, leur valeur documentaire,

les personnages qu'ils mettent en scène, avec une
impitoyable „défiance scientifique", tout comme pour un écrit
quelconque du passé. Elle n'admet rien que sous bénéfice d'inventaire,
compulsant, triant, comparant, scrutant avec un scepticisme d'autant

plus grand que le sujet en vaut plus la peine, jusqu'à ce

que l'évidence éclate quand l'insuffisance des matériaux ne
fait pas conclure par un grand point interrogatif. Tout passe
à ce tamis, les paroles les plus respectées, les „miracles" les plus
grandioses, les plus éminents serviteurs de Dieu, et le Fils de

Dieu lui-même et surtout, dont la critique tourne et retourne
chaque détail de sa personne de façon que son image historique
apparaisse avec une netteté grandissante.

La Bible devient donc entre les mains de la critique comme
un vaste champ d'expériences et de recherches. Elle y a gagné
d'être enfin considérée pour ce qu'elle est véritablement: non
pas un bloc tombé du ciel tout d'une pièce, ou en deux pièces,
Ancien et Nouveau Testaments, mais une mosaïque, formée
lentement par le travail des siècles, et dont les éléments extrêmement
composites varient des pierres les plus rudimentaires aux pierres
les plus précieuses.

Quand il s'est penché sur ces pièces rapportées, le savant
chrétien, non seulement a eu l'âme éblouie comme tout croyant,

169



mais sa curiosité intellectuelle, excitée par contre-coup, l'a conduit

à se demander dans quelles conditions tous ces morceaux
se sont formés, puis groupés, quels sont leurs traits communs,
leurs différences, leurs buts divers, leurs procédés. Et qu'est-il
résulté de ce travail?

11 en est résulté que, si l'impression produite sur le cœur
du chercheur par la contemplation des merveilles de la Bible lui
a arraché un cri d'admiration et lui a fait reconnaître le souffle
d'un esprit d'en-haut dans ces pages prenantes et émouvantes
comme pas une au monde, il a constaté néanmoins que cette

inspiration n'est nullement mécanique ou magique et qu'elle n'ôte
rien à l'Ecriture de son cachet humain; bien mieux! — vérité
qui a l'air d'un paradoxe — la divinité de la Bible, loin de

s'opposer à son humanité, éclate par cette humanité même et au
travers de cette humanité. L'empreinte de Dieu, sans doute, se
laisse découvrir du commencement à la fin. Mais elle n'empêche
pas qu'une étude attentive des textes montre une évidente
accumulation d'erreurs historiques, de faits mutilés ou grossis, de

mythes parfois, souvent de légendes, de contradictions irréductibles,

de science enfantine, de preuves controuvables, de
raisonnements rabbiniques, que sais-je!

La science biblique, dans un travail négatif, nous le
reconnaissons, met impitoyablement au jour ces faiblesses des auteurs
et de leurs écrits. Et, bon gré mal gré, il faudra que le public
chrétien s'habitue à son tour à les confesser, se rappelant avec

l'apôtre que c'est „par les choses faibles du monde que Dieu
confond les fortes", et que si la Bible manifeste les perfections
de Dieu, c'est au travers de beaucoup d'imperfections.

Mais après avoir fait toucher du doigt l'insuffisance des

hommes par lesquels Dieu a parlé, la vraie critique, celle qui
n'entend démolir que pour reconstruire, au lieu de faire fi de

documents ainsi entachés de déficits multiples, profite directement
du juste qui demeure et indirectement du faux qu'elle dénonce,

pour mettre les choses et les hommes en lieu et place, en un
mot pour établir l'histoire. La Bible n'est point en elle-même

un manuel d'histoire. Elle vise plus haut. Elle veut être un livre
d'édification au sens propre du mot, un livre dont la lecture

170



nous élève au-dessus de nous-mêmes et nous amène à la foi
en nous rapprochant de Dieu et en nous faisant entendre sa

voix. Mais si elle n'est pas une histoire, elle est une source
historique dont la science doit démêler, sans en perdre aucune,
les informations qu'elle nous donne.

Or, derrière ces pages „édifiantes", la critique cherche à

reconstituer toute une trame d'idées et de faits et toute une galerie
de personnages. Elle montre la succession des étapes religieuses
dès l'origine d'Israël jusqu'au Christ et aux premiers chrétiens,
l'acquisition graduelle de Dieu par les âmes d'élite des prophètes,
en un mot la lente révélation de Dieu, se poursuivant au milieu
des tâtonnements et parfois des reculs jusqu'au moment où elle
éclate complète en la personne de Jésus-Christ. La critique positive

marque les progrès, reproduit de son mieux la courbe de

la révélation, esquisse les héros de cette histoire divine, et parmi
toutes les figures s'efforce de dessiner avec le plus d'ampleur et
le plus d'exactitude la figure souveraine de Jésus de Nazareth.

Combien nous avions raison de déclarer tout à l'heure que,

pour cette étude, la foi est nécessaire! Un esprit profane
profanera ce qu'on a si justement appelé l'histoire sainte. 11

profanera la Bible elle-même, ce document sacré d'où la critique,
une fois sa synthèse achevée, fait ressortir tout le développement
de la révélation. 11 s'agit ici d'un motif d'un ordre si spécial

que Dieu lui-même, phénomène unique dans la littérature, est

en cause comme personnage premier. La Bible est l'écho de la
descente de Dieu en l'homme. Voilà le fait, essentiellement
religieux de nature. La critique, dans son œuvre dernière, reconstitue

les circonstances historiques de ce fait. Il en appert pour
nous avec évidence que celui-là est incompétent, scientifiquement
parlant, en critique sacrée, qui n'a pas fait l'expérience personnelle

de cette révélation divine dont il s'agit de marquer les

moments dans le passé. Tel un esclave qui s'aviserait d'écrire
l'histoire de la liberté.

Mais, ce point acquis, nous déclarons avec non moins de

force que sa réciproque est vraie, et que, si la science biblique
a besoin de la foi, la foi elle aussi a tout à gagner à l'œuvre
de la critique.

171



Le fondement du christianisme est un fondement historique.
Nos convictions et notre croyance reposent d'aplomb sur la
personne de Jésus-Christ. Elles ne sont pas le produit de l'imagination

en travail qui, petit à petit, se serait élevée à la notion
du Dieu que nous adorons. Le chrétien rapporte à son Maître,
comme à un point de départ fécond et unique, toutes les
espérances divines et la confiance qui le font vivre. Un éloignement
de bientôt deux mille ans n'a rien enlevé de la puissance
d'impulsion vers Dieu que le Christ a value à l'humanité. L'action
historique de l'humble Nazaréen a dépassé non seulement son
temps mais tous les temps. Nous ne possédons nous-mêmes la
conscience de notre caractère d'enfants de Dieu qu'à la suite de

celui qui, uni religieusement à son Père, a pu s'appeler le Fils
de Dieu. L'œuvre du grand méconnu est devenue une œuvre
éternelle. Nous sommes, grâce à Jésus-Christ, comme plongés
dans une atmosphère divine; nos esprits d'hommes se sont
retrouvés dans l'Esprit de Dieu, et une voix intérieure nous crie:
„Tu es dans la vérité". Aussi bien, à quoi donc le chrétien s'ap-
plique-t-il, avec une ardeur sans cesse renouvelée, sinon à

communier de plus en plus avec celui en qui il rencontre Dieu? Il
sait que Jésus-Christ seul est capable de le mener au Père. Si

trouver Dieu c'est le „salut", „il n'existe pas d'autre nom au
monde par lequel nous puissions être sauvés que le nom de

Jésus-Christ".

Et quand l'apôtre Pierre prononçait cette parole, il entendait
non pas je ne sais quel Christ idéal, perdu dans les nuages, être

vague et mystérieux, non! mais celui qui allait sur les bords du

lac de Tibériade, „faisant du bien et guérissant les malades", le

Christ qui pria, qui pleura, qui souffrit, qui aima, le Christ chair
de notre chair et os de nos os, d'un mot: le Christ de l'histoire.

Ne voit-on pas dès lors le service que la critique rend à la

foi en „ressuscitant" aussi exactement qu'elle peut — hélas! elle

n'y arrivera jamais autant qu'il le faudrait — le Jésus qui a vécu

et marché au milieu de ses frères, en reconstituant son œuvre,
les conditions et le milieu dans lesquels elle s'est développée,
l'impression qu'elle a laissée? Béni soit ce travail si souvent
tenu en suspicion! S'il eût été fait plus tôt, on n'eût pas eu le

172



Christ béat des mystiques du moyen âge, ni le Christ extravagant
des sectes, ni le Christ veule des imageries catholiques. On aurait
compris que le Fils de Dieu était vraiment le Fils de l'Homme,
l'homme accompli, dans la force morale, dans la virilité, comme
dans la tendresse et dans la douceur, le type complet de la
stature spirituelle parce qu'il fut tout en Dieu et que Dieu fut tout
en lui.

Ce Christ-là, ah! qu'on nous le rende au plus tôt! Qu'on
se hâte de le dépouiller de tous les oripeaux dont la bêtise

humaine, ou la superstition ou un dogmatisme à courte vue
l'ont affublé! Nous demandons à le retrouver dans sa pureté
originelle celui qui a apporté au monde les semences de l'espérance

et de la consolation. Nos cœurs, comme nos esprits, en
réclament la vision nette, et, si j'ose dire, concrète. De l'œil
intérieur, nous voulons le contempler tel qu'il est apparu à ses

premiers disciples aux jours de sa chair, tel qu'il leur a parlé,
tel qu'il les a soulevés de ce monde de luttes et de tempêtes
vers les régions sereines de Dieu. On a cru l'embellir par la

métaphysique: on l'a défiguré. On l'a sorti de notre sphère
sous prétexte de l'auréoler: on lui a ôté sa vraie couronne. 11

n'a besoin ni des ornements dont on prétend le couvrir, ni de

la gloire que nous nous imaginons pouvoir lui prêter. Il est

grand par lui-même et il n'a que faire d'un éclat qui lui viendrait

des hommes. Quand donc aurons-nous assez de foi pour
le vouloir tel qu'il est et non pas tel que nous le faisons?

Nous disons: „Qu'on nous le rende, ce Christ authentique
et vrai, ce Christ de la réalité!" — Qui nous le rendra? Qui
nous l'a déjà, en grande partie, rendu? Nous n'hésitons pas
à l'affirmer: la critique.

Longtemps elle a été inconsciente; tout au plus pouvait-on
l'appeler un simple „sens critique". Telle quelle pourtant, elle
fut la protestation sourde du bon sens, du jugement sain, et,

ajoutons-le, de l'expérience chrétienne, contre tous les déguisements

dont on déparait la figure de Jésus-Christ. Contrepoids
indispensable au dévergondage des imaginations anarchiques qui
détruisaient l'originalité du Fils de l'Homme, elle a, sans se
rendre compte d'elle-même et de son œuvre, contribué au cours

173



des siècles à sauver d'une ruine complète la personnalité réelle
de Jésus. Aujourd'hui, élevée au rang de science, la critique
peut et doit achever, en pleine possession de ses moyens et en

toute connaissance de cause, le travail que dans les âges passés
elle poursuivait d'instinct.

Qui donc l'accuse de démolition? C'est restauration et
reconstitution qu'il faut dire. Qu'elle agisse donc, rétablissant la
stature de Christ dans son intégrité, tirant des textes tout ce

qu'il est possible d'en tirer pour situer sa personne, avec toute
sa grandeur, dans le champ de la révélation, pour en montrer
les antécédents, pour en fixer les influences immédiates! Du coup,
le christianisme retrouvera son assise, puisqu'il sera ramené à

son point de départ historique et à l'inspiration qu'il doit sans
cesse renouveler dans le contact avec son fondateur, sous peine
de se renier lui-même. Est-il œuvre plus constructive, plus
„édifiante", au sens premier du mot, que celle de la critique
qui, tout considéré, permet à l'Evangile de rester éternellement

sur le seul fondement qui lui convienne?

La critique, assurément, ne procure pas la foi. La foi est

une réponse à l'appel de Jésus-Christ, qui provoque -— ou ne

provoque pas, suivant que l'on consent ou non à écouter —
une détermination intérieure. Nous n'avons pas la naïveté de

penser qu'aucune science au monde soit capable, par sa seule

vertu, même si elle a la Bible et le Fils de Dieu pour objet, de

décider à croire quelqu'un qui ne veut pas croire. Mais nous
osons estimer que cette science spéciale qui a nom la critique,
et dont nous venons d'esquisser la signification et la tendance,
est propre à enlever certains obstacles que l'erreur des hommes
a mis sur le chemin de la foi. Si la foi en Christ est le but,
qui contestera qu'on en facilite l'acquisition en dégageant la figure
de Christ de tous les voiles sous lesquels on l'a trop souvent
cachée? Jésus-Christ a sans doute en lui-même un pouvoir
immense d'attraction, mais j'imagine que ce pouvoir est naturellement

porté à sa plus haute limite quand aucun écran ne s'interpose

entre Christ et les âmes. Or la critique, de par l'essence
même de son but, met le visage de Christ à découvert. La foi
trouve donc en elle non pas son inspiration, qui, encore un

174



coup, émane du Fils de Dieu directement, mais son auxiliaire
précieuse qui facilite le contact. Qui sait si beaucoup d'âmes,
rebutées à l'aspect du Christ faux de tant de théologiens
n'auraient pas été conquises par l'apparition vraie de celui qui est

venu inviter dans la communion avec lui, les âmes à la vie en
Dieu?

Aux non croyants, qui souffrent de leur impuissance à croire,
la critique peut donc rendre un espoir nouveau d'arriver aux
convictions religieuses qu'ils désespéraient d'atteindre. Les chrétiens

— ou ceux qui se donnent pour tels — ne perdront rien,
eux non plus, à rajeunir et consolider leurs certitudes dans la

contemplation plus réelle de leur Maître; et, considérant que la

critique, qui leur vaut ce privilège, offre en même temps un
appoint sérieux à l'apologie de l'Evangile par le caractère de ses

recherches, les chrétiens, dis-je, cesseront peut-être de maudire
comme sacrilège une science qui n'a d'autre but, en sa qualité
même de science, que de poursuivre la vérité; ils consentiront
à voir en elle non plus un mal ni rien de suspect, mais un bien.
La critique est la plus fidèle en même temps que la plus
désintéressée collaboratrice de la foi. Si elle pose des questions
troublantes, si elle commence par faire des ruines avant de bâtir,
elle finit néanmoins par présenter à la foi un objet plus pur et
plus vrai. Au lieu de maudire, la foi ne peut que bénir. Elle
a une alliée, indépendante il est vrai, mais d'autant plus loyale
et sûre qu'elle ne se donne pas pour alliée mais que, par
nature, elle en accomplit la fonction.

NYON (VAUD) LOUIS GOUMAZ

on

EPIGRAMME

SUPERLATIVE
Jeder ist also der Höchste, der Beste, der Schönste, der Grösste. —
Wer aus der göttlichen Schar ist denn nun eigentlich — gross?

DER KLEINLICHE
Königlich freut sich der Kleine der seltenen Fehler des Grossen.
Ach, zu dem Fehler sogar war' er ja selber zu klein!

GOTTFRIED BOHNENBLUST

175


	La critique et les croyances

