Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Uber Aufgabe und Methode der Volksvorlesungen
Autor: Morf, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pflege der Beziehungen mit dem Ausland in handels- und eisen-
bahnpolitischer Beziehung. Bei beiden muss eine Instanz sein, die
dominiert iber die andern Departemente. Beim Auswartigen
wdre die natiirliche Person der Bundesprasident, bei den Finanzen
der Finanzdirektor mit der Finanzdelegation zusammen; aber
beides funktioniert heute nicht; der Finanzapparat nicht, weil das
Finanzdepartement nicht die Unterstiitzung von den bestellten
Vertrauensmédnnern der Réate erhédlt, die es haben muss, das Aus-
wirtige nicht, weil der Bundesprasident seinen Einfluss bei der
kurzen Amtsdauer nicht geltend machen und die pendenten Fragen
nicht dauernd verfolgen und erledigen kann.

Auf diese Liicken und die daraus bereits entstandenen
schweren Fehler aufmerksam zu machen im Interesse der Allge-
meinheit und nicht zu Nutz und Schaden irgend einer Partei oder
einer Person ist der Zweck dieser und der fritheren Ausfithrungen.

BERN DR ]J. STEIGER

oon

UBER AUFGABE UND METHODE
DER VOLKSVORLESUNGEN?

Wir sprechen heute von ,Volkskultur® und bezeichnen da-
mit das Ziel mannigfacher konvergierender Bildungsbestrebungen,
die unserer Zeit eigentiimlich sind. Diese Bildungsarbeit richtet
sich an solche, die durch ihre tédgliche Erwerbstatigkeit, durch
des Lebens Not und Zwénge verhindert sind, ihre elementare
Schulbildung auszubauen und dazu zu kommen, sich auf dem
weiten Gebiete moderner Kulturarbeit umzusehen. Man will sie
zu dieser Umschau anleiten, befdhigen. Dazu dienen insbesondere
die sogenannten Volksvorlesungen.

Die ndchstliegende Aufgabe einer Vorlesung ist: Wissen zu
vermitteln. [hr unmittelbares Ziel ist: durch Mitteilung von Wissen

1) Referat, gehalten in der Vereinigung fiir Volksvorlesungen zu Frank-
furt a. M.

114



den Intellekt zu schulen. Und hier mochte ich gleich mit Nach-
druck zweierlei hinzufiigen.

Erstens: die intellektuelle Schulung bedarf des kiinstlerischen
Untertones, um voll zu erklingen. Nicht nur soll der Vortrag in
seiner Form Kkiinstlerisches Streben verraten — davon gleich
nachher ein Wort —, sondern er soll auch von der Hilfe der
bildenden Kunst, von Rezitation und Musik, wenn immer mdg-
lich, Gebrauch machen. Lichtbilder, Verteilung von Reproduk-
tionen, Lieder, Worte und Weisen sollen Auge und Ohr in den
Dienst des Verstdndnisses und in den Dienst der kiinstlerischen
Miterziehung zwingen. Die Schulung des Intellekts durch den
Vortrag muss, wo immer der Stoff sich eignet, auch mit einer
Anleitung zum Sehen und zum Horen, mit einer Anleitung zu
Kunstverstdndnis und Kunstgenuss verbunden sein, der ja dann
noch besondere Veranstaltungen (Konzerte, Theaterauffithrungen)
dienen, von denen hier weiter nicht die Rede sein soll.

Zweitens: So nachdriicklich ich die kiinstlerische Miterziehung
fordere, so nachdriicklich lehne ich alles moralisierende Beiwerk ab.
Betonung padagogischer Absicht, moralisierende Nutzanwendung
ist als unwillkommene Schulmeisterei zu vermeiden. Der Horer
merkt die Absicht und wird verstimmt. Indem wir den Intellekt
schulen, schulen wir zugleich moralisch, ohne ein Wort dariiber zu
verlieren. Indem wir das Urteil schulen, schulen wir auch das
‘Wollen, denn: unsoziales Wollen beruht immer auf einem falschen
Urteil. Indem wir Licht verbreiten, dienen wir auch der Sittlichkeit.

Das Urteil schulen! Wenn es Aufgabe der Vorlesungen ist,
Wissen mitzuteilen, so ist die Mitteilung dieses Wissens doch nicht
Selbstzweck, sondern unsere Absicht geht dariiber hinaus auf das
eigentliche Ziel dieser Bildungsbestrebungen: die Schulung des
Urteils, die Forderung der intellektuellen Autonomie, die Erziehung
zur geistigen Selbstdndigkeit.

Es handelt sich in unsern Vorlesungen nicht sowohl um
Verbreitung gelehrter Kenntnisse, als um Verbreitung von Bil-
dung; nicht um schulméssigen Unterricht, sondern um intellek-
tuelles Befreien. Es ist unser Ideal, autonome Menschen zu bilden,
selbstdandige, volle Personlichkeiten.

115



Wir konnen ja nicht daran denken, dieses ldeal zu verwirk-
lichen — wenn es anders iiberhaupt erreichbar ist. Aber wir
konnen darnach streben, ,strebend uns bemiihn“. Gibt es denn
im Leben iiberhaupt etwas anderes als das Streben nach Zielen,
die wir nicht erreichen?

Dass man also die Bildung autonomer Menschen als eine
Utopie bezeichnet, schreckt mich nicht. Ja, ich widerspreche dieser
Auffassung nicht einmal. Aber sie soll uns nicht ldhmen.

Dass der Philister unsere Bestrebungen verwirft und von den
Gefahren der Halbbildung spricht, soll uns nicht kimmern. Wir
haben schlimmere Gegner, die in Natur und Leben liegen, und
besonders drei:

Einmal die Unbegabtheit einer grossen Anzahl von Menschen,
deren Fassungskraft versagt und die dazu bestimmt scheinen,
heteronom zu bleiben. Dann die Not des Lebens, die den Men-
schen erschOpft und seine Aufnahmefdhigkeit herabsetzt, wenn
nicht zerstért. Und endlich — besonders in nicht demokratischen
Ldndern — die Aussichtslosigkeit des Strebens, die Unmaoglichkeit
aufzusteigen und sich einen bessern Platz an der Sonne zu er-
kdmpien. Denn Aussicht weckt Streben; ihr Fehlen ldhmt.

Ich habe hier nicht zu erortern, welches die Chancen der
Zukunft in der Bekdmpfung dieser drei Widerstdnde sein kOnnen.
Jedenfalls wollen wir gegen sie kdampfen, sonst wdren wir hier
nicht beisammen. Wir sind eben ldealisten, aber verniinftige, die
sich resignieren und sich vorldufig mit Folgendem zufrieden geben:

Auf dem Weg zu unserm ldeal, der Bildung autonomer Men-
schen, ist unsre Aufgabe, da wir noch ganz am Anfang des Weges
stehen, die: geistige Interessen zu wecken und die Menschen, die
der Alltag in seinen engen Kreislauf bannt, fiir einige Stunden
herauszuheben tber dieses Alltagsinteresse; zu bewirken, dass sie
aufblicken und sich recken, um iiber den Alltag hinauszusehen
in ein Land der Verheissung, wo Tausende der begabtesten Men-
schen sich um Aufhellung der Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunit des Menschengeschlechts miithen. Wir wollen ihnen von dem
erzdhlen, was unsere beglickende Lebensarbeit ausmacht. Wir

wollen ihnen erzdhlen, wie ein Reisender erzidhlt, der fremdes
Land gesehen hat.

116



Schon diese eine Vortragsstunde, dem Alltag abgekampft, ist
ein Gewinn, wenn auch gar nichts weiteres aus ihr folgte, wenn
sie nur eine edlere Form der Unterhaltung wéire, dem Klatsch,
dem Wirtshaus, der Strasse abgerungen, ein Sandkorn zum Bau
des grossen Tempels, der unser Ideal ist.

Aber freilich ist es wiinschenswert, dass die Vorlesung auch
Folgen habe, und dass, wenn die grosse Menge ihn Tags darauf
vergessen haben sollte, Einige ubrig bleiben, deren Intellekt in
Bewegung gesetzt worden ist, die eine ,innere Erleuchtung“ er-
fahren haben, deren Interesse erwacht ist, die sich Gedanken
machen und das Bediirfnis fiihlen, ein Mehreres zu vernehmen
und so auf den Weg geraten, der zur Moglichkeit genussreicher
und verstindiger Beschditigung mit Werken der Wissenschaft und
der Kunst fihrt — auf jenen Weg, der zur Autonomie fuhrt. Das
ist auch der Weg, der von der sogenannten Schundliteratur ablenkt.

Ja, wenn es am Ende nur Einer ist, der diesen Personlich-
keitsweg geht, so war die Vorlesung der Miihe wert. Ist denn
nicht dberhaupt unser Unterricht, auch der reguldre, in seiner
wahrhaft bildenden Wirkung nur auf Wenige beschrdnkt? Wie viele
Studenten tragen denn aus dem Horsaal der Universitdt die Lust
und Fadhigkeit zu selbstindiger, wissenschaftlicher Arbeit mit ins
Leben hinaus?

Seien wir billig, resigniert, aber nicht entmutigt. Wir missen
nicht mit Zahlen rechnen, sondern mit Menschenwerten. Begniigen
wir uns, aber freuen wir uns auch, Anregungen zu séen, in der
Gewissheit, dass nicht alle Korner auf steinigen Boden fallen, und
Ideen auszustreuen, an denen wir uns selbst gebildet haben.

Aus diesen Anschauungen iiber die Aufgabe der Volksvor-
lesungen ergibt sich mir fiir ihre Methode etwa Folgendes:

Der Redner soll gar keine Vorkenntnisse voraussetzen, son-
dern nur voraussetzen, dass die Menschen, die seinem Rufe gefolgt
sind, begierig sind, etwas iiber das zu horen, was im Titel genannt
ist. Der Titel ist der Index. Seine richtige Formulierung ist von
grosser Wichtigkeit.

Es handelt sich nicht um eine schulmdéssige Darbietung von
Kenntnissen, etwa wie in einer Vorlesung im Horsaal der Uni-
versitdt, sondern um eine Darbietung des Stoffes, welche die mog-
lichst grosse Summe von Anregung in sich schliesst. Nicht sowohl

117



als ein Wissender soll der Horer das Lokal verlassen, denn als
Einer, der nun erst recht wissen mochte, als ein Strebender. Die

Vorlesung soll ganz auf Anregung gestellt sein. Das will heissen,
dass die Form dabei ausserordentlich beteiligt ist.

Nicht Stofiliches mitzuteilen ist die Hauptsache, sondern die
Art der Mitteilung ist das Entscheidende. Nicht das Was, sondern
das Wie gibt den Ausschlag. Die Darbietung ist eine Frage der
Formgebung, der Kunst. Der Vortrag soll kiinstlerische Arbeit
in einfacher schlichter Sprache sein. Der Redner soll seinen Stoff
besonders deshalb vollstdndig beherrschen, damit er ihn kiinstlerisch
beherrschen und gestalten kann. Die Lichter, die Farben, die
Perspektive, die Figuren, die Staffage dieses Vortrages — alles
bis auf den Rahmen, der ihn einschliesst, soll mit kiinstlerischer
Absicht gestaltete Arbeit sein. Es soll eine harmonische Verbin-
dung von konkretem Detail und von weiten Perspektiven, von
realistischem Vordergrund und fernen Horizonten bestehen.

Die Kunst populdrer wissenschaftlicher Darstellung, die viele
so gering schdtzen, ist schwer. Sie ist schwerer als die der fach-
mannischen, wissenschaftlichen Darstellung.

Mit dieser Kunst verhalt es sich, wie mit der Kunst iiberhaupt:
alle Stoffgebiete sind ihr zugédnglich. Die Volksvorlesungen brauchen
kein Wissensgebiet auszuschliessen: ars omnia vincit. Es muss
nur der richtige Mann da sein, der den Stoff gestalten kann. Aber
wohl gibt es leichtere und schwerere Stoffe.

Ob Einzelvortrdge oder Lehrgdnge ist keine Prinzipienfrage.
Vom Standpunkt der Anregung aus hat auch der Einzelvortrag
sein Recht neben dem ausgedehnten ,Lehrgang“. Ich fiirchte, dass
die, die lauter ausgedehnte Lehrgdnge verlangen, das Bessere
wollen, das des Guten Feind ist. Man kann die Weltgeschichte
in einer Stunde anregend darstellen.

Ich sprach von weiten Perspektiven, fernen Horizonten, die
erOffnet werden sollen; denn ich glaube, dass die Vorlesung immer
auch auf eine Hohe fiihren muss, von der aus Menschenland zu
iiberschauen ist. Der Vortrag soll auf eine prinzipielle Erkenntnis
hinauslaufen, auch wenn diese nicht ausdriicklich und lehrhait
ausgesprochen wird. Auch hier muss dem Takt des einzelnen
vieles iiberlassen bleiben. Aufdringliche Lehrhaftigkeit ist unter

118



allen Umstdnden zu vermeiden. Aber ebenso sicher ist zu wiin-
schen, dass eine Vorlesung gleichsam einen Beitrag zum Bau einer
Weltanschauung darstelle. Darnach hungern die strebenden Men-
schen. Das spezielle Erlebnis der einzelnen Vorlesung soll ein-
gefiigt werden in unser Wissen vom Leben, soll seinen Platz
angewiesen bekommen in der Fragestellung nach den Problemen
des Lebens. Es soll, mochte ich sagen, eine Ahnung der grossen
Einheit des Lebens durch das Ganze gehen. Solche Betrachtung
gibt dem einzelnen Geschehnis nicht nur eine Bedeutung, die ihren
Widerhall im Horer findet, sondern es fliesst aus solcher Betrach-
tung auch etwas, das versdhnend und ermutigend wirkt und zu
einem hohern Standpunkt der Lebensbeurteilung emporzieht, als
der Alltag ihn bietet, und ein reineres, ruhigeres Licht verbreitet,
als das flackernde, russende Licht der Bierbankbetrachtung. Das
hat eine grosse soziale Tragweite, deren der Vortragende sich
wohl bewusst sein soll.

Wir wollen in den Dingen des Naturerkennens zu natur-
wissenschaftlichem Denken anleiten, in den geschichtlichen Dingen
zu historischem Denken fithren, kurz: ne pas tant enseigner les
choses qu’'a en juger, wie Montaigne sagt. Wir wollen nicht sowohl
Philosophie lehren, als philosophieren lehren, wie Kant es ein-
mal ausdriickt.

Aber, wenn weite Fernen unsrer Erkenntnis erschlossen werden
sollen, so soll nachdriicklich auch auf die Grenzen unseres Er-
kennens hingewiesen werden. Probleme aufdecken und die Grenzen
der Beantwortung zeigen — eines muss das andere ergdanzen. Es
soll nicht als positives Wissen ausgegeben werden, was blosse
Spekulation, was blosse Metaphysik, was blosser Glaube ist. Jedes
soll bei seinem Namen benannt werden und die intellektuelle Er-
ziehung soll zugleich eine Lehre der Bescheidenheit in sich schliessen,
jene Lehre der Bescheidenheit und Selbstbescheidung, die uns
geistigen Arbeitern die tdgliche Forschung immer von neuem bringt.

Wir wollen uns davor hiiten, in unsern Horern eine Sicher-
heit des Wissens zu erzeugen, die wir selbst nicht besitzen. Hier
liegt, was man die Gefahr der Halbbildung nennt: das rasche
Fertigsein und Absprechen iiber Dinge, mit denen man nicht ver-
traut ist — all das, was man mit dem Namen ,Aufkldricht® be-
zeichnet. Aufkldren wollen wir; aber jede Selbstiiberhebung des

119



Aufkldrichts bekdmpfen wir durch das freimiitige Gestdndnis der
Grenzen unseres Wissens.

»Das wird euch nicht helfen, ihr werdet doch Halbgebildete
erziehen“, erwidert man uns. Nun, auch das schreckt mich nicht.
Alles menschliche Tun ist unvollkommen und hat auch Schatten-
seiten. Es fragt sich nur, wo die tiefern Schatten liegen: iiber
der Jahrhunderte alten intellektuellen Hilflosigkeit und Heteronomie
der grossen Menge oder in den Missverstdndnissen, welche unsere
Bildungstatigkeit voriibergehend wecken mag. Die Halbbildung
ist der Schatten, den die Bildung auf ihrem Wege wirft — auch
bei den sogenannten , Gebildeten“. Ich habe nicht selten Manner
der Wissenschaft getroffen, die mit grosser Sicherheit iiber Arbeits-
gebiete aburteilten, die sie nicht autonom durchforscht hatten.
Das sind Halbgebildete, trotz ihrer Gelehrtheit, und um ihretwillen
wird man nicht die Wissenschaft tiberhaupt bekdmpfen wollen!

Die wahre Bildung offenbart sich vor allem darin, dass der
Mensch die Grenzen seiner Erkenntnis kennt und eingesteht; dass
er weiss, wo er sagen darf, aber auch sagen muss: ignoro, das
weiss ich nicht.

Bildung ist Takt.

Und indem wir Wissen verbreiten, wollen wir auch Lehren
jenes Taktes geben, der die Grenze des Wissens respektiert.

Es liegt in meiner Auffassung vom Anregungszweck der Volks-
vorlesung, dass die Vortragenden nicht auf eine bestimmte Welt-
anschauung eingeschworen sein miissen: im Hause der wissen-
schaftlichen Forschung sind viele Wohnungen, wie im Hause
Gottes. Das diirfen auch unsre Horer wissen.

yDamit schafft ihr nur Verwirrung!“ hélt man uns entgegen.
Ja, ohne solch innere Kdmpfe entstehen keine autonomen Men-
schen. Nur eines muss vermieden werden: die Polemik gegen
Andersdenkende. Die gehort nicht hinein.

Dass der Zweck der Vortrage durch Merkblédtter und Lite-
raturangaben wesentlich geférdert wird, hat uns die Erfahrung
gelehrt. Sie sind zur stehenden Einrichtung geworden.

Grundsatzlich sollte nach jedem Vortrag Gelegenheit zu Fragen
gegeben werden, und mit der Zeit werden wir auch dazu kommen,

120



formliche Ubungen zu veranstalten. Ein erster Anfang dazu sind
jene Vereinigungen von Freunden der Astronomie, der Physik
und Chemie, die sich im Anschluss an einige Lehrgdnge gebildet
haben. Der Versuch solcher Ubungen liegt auch vor in der Ein-
fliihrung von Lektiirestunden, in denen zum Beispiel Goethes ,Faust
behandelt wird, und das leitet hiniiber zu unsern Unterrichtskursen.

Es liegt vielleicht in der zukiinftigen Entwicklung unserer
Bestrebungen, dass diese Vortragstitigkeit einmal formlich und
systematisch ausgestaltet werde, dass das ganze Gebiet des Wissens
in systematischer Gliederung periodisch behandelt werde. Dazu
gehort ein eigenes grosses Heim mit Vortragssdlen, mit Lesehallen
und Unterrichtszimmern: das Gebdude einer , Volkshochschule“.
Solcher Plan findet mich nicht enthusiastisch: ich fiihle darin
etwas wie Aufdringlichkeit. Ich fiirchte, es liegt eine Uberschitzung
des systematischen Lehrens und Lernens darin.

Wir haben es vorldufig mit einer freien Auswahl von Vor-
lesungen aus den verschiedensten Wissensgebieten zu tun, einer
Auswahl, an der ja die Arbeiterkreise durch ihre Delegierten selbst
beteiligt sind.

In dieser Beschridnkung wollen wir unser Bestes geben. Uber-
lassen wir es der Zukunft, die Dinge weiter reifen zu lassen, indem
ein Jahr unserer gemeinsamen Arbeit vom andern lernt.

Daran halten wir fest, dass den besten Teil unsrer Leistungen
die Anregung ausmacht; denn auch von unsrer Tétigkeit gilt, was
Ernest Renan von der Erziehung iiberhaupt gesagt hat: I'essentiel
de I'éducation, ce n'est pas la doctrine enseignée, c'est I'éveil.
Wir wollen Wissen verbreiten, um Anregung zu eigner Tatigkeit
zu schaffen nach dem Worte der ,Zueignung®:

Warum sucht’ ich den Weg so sehnsuchtsvoll,
Wenn ich ihn nicht den Briidern zeigen soll?

FRANKFURT a. M. H. MORF

121



	Über Aufgabe und Methode der Volksvorlesungen

