
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Über Aufgabe und Methode der Volksvorlesungen

Autor: Morf, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pflege der Beziehungen mit dem Ausland in handels- und
eisenbahnpolitischer Beziehung. Bei beiden muss eine Instanz sein, die

dominiert über die andern Departemente. Beim Auswärtigen
wäre die natürliche Person der Bundespräsident, bei den Finanzen
der Finanzdirektor mit der Finanzdelegation zusammen; aber
beides funktioniert heute nicht; der Finanzapparat nicht, weil das

Finanzdepartement nicht die Unterstützung von den bestellten
Vertrauensmännern der Räte erhält, die es haben muss, das
Auswärtige nicht, weil der Bundespräsident seinen Einfluss bei der
kurzen Amtsdauer nicht geltend machen und die pendenten Fragen
nicht dauernd verfolgen und erledigen kann.

Auf diese Lücken und die daraus bereits entstandenen
schweren Fehler aufmerksam zu machen im Interesse der
Allgemeinheit und nicht zu Nutz und Schaden irgend einer Partei oder
einer Person ist der Zweck dieser und der früheren Ausführungen.

BERN DR J. STEIGER

ÜBER AUFGABE UND METHODE
DER VOLKSVORLESUNGEN')

Wir sprechen heute von „Volkskultur" und bezeichnen
damit das Ziel mannigfacher konvergierender Bildungsbestrebungen,
die unserer Zeit eigentümlich sind. Diese Bildungsarbeit richtet
sich an solche, die durch ihre tägliche Erwerbstätigkeit, durch
des Lebens Not und Zwänge verhindert sind, ihre elementare
Schulbildung auszubauen und dazu zu kommen, sich auf dem
weiten Gebiete moderner Kulturarbeit umzusehen. Man will sie

zu dieser Umschau anleiten, befähigen. Dazu dienen insbesondere
die sogenannten Volksvorlesungen.

Die nächstliegende Aufgabe einer Vorlesung ist: Wissen zu
vermitteln. Ihr unmittelbares Ziel ist: durch Mitteilung von Wissen

Referat, gehalten in der Vereinigung für Volksvorlesungen zu Frankfurt

a. M.

114



den Intellekt zu schulen. Und hier möchte ich gleich mit Nachdruck

zweierlei hinzufügen.

Erstens: die intellektuelle Schulung bedarf des künstlerischen
Untertones, um voll zu erklingen. Nicht nur soll der Vortrag in
seiner Form künstlerisches Streben verraten — davon gleich
nachher ein Wort —, sondern er soll auch von der Hilfe der
bildenden Kunst, von Rezitation und Musik, wenn immer möglich,

Gebrauch machen. Lichtbilder, Verteilung von Reproduktionen,

Lieder, Worte und Weisen sollen Auge und Ohr in den

Dienst des Verständnisses und in den Dienst der künstlerischen
Miterziehung zwingen. Die Schulung des Intellekts durch den

Vortrag muss, wo immer der Stoff sich eignet, auch mit einer
Anleitung zum Sehen und zum Hören, mit einer Anleitung zu
Kunstverständnis und Kunstgenuss verbunden sein, der ja dann
noch besondere Veranstaltungen (Konzerte, Theateraufführungen)
dienen, von denen hier weiter nicht die Rede sein soll.

Zweitens: So nachdrücklich ich die künstlerische Miterziehung
fordere, so nachdrücklich lehne ich alles moralisierende Beiwerk ab.

Betonung pädagogischer Absicht, moralisierende Nutzanwendung
ist als unwillkommene Schulmeistere!" zu vermeiden. Der Hörer
merkt die Absicht und wird verstimmt. Indem wir den Intellekt
schulen, schulen wir zugleich moralisch, ohne ein Wort darüber zu
verlieren. Indem wir das Urteil schulen, schulen wir auch das

Wollen, denn: unsoziales Wollen beruht immer auf einem falschen
Urteil. Indem wir Licht verbreiten, dienen wir auch der Sittlichkeit.

Das Urteil schulen! Wenn es Aufgabe der Vorlesungen ist,
Wissen mitzuteilen, so ist die Mitteilung dieses Wissens doch nicht
Selbstzweck, sondern unsere Absicht geht darüber hinaus auf das

eigentliche Ziel dieser Bildungsbestrebungen: die Schulung des

Urteils, die Förderung der intellektuellen Autonomie, die Erziehung
zur geistigen Selbständigkeit.

Es handelt sich in unsern Vorlesungen nicht sowohl um
Verbreitung gelehrter Kenntnisse, als um Verbreitung von
Bildung; nicht um schulmässigen Unterricht, sondern um intellektuelles

Befreien. Es ist unser Ideal, autonome Menschen zu bilden,
selbständige, volle Persönlichkeiten.

115



Wir können ja nicht daran denken, dieses Ideal zu verwirklichen

— wenn es anders überhaupt erreichbar ist. Aber wir
können darnach streben, „strebend uns bemühn". Gibt es denn
im Leben überhaupt etwas anderes als das Streben nach Zielen,
die wir nicht erreichen?

Dass man also die Bildung autonomer Menschen als eine

Utopie bezeichnet, schreckt mich nicht. Ja, ich widerspreche dieser
Auffassung nicht einmal. Aber sie soll uns nicht lähmen.

Dass der Philister unsere Bestrebungen verwirft und von den
Gefahren der Halbbildung spricht, soll uns nicht kümmern. Wir
haben schlimmere Gegner, die in Natur und Leben liegen, und
besonders drei:

Einmal die Unbegabtheit einer grossen Anzahl von Menschen,
deren Fassungskraft versagt und die dazu bestimmt scheinen,
heteronom zu bleiben. Dann die Not des Lebens, die den
Menschen erschöpft und seine Aufnahmefähigkeit herabsetzt, wenn
nicht zerstört. Und endlich — besonders in nicht demokratischen
Ländern -— die Aussichtslosigkeit des Strebens, die Unmöglichkeit
aufzusteigen und sich einen bessern Platz an der Sonne zu
erkämpfen. Denn Aussicht weckt Streben ; ihr Fehlen lähmt.

Ich habe hier nicht zu erörtern, welches die Chancen der
Zukunft in der Bekämpfung dieser drei Widerstände sein können.
Jedenfalls wollen wir gegen sie kämpfen, sonst wären wir hier
nicht beisammen. Wir sind eben Idealisten, aber vernünftige, die
sich resignieren und sich vorläufig mit Folgendem zufrieden geben :

Auf dem Weg zu unserm Ideal, der Bildung autonomer
Menschen, ist unsre Aufgabe, da wir noch ganz am Anfang des Weges
stehen, die: geistige Interessen zu wecken und die Menschen, die
der Alltag in seinen engen Kreislauf bannt, für einige Stunden
herauszuheben über dieses Alltagsinteresse; zu bewirken, dass sie
aufblicken und sich recken, um über den Alltag hinauszusehen
in ein Land der Verheissung, wo Tausende der begabtesten
Menschen sich um Aufhellung der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft des Menschengeschlechts mühen. Wir wollen ihnen von dem

erzählen, was unsere beglückende Lebensarbeit ausmacht. Wir
wollen ihnen erzählen, wie ein Reisender erzählt, der fremdes
Land gesehen hat.

116



Schon diese eine Vortragsstunde, dem Alltag abgekämpft, ist

ein Gewinn, wenn auch gar nichts weiteres aus ihr folgte, wenn
sie nur eine edlere Form der Unterhaltung wäre, dem Klatsch,
dem Wirtshaus, der Strasse abgerungen, ein Sandkorn zum Bau
des grossen Tempels, der unser Ideal ist.

Aber freilich ist es wünschenswert, dass die Vorlesung auch

Folgen habe, und dass, wenn die grosse Menge ihn Tags darauf

vergessen haben sollte, Einige übrig bleiben, deren Intellekt in

Bewegung gesetzt worden ist, die eine „innere Erleuchtung"
erfahren haben, deren Interesse erwacht ist, die sich Gedanken
machen und das Bedürfnis fühlen, ein Mehreres zu vernehmen
und so auf den Weg geraten, der zur Möglichkeit genussreicher
und verständiger Beschäftigung mit Werken der Wissenschaft und
der Kunst führt — auf jenen Weg, der zur Autonomie führt. Das
ist auch der Weg, der von der sogenannten Schundliteratur ablenkt.

Ja, wenn es am Ende nur Einer ist, der diesen Persönlichkeitsweg

geht, so war die Vorlesung der Mühe wert. Ist denn
nicht überhaupt unser Unterricht, auch der reguläre, in seiner
wahrhaft bildenden Wirkung nur auf Wenige beschränkt? Wie viele
Studenten tragen denn aus dem Hörsaal der Universität die Lust
und Fähigkeit zu selbständiger, wissenschaftlicher Arbeit mit ins
Leben hinaus?

Seien wir billig, resigniert, aber nicht entmutigt. Wir müssen
nicht mit Zahlen rechnen, sondern mit Menschenwerten. Begnügen
wir uns, aber freuen wir uns auch, Anregungen zu säen, in der
Gewissheit, dass nicht alle Körner auf steinigen Boden fallen, und
Ideen auszustreuen, an denen wir uns selbst gebildet haben.

Aus diesen Anschauungen über die Aufgabe der Volksvorlesungen

ergibt sich mir für ihre Methode etwa Folgendes:
Der Redner soll gar keine Vorkenntnisse voraussetzen, sondern

nur voraussetzen, dass die Menschen, die seinem Rufe gefolgt
sind, begierig sind, etwas über das zu hören, was im Titel genannt
ist. Der Titel ist der Index. Seine richtige Formulierung ist von
grosser Wichtigkeit.

Es handelt sich nicht um eine schulmässige Darbietung von
Kenntnissen, etwa wie in einer Vorlesung im Hörsaal der
Universität, sondern um eine Darbietung des Stoffes, welche die
möglichst grosse Summe von Anregung in sich schliesst. Nicht sowohl

117



als ein Wissender soll der Hörer das Lokal verlassen, denn als
Einer, der nun erst recht wissen möchte, als ein Strebender. Die
Vorlesung soll ganz auf Anregung gestellt sein. Das will heissen,
dass die Form dabei ausserordentlich beteiligt ist.

Nicht Stoffliches mitzuteilen ist die Hauptsache, sondern die
Art der Mitteilung ist das Entscheidende. Nicht das Was, sondern
das Wie gibt den Ausschlag. Die Darbietung ist eine Frage der

Formgebung, der Kunst. Der Vortrag soll künstlerische Arbeit
in einfacher schlichter Sprache sein. Der Redner soll seinen Stoff
besonders deshalb vollständig beherrschen, damit er ihn künstlerisch
beherrschen und gestalten kann. Die Lichter, die Farben, die

Perspektive, die Figuren, die Staffage dieses Vortrages — alles
bis auf den Rahmen, der ihn einschliesst, soll mit künstlerischer
Absicht gestaltete Arbeit sein. Es soll eine harmonische Verbindung

von konkretem Detail und von weiten Perspektiven, von
realistischem Vordergrund und fernen Horizonten bestehen.

Die Kunst populärer wissenschaftlicher Darstellung, die viele

so gering schätzen, ist schwer. Sie ist schwerer als die der
fachmännischen, wissenschaftlichen Darstellung.

Mit dieser Kunst verhält es sich, wie mit der Kunst überhaupt:
alle Stoffgebiete sind ihr zugänglich. Die Volksvorlesungen brauchen
kein Wissensgebiet auszuschliessen : ars omnia vincit. Es muss
nur der richtige Mann da sein, der den Stoff gestalten kann. Aber
wohl gibt es leichtere und schwerere Stoffe.

Ob Einzelvorträge oder Lehrgänge ist keine Prinzipienfrage.
Vom Standpunkt der Anregung aus hat auch der Einzelvortrag
sein Recht neben dem ausgedehnten „Lehrgang". Ich fürchte, dass

die, die lauter ausgedehnte Lehrgänge verlangen, das Bessere

wollen, das des Guten Feind ist. Man kann die Weltgeschichte
in einer Stunde anregend darstellen.

Ich sprach von weiten Perspektiven, fernen Horizonten, die

eröffnet werden sollen; denn ich glaube, dass die Vorlesung immer
auch auf eine Höhe führen muss, von der aus Menschenland zu
überschauen ist. Der Vortrag soll auf eine prinzipielle Erkenntnis
hinauslaufen, auch wenn diese nicht ausdrücklich und lehrhaft
ausgesprochen wird. Auch hier muss dem Takt des einzelnen
vieles überlassen bleiben. Aufdringliche Lehrhaftigkeit ist unter

118



allen Umständen zu vermeiden. Aber ebenso sicher ist zu
wünschen, dass eine Vorlesung gleichsam einen Beitrag zum Bau einer
Weltanschauung darstelle. Darnach hungern die strebenden
Menschen. Das spezielle Erlebnis der einzelnen Vorlesung soll
eingefügt werden in unser Wissen vom Leben, soll seinen Platz

angewiesen bekommen in der Fragestellung nach den Problemen
des Lebens. Es soll, möchte ich sagen, eine Ahnung der grossen
Einheit des Lebens durch das Ganze gehen. Solche Betrachtung
gibt dem einzelnen Geschehnis nicht nur eine Bedeutung, die ihren
Widerhall im Hörer findet, sondern es fliesst aus solcher Betrachtung

auch etwas, das versöhnend und ermutigend wirkt und zu
einem höhern Standpunkt der Lebensbeurteilung emporzieht, als
der Alltag ihn bietet, und ein reineres, ruhigeres Licht verbreitet,
als das flackernde, russende Licht der Bierbankbetrachtung. Das
hat eine grosse soziale Tragweite, deren der Vortragende sich
wohl bewusst sein soll.

Wir wollen in den Dingen des Naturerkennens zu
naturwissenschaftlichem Denken anleiten, in den geschichtlichen Dingen
zu historischem Denken führen, kurz: ne pas tant enseigner les

choses qu'à en juger, wie Montaigne sagt. Wir wollen nicht sowohl
Philosophie lehren, als philosophieren lehren, wie Kant es einmal

ausdrückt.
Aber, wenn weite Fernen unsrer Erkenntnis erschlossen werden

sollen, so soll nachdrücklich auch auf die Grenzen unseres
Erkennens hingewiesen werden. Probleme aufdecken und die Grenzen
der Beantwortung zeigen — eines muss das andere ergänzen. Es
soll nicht als positives Wissen ausgegeben werden, was blosse

Spekulation, was blosse Metaphysik, was blosser Glaube ist. Jedes
soll bei seinem Namen benannt werden und die intellektuelle
Erziehung soll zugleich eine Lehre der Bescheidenheit in sich schliessen,
jene Lehre der Bescheidenheit und Selbstbescheidung, die uns
geistigen Arbeitern die tägliche Forschung immer von neuem bringt.

Wir wollen uns davor hüten, in unsern Hörern eine Sicherheit

des Wissens zu erzeugen, die wir selbst nicht besitzen. Hier
liegt, was man die Gefahr der Halbbildung nennt: das rasche

Fertigsein und Absprechen über Dinge, mit denen man nicht
vertraut ist — all das, was man mit dem Namen „Aufkläricht"
bezeichnet. Aufklären wollen wir; aber jede Selbstüberhebung des

119



Aufklärichts bekämpfen wir durch das freimütige Geständnis der
Grenzen unseres Wissens.

„Das wird euch nicht helfen, ihr werdet doch Halbgebildete
erziehen", erwidert man uns. Nun, auch das schreckt mich nicht.
Alles menschliche Tun ist unvollkommen und hat auch Schattenseiten.

Es fragt sich nur, wo die tiefern Schatten liegen: über
der Jahrhunderte alten intellektuellen Hilflosigkeit und Heteronomie
der grossen Menge oder in den Missverständnissen, welche unsere
Bildungstätigkeit vorübergehend wecken mag. Die Halbbildung
ist der Schatten, den die Bildung auf ihrem Wege wirft — auch
bei den sogenannten „Gebildeten". Ich habe nicht selten Männer
der Wissenschaft getroffen, die mit grosser Sicherheit über Arbeitsgebiete

aburteilten, die sie nicht autonom durchforscht hatten.
Das sind Halbgebildete, trotz ihrer Gelehrtheit, und um ihretwillen
wird man nicht die Wissenschaft überhaupt bekämpfen wollen!

Die wahre Bildung offenbart sich vor allem darin, dass der
Mensch die Grenzen seiner Erkenntnis kennt und eingesteht; dass

er weiss, wo er sagen darf, aber auch sagen muss: ignoro, das

weiss ich nicht.

Bildung ist Takt.

Und indem wir Wissen verbreiten, wollen wir auch Lehren
jenes Taktes geben, der die Grenze des Wissens respektiert.

Es liegt in meiner Auffassung vom Anregungszweck der
Volksvorlesung, dass die Vortragenden nicht auf eine bestimmte
Weltanschauung eingeschworen sein müssen: im Hause der
wissenschaftlichen Forschung sind viele Wohnungen, wie im Hause
Gottes. Das dürfen auch unsre Hörer wissen.

„Damit schafft ihr nur Verwirrung!" hält man uns entgegen.
Ja, ohne solch innere Kämpfe entstehen keine autonomen
Menschen. Nur eines muss vermieden werden: die Polemik gegen
Andersdenkende. Die gehört nicht hinein.

Dass der Zweck der Vorträge durch Merkblätter und
Literaturangaben wesentlich gefördert wird, hat uns die Erfahrung
gelehrt. Sie sind zur stehenden Einrichtung geworden.

Grundsätzlich sollte nach jedem Vortrag Gelegenheit zu Fragen
gegeben werden, und mit der Zeit werden wir auch dazu kommen,

120



förmliche Übungen zu veranstalten. Ein erster Anfang dazu sind

jene Vereinigungen von Freunden der Astronomie, der Physik
und Chemie, die sich im Anschluss an einige Lehrgänge gebildet
haben. Der Versuch solcher Übungen liegt auch vor in der
Einführung von Lektürestunden, in denen zum Beispiel Goethes „Faust"
behandelt wird, und das leitet hinüber zu unsern Unterrichtskursen.

Es liegt vielleicht in der zukünftigen Entwicklung unserer
Bestrebungen, dass diese Vortragstätigkeit einmal förmlich und
systematisch ausgestaltet werde, dass das ganze Gebiet des Wissens
in systematischer Gliederung periodisch behandelt werde. Dazu

gehört ein eigenes grosses Heim mit Vortragssälen, mit Lesehallen
und Unterrichtszimmern: das Gebäude einer „Volkshochschule".
Solcher Plan findet mich nicht enthusiastisch: ich fühle darin
etwas wie Aufdringlichkeit. Ich fürchte, es liegt eine Überschätzung
des systematischen Lehrens und Lernens darin.

Wir haben es vorläufig mit einer freien Auswahl von
Vorlesungen aus den verschiedensten Wissensgebieten zu tun, einer
Auswahl, an der ja die Arbeiterkreise durch ihre Delegierten selbst

beteiligt sind.

In dieser Beschränkung wollen wir unser Bestes geben.
Überlassen wir es der Zukunft, die Dinge weiter reifen zu lassen, indem
ein Jahr unserer gemeinsamen Arbeit vom andern lernt.

Daran halten wir fest, dass den besten Teil unsrer Leistungen
die Anregung ausmacht; denn auch von unsrer Tätigkeit gilt, was
Ernest Renan von der Erziehung überhaupt gesagt hat: l'essentiel
de l'éducation, ce n'est pas la doctrine enseignée, c'est l'éveil.
Wir wollen Wissen verbreiten, um Anregung zu eigner Tätigkeit
zu schaffen nach dem Worte der „Zueignung" :

Warum sucht' ich den Weg so sehnsuchtsvoll,
Wenn ich ihn nicht den Brüdern zeigen soll?

FRANKFURT a. M. H. MORF

OD

121


	Über Aufgabe und Methode der Volksvorlesungen

