
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Vom Rechte der Gedankenlyrik

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM RECHTE DER

GEDANKENLYRIK

i.

Wer vom Rechte der Gedankenlyrik reden will, muss
notwendig den Einwurf erwarten, es sei doch herzlich überflüssig,
vom Rechte einer Kunst theoretisch zu handeln, nachdem diese

ihr Recht seit dreitausend Jahren durch ihre Existenz bewiesen
habe. 1st nicht, so wird man fragen, schon die älteste indische
und ebenso die uns jetzt nähertretende ostasiatische Lyrik grossen-
teils Gedankendichtung? Führt nicht ihr Weg von der hebräischen
Poesie der Propheten, Psalmisten und Spruchdichter zur griechischen
Elegie, zur Melik und zum Chorgesang, vorab dem der Tragödie,
dann zur kirchlichen Dichtung des christlichen Altertums und Mittelalters

und von der weltlichen Dichtung dieser Zeit, die nicht nur
in Deutschland, wo Walther von der Vogelweide Lied und Spruch
am deutlichsten vereint, auch stark ideell bestimmt ist, durch die

Renaissance in die neue und neueste Literatur-Entwicklung der
modernen Kultursprachen? Haben wir nicht seither ausser dem

Missverständnis der Gelehrtenpoesie das Kirchenlied, haben wir
nicht Angelus Silesius, Haller, Klopstock, Schiller, Novalis, Hebbel,
Conrad Ferdinand Meyer gehabt? Brachte nicht noch das
neunzehnte Jahrhundert den Franzosen Dichter wie Alfred de Vigny,
Musset, Verlaine, Sully Prudhomme? Wenn Catull das Leid des

Lebens in die zwei Zeilen presst:

Odi et amo. Qua re id faciam, fortasse requiris?
Nescio, sed fieri sentio et excrucior;

Hassen muss ich und lieben. Warum, so willst du wohl fragen?
Niemals wusst' ichs, und doch muss ich und fühle die Qual,

oder wenn der griechische Chor sang:

xoXXa ra öeiva x'ovôkv àv&QÛxov öbivöteqov JféXei

Vieles ist gross und furchtbar, doch nichts gewaltiger als der Mensch,

oder wenn im König Ödipus des Sophokles der Unschuldige seine

63



Schuld erkannt hat und verzweifelt davonstürzt, der Chor aber

singt1):
„Gleich dem Nichts
Acht' ich der sterblichen Menschen Geschlechter.
Wem, wem ward
Mehr vom Glück als des Wahnes Rausch
Und vom Wahn die Ernüchterung?"

braucht diese Poesie einen Berechtigungsausweis? 1st Walther
von der Vogelweide als Liederdichter Poet, als Spruchdichter nicht?
Hat Schiller neben Goethe, Meyer neben Keller keinen Platz?
Sollten sich Goethe und Keller darin so sehr getäuscht haben?
1st aber nicht auch Goethe unter anderm einer der bedeutendsten

Gedankenlyriker?

Ja, so könnte man noch lange fragen. Und mir wäre es

mehr als recht, wenn diese Verwunderung über die aufgeworfene
Frage nach der Existenzberechtigung dem allgemeinen Empfinden
entspräche. Am liebsten hörte ich, alles das sei selbstverständlich.
Denn es ist wirklich alles selbstverständlich für den, der
es selbst verstanden hat. Aber feiert nicht heute die Ver-
ständnisiosigkeit für alle geistige Tätigkeit, die nicht mit
sinnlicher Tätigkeit identisch ist, wahre Orgien? War nicht bis vor
kurzem der Fluch gegen die sogenannte Metaphysik der Prüfstein
der „modernen", das heisst natürlich allein seligmachenden
Bildung? Wobei die eigene unbewusste Metaphysik natürlich immer
ausgenommen war. Und speziell in der Kunstkritik liest man
nicht auch da und dort, und gar nicht nur bei Leuten, von denen
nichts Besseres zu erwarten ist, Sätze wie den folgenden: „Unser
Dichter gibt nicht etwa nur Gedankenlyrik, sondern "
Dann folgt wohl etwas von glühenden Farben oder dergleichen.
Ich habe gar nichts gegen glühende Farben. Aber alles sind sie
nicht, weder in der Lyrik, noch sonst in einer Kunst. Und gegenüber

der Ausschliesslichkeit, mit dem der künstlerische Sensualismus

und seine Kritik auftreten möchten, gilt es vorläufig noch,
vom Rechte der Gedankenlyrik zu reden und zu zeigen, dass

freilich der psychische Anlass ihre Entstehung anders ist als bei

') Diese Stelle gebe ich nach der Übertragung von Ulrich von Wilamo-
witz-Moellendorff, Berlin 1903.

64



der naiven, dass aber die charakteristischen Eigenschaften der
Poesie ihr genau so zukommen wie ihrer Schwester.

Denn Recht ist ein relativer Begriff, der dem Gebiete sozialen
Lebens entstammt. Damit die gemeinsame Existenz der Einzelnen
ermöglicht werde, bestimmt die Gesellschaft Rechte und Pflichten
ihrer Glieder. Liesse sich also nachweisen, dass die Gedankenlyrik

einzig die Werte nicht enthielte, die der sonstigen Lyrik den
ästhetischen Charakter geben, so hätte sie ihr Recht verloren.
Es handelt sich einfach um den Nachweis, dass die Gedankenlyrik

eben Lyrik, das heisst subjektive Poesie sei.

II.

Es ist ausgeschlossen, von der Geschichte der Gedankenlyrik
hier eingehend zu sprechen. Anderseits ist doch für die Erörterung
eine bestimmte Grundlage notwendig; darum setze ich eine Reihe

gleichzeitig ähnlicher und verschiedener Beispiele der Gattung
hieher. Die Gedichte entstammen ganz verschiedenen Zeiten und

Sprachen; gemeinsam ist aber allen der Grundgedanke der
irdischen Vergänglichkeit. So wird sich weisen, weshalb sie alle
zusammengehören, nicht nur um der überraschenden Gleichheit der
Bilder willen. Und ferner wird dann klar werden, dass derselbe
Gedanke auch in naiver Lyrik auftreten kann, ohne sie zu
Gedankenlyrik zu machen.

Beginnen wir mit dem Psalm, der durch seine spätere
Überschrift dem Moses zugeschrieben wird und dessen erster Teil so
lautet:

Gott, du bist unsre Zuflucht für und für.
Denn ehe noch die Berge sind geworden,
Eh' Welt und Erde selbst erschaffen waren,
Bist du von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Du lässest sterben uns und rufst uns wieder —
Denn tausend Jahre sind dir wie der Tag,
Der gestern war, wie eine Stund' der Nacht.
Von Jahr zu Jahr säest du den Samen aus,
Die Menschen wachsen, wie die Gräser wachsen,
Denn frühe blühen sie und welken hin,
Des Abends sind sie dürr und fallen ab.

Und mit dem gleichen Bilde drücken denselben Gedanken

jene Worte im zweiten Teil des Jesajabuches aus, die Brahms so
unendlich schön vertont hat:

65



Denn alles Fleisch, es ist wie Gras,
Und alle Pracht ist wie des Feldes Blume.
Das Gras verdorrt, die Blume fiel,
Der Atem Gottes fuhr mit Macht darein.
Heu ist das Volk, verdorrt wie Heu,
Doch unsres Gottes Wort währt ewiglich.

Wieder dasselbe Bild finden wir in einer griechischen Elegie
des Mimnermos, der zu Ende des siebenten Jahrhunderts lebte.
Die Form ist natürlich durch das Distichon bestimmt. Das
Gedicht beginnt

fjlieîç ô'oîâ re cpvXXa cpùei tzoXvâv&enôç u>grj

ëagoç, or' alip' avy/jo' adgerat i)eXiov

und lautet in deutscher Übertragung etwa so:

Wir aber sind wie die Blätter im herrlich blühenden Frühling,
Wenn sie im wärmenden Strahl wachsen des himmlischen Lichts.
Handbreit nur ist die Zeit, da wir der Blumen uns freuen,
Denn von den Göttern ist nicht Gutes, nicht Böses gewiss.
Neben uns stehen im schwarzen Gewände die drohenden Parzen,
Diese mit tödlichem Los, diese mit Alter und Qual.
Süss und kurz ist die Wonne der Jugend, sie währet nicht länger,
Als über irdisches Land gleitet ein sonniger Strahl.
Aber wenn einmal die Frist des jungen Blühens entschwunden,
— Ach, da wünscht' ich noch tot eher denn lebend zu sein.
Leiden warten in Scharen auf dich, sie verwüsten das Haus dir,
Armut zermartert dich nun, Sehnsucht nach Kindern dich auch,
Oder es frisst dir ein Siechtum das Herz — es ist keiner auf Erden,
Welchem nicht immerdar Zeus Kummer und Schmerzen bescheert.

Wieder sechshundert Jahre später hat Horaz des Lebens
Vergänglichkeit in der bekannten Ode beklagt:

Eheu, fugaces, Postume, Postume,
Labuntur anni, nec pietas moram
rugis et instanti senectae
adferet indomitaeque morti;

non si trecenis, quotquot eunt dies,
amice, places inlacrimabilem
Plutona tauris, qui ter amplum
Geryonen Tityonque tristi

compescit unda, scilicet omnibus,
quicumque terrae munere vescimur,
enaviganda, sive reges
sive inopes erimus coloni.

Und dasselbe Lied von der Endlichkeit auch des grössten
irdischen Glücks hören wir wieder bei Walter von der Vogelweide :

66



Owê, ez kumt ein wint, daz wizzet sicherlîche,
dâ von wir hoeren beide singen unde sagen.
Der sol mit grimme ervaren elliu kiinicrîche
Daz hoere ich wallaer unde pilgerîne klagen:
Bourne, türne ligent vor im zerslagen:
starken liuten waet erz houbet abe.
nû suln wir fliehen hin ze gotes grabe.

Und bei Michel Angelo singen die Toten:
Chiunche nascie a morte arriva
Nel fuggir del tempo; e '1 sole
Niuna cosa Iascia viva.
Manca il dolce e quel che dole
e gl'ingegni e le parole;
e le nostre antiche prole
al sole ombre, al vento un fumo.

Was etwa so wiedergegeben werden kann:
Was wurde, stirbt; Geburt gebiert den Tod.
Hin flieht die Zeit, nichts lässt die Sonne leben.
Es endet alles, Freude stirbt und Leid,
Der höchste Geist, der goldne Worte schuf,
Ja unsre Kinder — Schatten vor der Sonne,
Ein Rauch, der in die leichte Luft verfliegt

Auch das Kirchenlied liebt den Gedanken. Die bekannte

Strophe: „Alle Menschen müssen sterben, alles Fleisch vergeht
wie Heu" zeigt die typischen Symbole. Und aus unsrer neuen
deutschen Dichtung brauchen wir ja nur etwa an Mörikes Lied
„Denk' es, o Seele" zu erinnern.

Braucht es nun noch besonderer Nachweise, dass das Lyrik
sei, „trotzdem" es aus dem Gedanken stammt? Braucht es des

Hinweises, dass Stellen in dem doch anerkannt poetischen
Homer, wie die Worte des Achilles an Patroklos1) von den Krügen,
in denen Zeus Glück und Leid verteile, als Gedankenlyrik rein
herausgehoben werden können, ja dass man sie, abgesehen vom
epischen Metrum, ohne weiteres für eine selbständige Elegie halten
könnte? Sprechen die Gedichte nicht für sich selber?

Iii.
Gewiss, und täten sie es nicht, so könnte alle Theorie ihnen

nichts helfen. Poetik ist nicht Poesie. Nichts liegt uns ferner,
als die „Gunst der Stunde" mit dem Chronometer zu messen.

i) II. 24, 525 ff.

67



Aber nach dem Erlebnis freut den Menschen doch auch das
Besinnen auf das Erlebte, und die Reflexion vertieft doch die
unmittelbare Einsicht. So seien denn die Voraussetzungen der Lyrik
überhaupt noch kurz daraufhin untersucht, ob sie die Gedankenlyrik

ausschliessen und ihr also das Recht streitig machen,
ästhetisch zu wirken.

Das Wesen der Kunst besteht bekanntlich in der Fähigkeit,

seelische Erregungen durch das Mittel sinnlicher Darstellung
von einem Individuum aufs andere zu übertragen. Im ästhetischen
Verhalten fühlt sich der Mensch in das Objekt der Betrachtung
ein; er objektiviert sein inneres Leben darin, betrachtet und ge-
niesst also sich selbst in einem Spiegel seiner Seele. Die Kunst
schafft diesen Spiegel, indem die starken Erregungen notwendig
den Künstler zur Objektivierung treiben; dabei entstehen eben
die Gebilde, bei deren Betrachtung der Zuschauer sein eigenes
Leben gereinigt und in dauerhafterer Form, als es der flüchtige
Augenblick bietet, wieder findet. 1st das geschaffene und
betrachtete Objekt so, dass es den Beschauer zur Lebensbejahung
treibt, so nennen wir es schön, empfinden es als Wert; sonst
lehnen wir es ab — instinktiv und unmittelbar. Eine Übertragung
der seelischen Affektionen durch die Kunst setzt also die
ästhetische Sympathie voraus; je stärker sie ist, um so tiefer wird
die Befriedigung und das Gefühl der Schönheit. Die
Formprinzipien, nämlich das der Einheit in der Vielheit und das der
Subordination unter ein dominierendes Motiv bilden die

Voraussetzungen, unter denen die Sympathie und die Einfühlung möglich

sind. Auf die Wirklichkeit des Objekts kommt es bei der
ästhetischen Betrachtung gar nicht an, wie es der Satz von der
ästhetischen Idealität der Objekte ausspricht. Die Kunst löst
das Dargestellte aus seinem Zusammenhang durch die

ästhetische Negation alles dessen, was vom Realen für den

Künstler ausser Kraft tritt. Dadurch wird das andere positiv
gesetzt, manchmal auch vermehrt oder umgestaltet.

Die Lyrik ist die Kunst des sprachlichen Ausdrucks innerer
affektiver Erlebnisse oder Erlebnisfolgen. Sie ist die subjektive
Antithese zu der objektiven Darstellung der Epik; beide Elemente

vereinigen sich im Drama. Die Lyrik leugnet die Distanz vom
Erlebnis oder seinem Erreger; sie nimmt selber direkten Anteil

68



am Objekt; ja ohne einen solchen Gegenstand ist die erregte
Betrachtung gar nicht denkbar, durch welche die nachher
objektivierten Erlebnisse entstehen.

Nun ist eben die Frage, was am unmittelbarsten
diese Erregung erzeugen könne. Zweifellos hat Uhland recht,
wenn er den Sänger in erster Linie „von Lenz und Liebe" singen
lässt. Es ist von vornherein zu erwarten und wird historisch
bestätigt, dass Natur- und Liebeslieder die primitivsten Formen
speziell der Volkspoesie, also der unbedingt naiven Dichtung sind.
Mit einer Variation des bekannten Mottos der sensualistischen
Erkenntnistheorie kann man hier sagen: nil est in poesi, quod
non fuerit in sensu. Und wenn Goethe die poetische Befähigung
darein setzt, die Zustände lebhaft empfinden und ausdrücken zu
können, so sind diese eben zunächst durch sinnliche
Wahrnehmung bestimmt. Sensualistische Lyrik ist zweifellos die

erste Form; Beispiele weiss jedermann zu Dutzenden (oder doch

wenigstens die Titel davon Nur um zu zeigen, dass es mir
nicht im mindesten darauf ankommt, eine Einseitigkeit durch
die andere zu übertreffen, stelle ich fest, dass die schönsten Volkslieder

(soweit sie nicht episch sind), dass Goethes, Uhlands,
Eichendorffs, Mörikes herrlichste Dichtungen grösstenteils hieher
gehören. Wer kann auch an sich rein beschreibende Elegien wie
etwa „Die Nacht" von Hölderlin ohne Bewegung lesen? Und

sagt es uns nicht Uhlands „Frühlingsahnung" deutlich, woher
diese Dichtung kommt:

„O sanfter, süsser Hauch!
Schon weckest du wieder
Mir Frühlingslieder.
Bald blühen die Veilchen auch."

Aber schon innerhalb der sensualistischen Lyrik zeigt
sich sofort, dass mit der Wiedergabe des sinnlichen Eindrucks,
also mit dem rein Impressionistischen das Wesen auch der
naiven Dichtung nicht erschöpft ist. Gegenüber den oben
angeführten Gedichten von der irdischen Vergänglichkeit erinnere ich

jetzt an ein volkstümliches Liedchen, dessen symbolische
Bedeutung mir schon als kleinem Jungen ein ehrwürdiger alter
Lehrer eindrücklich machte, als er einmal im Herbst mitten in
einer Stunde zu singen anfing:

69



„Das Laub fällt von den Bäumen,
Das zarte Sommerlaub,
Das Leben mit seinen Träumen
Zerfällt in Asch und Staub

Der Gedanke der Vergänglichkeit ist ja deutlich herausgesagt

— und doch haben wir hier nicht Gedankenlyrik. Es
ist offenkundig, dass der Erreger des Erlebnisses nicht der
Gedanke der Vergänglichkeit war, sondern die fallenden Blätter.
Diese wurden dem Betrachter zum Symbol der Vergänglichkeit;
im Einzelnen sah er das Allgemeine, im individuellen Schicksal
das generelle, ja das universelle: er ging von der impressionistischen

zur symbolischen Lyrik über.
Reiner und bedeutender ist der Typus dann ausgeprägt, wenn

nur das Sichtbare gesagt ist, das Allgemeine aber notwendig
gedacht werden muss. So etwa bei dem Liedchen „Sah ein
Knab' ein Röslein stehn ." oder bei Meyers Lied „Zwei Segel"
oder dem Requiem, dessen allgemeiner Sinn nur in der
Überschrift angedeutet ist. Geradezu eine Beschreibung dieses
Eindringens von der endlichen Anschauung zur Intuition der Unendlichkeit

gibt Mörike in dem wunderbaren Sonett „An die Geliebte":

Wenn ich, von deinem Anschaun tief gestillt,
Mich stumm an deinem heiigen Wert vergnüge,
Dann hör' ich recht die leisen Atemzüge
Des Engels, welcher sich in dir verhüllt,

Und ein erstaunt, ein fragend Lächeln quillt
Auf meinem Mund, ob mich kein Traum betrüge,
Dass nun in dir, zu ewiger Genüge,
Mein kühnster Wunsch, mein einzger, sich erfüllt.

Von Tiefe dann zu Tiefen stürzt mein Sinn,
Ich höre aus der Gottheit nächtger Ferne
Die Quellen des Geschicks melodisch rauschen.

Betäubt kehr' ich den Blick nach oben hin,
Zum Himmel auf — da lächeln alle Sterne:
Ich kniee, ihrem Lichtgesang zu lauschen.

IV.

Das ist eine Seite. Die sensualistische Lyrik entsteht, indem
die seelische Erregung durch sinnliche Wahrnehmung, also durch
ein Einzelnes hervorgerufen wird. Sie ist entweder
impressionistisch, wenn sie bei der Schilderung dieses Eindrucks

70



stehen bleibt, also nur ein Einzelnes geben will oder kann, oder

symbolisch, wenn sie im Einzelnen, das auch sinnlich
wahrgenommen ist, das Allgemeine sieht und mit oder ohne Deutung
darin zum Ausdruck bringt.

Nun ist aber bekanntlich die sinnliche Wahrnehmung nicht
die einzige Quelle seelischer Affektionen. Es wurde ja
vorausgeschickt, beim Objekt der ästhetischen Betrachtung komme es

nicht auf die Realexistenz an. Dies wird nun vor allem für die

Tatsache wichtig, dass Gedanken, Ideen im platonischen Sinne
und Verknüpfungen von solchen, kurz geistige Prozesse auch den

Tatbestand herstellen können, der zur lyrischen Entladung und

Objektivierung führt. Man kann auch Gedanken erleben.
Sollte Uhland, wenn er nach „Lenz und Liebe" auch sagt: „Sie
singen von allem Süssen, was Menschenbrust durchbebt, sie singen

von allem Hohen, was Menschenherz erhebt" wirklich die

Gedankenlyrik ausgeschlossen haben? Und er hatte doch kein Interesse

daran, sie zu schützen!
Es ist kläglich, dass man das heute sagen muss — aber hat

nicht unsere Zeit den Namen des abstrakten Denkers ungefähr
zu einem Schimpfwort gemacht, spricht sie nicht gern Menschen,
die ausser dem Einzelnen auch das Allgemeine, das heisst eben

Abstrakte, lieben, von vornherein alles praktische und ästhetische
Verständnis ab? Es kommt mir immer sehr verdächtig vor, wenn
jemand zu viel von „des Gedankens Blässe" redet, von der er
nicht angekränkelt sei. Er zeigt, dass er nicht weiss, was
die eigentlichen Gedanken sind, nämlich zum Beispiel
die Feuergedanken, die ganze Jahrhunderte entflammt und
einheitlich gestaltet haben. Unsere Zeit muss diese Synthese
vollziehen lernen: ja, wir wollen anschauen, sinnlich
wahrnehmen, treu und scharf und streng und stetig;
aber wir wollen auch denken. Erst aus der Verbindung
beider ergibt sich eine wirklich harmonische Bildung und Aktion
der geistigen Fähigkeiten.

Also — auch Gedanken können die Seele füllen, ergreifen,
erschüttern, können lyrische Objektivierung fordern und dadurch
den andern diese Erlebnismöglichkeit nachweisen. Von der
prosaischen Darbietung unterscheidet sich diese reine Gedankenlyrik

durch das subjektive Ethos, durch das eigentliche xâ&oç,

71



das eigene „Erleiden", durch das persönliche Verhältnis zum
Gedanken, durch die „ästhetische Negation" des Zusammenhangs
und der Bedingtheiten, durch die Stilisierung in Rhythmus, Reim
und mit andern formalen Mitteln. Das ist die Dichtung, die es

besonders deutlich weist: „Was sich nie und nirgends hat begeben,
das allein veraltet nie". Aber auch Goethe, Mörike in manchen
religiösen Liedern, Heine und viele andere, die im allgemeinen
sensualistische Lyriker sind, haben reine Gedankenlyrik geschaffen.
Und wer fühlt nicht die ästhetische Sympathie in sich wirksam,
wenn er das Sonett „Natur und Kunst" von Goethe, oder Mörikes
„Neue Liebe" oder sein „Gebet" oder etwa auch das schlichte
alte Lied hört: „O quam mira perpetrasti, Jesu, propter hominem,
tarn ardenter quem amasti, paradisi exulem", oder auch die Strophe
von Johannes Rist:

„O Ewigkeil, du Donnerwort,
Du Schwert, das durch die Seele bohrt,
O Anfang sonder Ende.
O Ewigkeit, Zeit ohne Zeit,
Ich weiss vor grosser Traurigkeit
Nicht, wo ich mich hinwende."

Man kann diese Lyrik auch zum Teil als Stimmungslyrik
bezeichnen. Das ist aber ein unzureichender Begriff, weil er auf

jede wirkliche Lyrik passt. Wenn man dagegen die Ursache der
seelischen Erregung als Kriterium nimmt und sieht, ob die sinnliche

Wahrnehmung eines Einzelobjekts oder die Affektion durch
einen subjektiv gearteteten Gedanken der Anlass der Produktion
war, so kommt man über diese Allgemeinheiten doch wesentlich
hinaus.

Dabei ist nun allerdings zu sagen, dass die übliche Einteilung
in abstrakte Künste, die ein Allgemeines, und in konkrete,
die ein Einzelnes darstellen, hier vorsichtig anzuwenden ist. Es

ist eine falsche Verallgemeinerung, dass die Poesie nur konkrete
Kunst sei. Ebenso wird ja heute für die Musik bestritten, dass

sie nur abstrakte Kunst sei — jetzt dient sie denn auch oft zur
einfachen Nachahmung konkretester Dinge —, allerdings kaum
zu ihrem Heile. Die Poesie aber ist nie nur konkrete Kunst
gewesen. Diese Auffassung ist ein Rest der längst überholten
Beschreibungswut und der Meinung, die Dichtung sei wie die

72



Malerei eine beschreibende „Nachahmung der Natur". 1st das

Epigramm konkret? Oder ist es keine Kunst? 1st der
leidenschaftlich individuelle Ausdruck eines Gedankens notwendig
konkret? Oder ist er deswegen nicht Kunst? Und wenn uns das
Leben eines Menschen oder eine ganze Kulturperiode als
ästhetisches Phänomen trifft und zur unmittelbaren persönlichen
Wertung zwingt, ist dann der Ausdruck notwendig konkret?
Oder ist es etwa nicht Kunst, wenn Goethe Schiller wertet:

„Indessen schritt sein Geist gewaltig fort
Ins Ewige des Wahren, Guten, Schönen,
Und hinter ihm in wesenlosem Scheine
Lag, was uns alle bändigt, das Gemeine?"

Nein, so einfach liegt die Sache nicht. Wer sich zum
Beispiel gleichzeitig musikalisch und poetisch aussprechen kann,
fühlt genau die Übergänge: absolut abstrakt, ganz allgemein ist
die musikalische Formulierung, die eindeutig zu machen eine
Vernichtung ihres Wesens ist. Ganz konkret ist die
symbolische oder gar impressionistische Poesie. Aber die reine
Gedankenlyrik werden wir doch noch auf die abstrakte Seite zu
setzen haben: so allgemein wie das musikalische ist sie nicht,
sie bietet sich sogar selber als strengere Präzision derselben an;
aber innerhalb wörtlich bezeichneter Objekte bleibt sie doch
allgemein, abstrakt. Wohl greift sie gern zu Metaphern; aber sie
stellt viele nebeneinander oder braucht sie sonst als Mittel der
Verdeutlichung (wie oben das „Schwert, das durch die Seele

bohrt"), die nicht notwendiger einziger Ausdruck der innern
Anschauung sind und jedenfalls nicht das primum agens der
Produktion waren. Auch an der Nänie, deren starken lyrischen
Gehalt Brahms ausgeschöpft hat, lässt sich diese sukzessive Verwendung

des Bildes — nicht als Symbol, sondern als Illustration
— studieren. Durch die Gestalten des Orpheus und der Eury-
dike, des Adonis und Hektars wird die Anschauung konkret,
wandelt sich aber auch fortwährend; Anfang und Schluss sind
abstrakt („das Schöne", „das Gemeine") und wirken allgemein
durch die Stimmungskraft des Gedankens.

Neben der reinen Gedankenlyrik aber bleibt uns noch das

letzte Glied der Reihe, das Analogon zur symbolischen Lyrik auf
der sensualistischen Seite. Dort galt es die Vertiefung des Einzelnen

73



ins Allgemeine, das Bewusstsein, dass alles Vergängliche nur
ein Gleichnis sei, alles Werdende ein flüchtiges Bild des ewigen
Seins. Hier nun gilt es den umgekehrten Weg: von der abstrakten
reinen Gedankenlyrik führt er auch zum Symbol; aber dieses

enthält von vornherein das Allgemeine; denn dieses hat die
produktive Affektion ja erzeugt. Hier wird das Symbol nicht erst
als solches erkannt, nachdem es vorher als Einzelnes naiv auf-
gefasst war, sondern es wird geschaffen; das Allgemeine er-
giesst sich ins vollkommene Einzelne, offenbart sich im typischen
Individuellen. Das Resultat ist dasselbe wie bei der ersten
symbolischen Lyrik: das Ganze im Einzelnen, das Einzelne im Ganzen,
das Ewige im ewigen Wechsel erkannt. Nur der Weg war
verschieden: der eine kam vom Einzelnen und erkannte darin das

Allgemeine, der andere kam vom Allgemeinen und schuf sich
das Einzelne ihm zum Bilde. Die symbolische sensualistische
Lyrik ist induktiv, die symbolistische Gedankenlyrik
deduktiv, jene führt durch die Schönheit zur Wahrheit,
diese durch die Wahrheit zur Schönheit.

Grosse Beispiele dieser Gedankenlyrik sind Luthers feste

Burg (übrigens eine vorzügliche freie Umdichtung des 46. Psalms),
oder die genannten Verse aus dem Jesajas, oder Meyers Vision
„Alle", oder Schillers „Grösse der Welt", oder Nietzsches Lied
an die Ewigkeit (die natürlich nicht begrifflich, sondern persönlich
gedacht ist), oder auch Gerhardts Strophe:

„Ich lag in tiefer Todesnacht,
Du wurdest meine Sonne,
Die Sonne, die mir zugebracht
Licht, Leben, Freud' und Wonne.
O Sonne, die das werte Licht
Des Glaubens in mir zugericht',
Wie schön sind deine Strahlen."

Auch rein fiktive Situationen können ohne alle Erklärungen
hingestellt sein, anschaulich und widerspruchslos natürlich, aber
doch aus dem Gedanken geboren. So liegt den folgenden Versen
deutlich der Kontrast der idealen Forderung und der scheinbar
absoluten realen Hemmnisse zugrunde:

Ein Traum. Vor mir ein Knecht des höchsten Herrn.
„Hier ist ein reiches Land. Das schenk' ich dir.
Regier' es, lass es Kraft und Liebe fühlen."

74



„Ja, Herr" — so sprach ich. Doch ich sah um mich
Rings eine graue Wüste, öd und furchtbar.
Da schrie ich nach dem Boten. Doch von ferne
Klang nur noch seines Rufes ernster Ton:
„Das ist die Wüste. Schaffe die Oase."

An diesem Beispiel wird auch klar, dass die theoretisch reinen
Typen in der Wirklichkeit sehr selten sind: sobald die symbolische
Situation Handlung enthält, tendiert sie auf die Epik. So ist es

übrigens auch in der reinen Gedankenlyrik, wie Meyers Lied
„In Harmesnächten" im Anfang zeigt.

Wie bei der sensualistischen Lyrik zwischen der rein
impressionistischen und rein symbolischen, so gibt es natürlich auch
bei der idealistischen Übergänge zwischen rein gedanklichem und
rein symbolistischem Ausdruck. Dies pflegt scharf gerügt zu
werden, und gewiss kann die Unklarheit den poetischen Wert
sehr beeinträchtigen. Anderseits aber würden wir durch die

pedantische Ablehnung aller symbolisierenden Dichtung sen-
sualistischer und idealistischer Art viel vorzügliche Einzelwerte
verlieren, und eine sorgsame Kritik wird daher hier um so feiner zu
unterscheiden wissen, wie es etwa zum Beispiel Widmann kürzlich
den Gedichten von Meta von Salis-Marschlins gegenüber getan
hat. Ein Beispiel für viele: In dem Weihnachtslied, dessen Refrain
„O quam mira" oben angeführt ist, stehen vorher die Zeilen:

„altitudo quid hic iaces
in tarn vili stabulo",

und nachher häufen sich geradezu die Abstracta pro concreto.-
firmitudo, aeternitas. Wer weiss da nicht auch seinerseits die
ästhetische Negation in der Betrachtung zu üben? Freilich ohne zu

vergessen, dass das dem Gegebenen, nicht dem zu Schaffenden
gegenüber am Platze ist.

V.

Zwei Fragen bleiben hier noch übrig, die nach der Stellung
der Didaktik und die nach den Wertungsgraden innerhalb der
vom einheitlichen Prinzip abgeleiteten Formen der Lyrik.

Ob die Didaktik Dichtung, das heisst im einzelnen um ihrer
subjektiven Art willen Lyrik sei, ist eine theoretisch einfache
Frage. Hat die Didaktik nämlich den Zweck der Belehrung und
ist dieses Interesse am Erfolg des Ausdrucks für die Produktion

75



massgebend, so ist das Grundgesetz des Ästhetischen übertreten,
dass jedes Interesse des Anschauenden und Schaffenden
ausgeschlossen sei, ausgenommen das Interesse am Anschauen und
Schaffen selber. Der Stoff ist noch nicht Kunst, er mag noch

so „poetisch" scheinen, so wenig wie die Landschaft Malerei und
der Körper Plastik ist: das persönliche Erleben und Prägen schafft
die ästhetischen Werte. Es soll ja nicht Stoff, sondern Erleben
von einer Seele zur andern übergeleitet werden. Sofern also
solche in der Didaktik liegen, bestimmen sie deren lyrischen
Charakter; je weniger das der Fall ist, um so mehr nähert sich
die Didaktik der durch den Zweck bedingten Rhetorik. Zwischen
den Zumptschen Genusregeln und der ersten Regung des
didaktischen Triebes in der Dichtung liegt ein weiter Weg. Es ist also
nicht zu fürchten, dass durch unsere Verteidigung der Gedankenlyrik

die ganze Flut der Didaxis die Möglichkeit erhalte,
hereinzuströmen und alles unter Wasser zu setzen. Gerade das Element
persönlichster Prägung und intensivsten Eigenerlebens ist das,

was der eigentlichen Belehrerei ja fehlt. Dagegen bleibt es um
so wahrer, dass die eigentliche Dichtung die grösste Lehrerin ist.
Natura omnium magistra.

Und endlich steht noch die Frage da, ob nun jede lyrische
Produktion, weil aus demselben Prinzip erklärbar, auch an sich
denselben Wert habe. Da ist zunächst zu sagen, dass der Begriff
des Wertes über das Gebiet des intellektuell zu Bestimmenden
hinausgeht: er kommt aus dem Willen und zeichnet die Spuren
des Weges, den gerade wir gehen müssen. Das Licht auf unserem
Wege -— das sind unsere Werte.

Also sind sie zunächst wieder individuell und können nur
als psychische Data gegeben und beschrieben werden. Ihr
Vorkommen ist natürlich an die psychischen Zusammenhänge
gebunden; wer zum Beispiel nicht „populär" wird, hat keine Werte
für die, welche die Popularität bestimmen. Die ganze idealistische
Lyrik setzt gedankliche Kultur voraus, die Fähigkeit, das Denken,
die Bewegung in Begriffen als ebenso selbstverständlich zu
beherrschen wie die sinnliche Wahrnehmung. Im Grunde ist es
ein verkürzter Wahrnehmungsvorgang, den nicht ohne Grund
gerade das Griechische sprachgeschichtlich erklärt: „oida" ist das

76



„perfectum praesens" der Wurzel für „sehen", „ich habe
gesehen" ich „weiss". Das ist der Weg von der Wahrnehmung
zur Idee. Impressionistische und reine Gedankenlyrik entsprechen
sich unter dieser Voraussetzung: jene gibt die reine Wahrnehmung,
diese den reinen Gedanken im Spiegel der Künstlerseele.

Dagegen entsprechen sich wieder die symbolische Sinnenlyrik

und die symbolistische Gedankenlyrik. Beide haben im
Einzelnen das Ganze, nur auf dem umgekehrten Wege gewonnen.
Diese Werte scheinen mir identisch: das Resultat ist dasselbe.
Die Aussicht vom Berge ist gleich umfassend, von welcher Seite
ich nun hinaufgekommen bin. Wer oben ist, hat den ganzen
Umkreis zu Füssen.

Weil nun die Synthese von Anschauung und Gedanken, von
Vorstellen und Denken, von Einzelnem und Allgemeinem der
höchste uns erreichbare Wert, das höchst organische Gebilde
ist, sehen wir auch im Symbolismus die wertvollste, weil gehaltvollste

Kunst. Das schliesst aber die reine Gedankenlyrik genau
in dem Masse aus oder nicht aus, wie den sensualistischen
Impressionismus. Beide haben ein Extrem, das der reinen
Anschauung oder des reinen Gedankens. Beide können lebendige
Inhalte der Seele sein, können sie erregen und zur Objektivierung
im künstlerischen Gebilde treiben. Und vom Geniessenden aus
betrachtet: Beide können momentfüllende Erlebnisse werden,
also das sein, was das ästhetische Erleben überhaupt ausmacht.
Das Symbol hat nur beides zugleich; darin liegt seine Vollendung.
Und wenn wir beobachten, wie von beiden Seiten durch
Andeutung des tiefern Sinnes oder durch vorübergehende
metaphorische Symbolisierung dieses Eine im Ganzen und dies Ganze
im Einen angestrebt wird, so können wir fast von einer
instinktiven Tendenz zum Symbol reden.

Erst wer jeden Ausdruck der erregten Seele zu deuten

wüsste, könnte sagen, dass ihm nichts Menschliches in lyrischer
Form fremd sei. Trotzdem kann er für seinen Inhalt auf das

Symbol als prinzipiell höchste Form tendieren. Das ist ja immer
nur Wunsch; denn jedes Gelingen ist Geschenk. Der Hohn, mit
dem die Romantiker Schillers „Glocke" aufgenommen haben, ist
nicht nur das Zeichen der ihnen eigenen Grösse, sondern

77



zugleich eine starke oder vielmehr schwache Einseitigkeit. Auch
hier gilt das Wort des grossen Haller:

Ihr werdet alles schön und doch verschieden finden,
Und den zu reichen Schatz stets graben, nie ergründen.

Auch das wird daraus ganz klar, dass sensualistische Lyrik
isoliert nur bei Menschen und Völkern ohne gedankliche Kultur
möglich ist. In einer völlig naiven Dichtung wird sie noch einzig
sein und in einer gelehrten Literatur ausgeschlossen werden;
in einer gebildeten Poesie aber verbinden sich beide Arten
notwendig in derselben Periode, ja in demselben Menschen.
Einteilungen können da höchstens noch von dem Übergewicht der
einen Anlage aus einen Sinn haben, und nur so wird die Poetik
der Komplexität der psychischen Voraussetzungen der Produktion
gerecht. Auch so ist aber die Betrachtung noch lehrreich genug:
bei C. F. Meyer zum Beispiel drängt alles Impressionistische, wie
etwa das „Erntegewitter" zum Symbol; das Symbolische und
Symbolistische, auch das Symbolisierende ist häufig, das rein
Gedankliche ebenso selten wie das rein Impressionistische.

* *
*

Ich fasse zusammen: Die Lyrik ist der Ausdruck eines affektiven

innern Erlebens durch das Wort. 1st dies Erleben durch
sinnliche Wahrnehmung eines einzelnen Objekts oder einer

Gruppe von solchen veranlasst, die ästhetisch gewertet werden,
so entsteht sensualistische Lyrik, entweder rein
impressionistisch, nur das Einzelne wiedergebend, oder symbolisch,
das Einzelne typisch fassend; ist das Erleben aber zunächst
durch den Gedanken geschaffen, der subjektiv erlebt und
gewertet wird, so ergibt sich idealistische oder Gedankenlyrik,

und zwar reine, die nur das Allgemeine wiedergibt,
oder symbolistische, die für das Allgemeine die reinste
endliche Form in einem Einzelnen findet oder schafft. Der
gemeinsame Wert der auf so verschiedenen Wegen gewonnenen
Einzelwerte ist die Fähigkeit, Leben und Erleben zu übertragen,
ästhetische Sympathie zu erregen. Was aber Leben weiterträgt,
ist nicht tot und nicht wert- und rechtlos, sondern lebendig und

— das Lebende hat Recht.
ZÜRICH DR GOTTFRIED BOHNENBLUST

78


	Vom Rechte der Gedankenlyrik

