
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Nikolaus Gogol

Autor: Markus, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIKOLAUS GOGOL
ZU SEINEM HUNDERTSTEN GEBURTSTAG (31. MÄRZ)

Jm ersten Teil seiner „Toten Seelen" -stellt Gogol einmal Betrachtungen

an über die Aussichten seines Romanhelden, des Seelenverkäufers
Tschitschikow, und kommt dabei zu dem Schlüsse: „Den Damen kann er
nicht gefallen — das lässt sich mit Bestimmtheit voraussagen. Denn die
Damen verlangen als Helden eine ideale Vollkommenheit, und hat dieser
nur ein kleines Mal an Seele oder Körper — vorbei ist's mit ihrer Gunstl
Und hat ihm der Verfasser noch so tief ins Herz geschaut und liegt sein
Charakter so klar vor uns wie ein Spiegel — er hat keinen Wert mehr! —
Die Beleibtheit und die Mitteljahre werden unserm Tschitschikow nicht
wenig schaden; die Beleibtheit verzeiht man einem Helden nie, und gar
manche Dame wird sich mit Ekel von ihm abwenden und ausrufen: ,Pfui,
wie hässlich 1' — Ach der Verfasser hat sich all dies und noch mehr
gesagt, und doch konnte er sich keinen tugendhaften Mann zum Helden
wählen. Es ist die höchste Zeit, dem tugendhaften Heiden etwas Erholung
zu gönnen. Unaufhörlich schallt uns seine Tugend in die Ohren. Zu einem
armen Lastpferd haben sie ihn gemacht, und alle Schriftsteller reiten auf
ihm herum und treiben ihn mit Peitsche und Sporen vorwärts; sie haben
den tugendhaften Helden so ausgehungert und abgemüht, dass kein Schatten
von Tugend mehr vorhanden ist und nichts als Haut und Knochen von
ihm zurückgeblieben sind; denn sie achten den tugendhaften Helden nicht
und benutzen ihn bloss zu ihren Tendenzen ."

In diesen Worten setzte sich der Realist Gogol mit der Romantik
auseinander, die bis auf Puschkin die russische Literatur beherrschte. Er fand
es an der Zeit, nicht mehr Schemen auf die Füsse zu stellen, sondern den
Menschen, wie ihn die Wirklichkeit zeigt, und er unternahm es als erster,
dieser von ihm erkannten Notwendigkeit zu opfern und einen Realismus
zu begründen, wie ihn die Russen seinerzeit nie geträumt hatten.

Freilich war Gogol nicht immer Realist — er war Romantiker, bevor
ihn die bittern Erfahrungen in Petersburg und auf weiten Reisen zum
unerbittlichen Schilderer der Wirklichkeit machten. Iii seinen Adern floss
nicht umsonst das Blut jener sagen berühmten Krieger der unendlichen
russischen Steppen: der zaporogischen Kosaken, deren Heldentaten und
Schicksale er im „Taras Bulba" in so unvergleichlicher Weise verherrlicht.

Und seine Jugend hatte er nicht ohne einschneidende Folgen inmitten
seiner Heimat, der träumerischen Ukraine verbracht, inmitten ihrer
melancholischen Lieder und Volksgesänge, ihrer gemüts- und phantasievollen
Bewohner, ihrer Märchen und Sagen, ihres Teufels- und Zauberspuks, ihrer
innigen Vaterlands- und Häuslichkeitsliebe, ihrer eigenartigen Sitten und
Gebräuche! Ihr und ihrer Schönheit sind seine wundervollen lyrischen
Erstlinge gewidmet, jene „Abende auf dem Meierhof von Dikanka",
die 1831 erschienen und ihren Schöpfer so rasch zum beliebten und
bekannten Schriftsteller machten, und jene Novellen in der Sammlung „Mir-
gorod", die ihnen nach drei Jahren schon folgten. In ihnen zeigt sich
Gogol noch als dezidierter Romantiker, der mit seinem Volke in den
Sagenstrom der Ukraine hinabtaucht und naiv und selbstverständlich die
Wirklichkeit mit der Geisterwelt verbindet. Von welch poetisch feinem

45



Reiz ist die Schilderung des Totenreigens in der von lyrischer Stimmung
durchfluteten Erzählung „Mainacht", die so lebhaft an die kleinen
Meisternovellen Eichendorffs erinnert. Und mit welch ursprünglichem Humor wird
in der „Nacht vor Weihnachten" die phantastische Liebesgeschichte
des Schmiedes Wakula und der Dorfschönen Oksana erzählt!

Aber Gogol kennt auch andere Töne. Sein „König der Erdgeister",
der voll dämonischer Grösse den grauenhaften Kampf des Studenten Thomas
mit einer von ihm getöteten Hexe und den von ihr gerufenen Geistern und
sein schreckliches Ende veranschaulicht, stellt sich würdig neben die grausigsten

Novellen eines Poe oder E. T. A. Hoffmann, indes Erzählungen wie der
„Streit zwischen Iwan Iwanowitsch und Iwan Nikiforowitsch"
von einem Wirklichkeitssinn und einer Fähigkeit der Beobachtung Zeugnis
ablegen, die ihresgleichen suchen.

Diese letztern Qualitäten verleugnen sich übrigens auch in den
romantischsten Dichtungen Gogols nicht und ebensowenig in seinem grossartigen
Epos, dem „Taras Bulba", der als Teil der Mirgoroder Novellen herauskam
und wohl zum Besten gehört, das Gogol geschaffen. Von glühender Vaterlandsliebe

beseelt, schildert der Dichter darin die Heldentaten des zaporogischen
Kosakenregiments zur Zeit der Türken- und Polenkriege und lässt so ein
national-historisches Sittengemälde erstehen, das in seiner einfachen Grösse,
seinem hinreissenden Schwung, seiner dramatischen Kraft, seiner Farbenfülle

und seinem vollendeten Aufbau einen Vergleich mit Homers Ilias,
wie er schon so oft geführt wurde, kaum zu scheuen braucht. Von
monumentaler Grösse ist besonders die Schilderung des Hetmanns Bulba und
seiner so verschiedenen und gleich ihrem Vater schrecklich endenden Söhne
Ossip und Andreas. Wie dieser über der Liebe zu einer schönen Polin
zum Verräter an Vater und Vaterland wird und, gegen sie in den Kampf
ziehend, ohne mit der Wimper zu zucken, sich von jenem erschiessen lässt,
wie der greise Bulba sodann unerkannt dem Martertode seines ältesten
Sohnes beiwohnt und dessen Schrei „Vater, hörst du mich!" mit einem
tollkühnen „Ja, ich höre dich!" beantwortet, und wie er dann mit seinen
Kosaken auszieht, den Tod seines Ossip zu rächen und, bis zum letzten
Augenblick seine Krieger ermunternd, den Feuertod stirbt — das sind
Bilder, die man nicht so leicht wieder vergisst.

Nach ihrer Erschaffung hat Gogol nichts mehr geschrieben, das von
gleicher Vaterlandsbegeisterung durchglüht wäre. Je mehr und je tiefer er in
die russischen Verhältnisse hineinsah, desto mehr nahm sie ab, um so mehr
verflüchtigten sich auch sein harmloser Humor, seine feine Satire. Der
Anblick des allgemeinen Elends, der erbärmlichen Korruption in den
Beamtenkreisen, der Roheit und Nichtigkeit der grossen Masse, der
Grundbesitzer und Kaufleute, das alles machte ihn zum Satiriker, der mit
unerbittlicher Grausamkeit die Peitsche schwang. Es war eine schreckliche
Lache, die Gogol in seinem „Revisor" und in den „Toten Seelen"
anstimmte, aber eine Lache, mit deren grausamen Tönen zugleich ein tränenvoller

Ton der Wehmut, ja der Verzweiflung mitschwang. „Wie lange noch
muss ich Hand in Hand mit meinen sonderbaren Helden gehen, wie lange
noch sie durchs schwerbelastete Leben, durch eine Welt des sichtbaren
Gelächters und der unsichtbaren Tränen führen 1" ruft er in seinem
„satirischkomischen Zeitgemälde": „Die toten Seelen" aus, und jeden Augenblick

46



sieht er sich gezwungen, in seinem harten Waffengang anzuhalten und sich
in philosophischen Betrachtungen über das geschilderte Elend Luft zu
machen. Aber ein Trost bleibt aus. Der geschaute Jammer ist zu gross,
als dass er sich übersehen liesse, und die seelische Verzweiflung darüber
lässt den Dichter noch unerbittlicher, noch galliger werden.

Eine unerhörte Beobachtungskraft und Feinheit der Charakteranalyse
erheben die Sittenschilderungen der „Toten Seelen" zur Höhe absoluter
Wahrheit und vollendeter Meisterschaft. Selbst der „Revisor", der in
klassischer und in Russland bis auf den heutigen Tag unerreichter Weise
die Gebrechen und Auswüchse der russischen Bureaukratie lächerlich
macht, vermag es an monumentaler Grösse mit diesem Hauptwerk Gogols
nicht aufzunehmen. Beide aber gehören zum Grossartigsten der russischen
Literatur und haben in ihr epochemachend gewirkt, indem sie ihre realistische
Richtung begründeten.

Noch weit gewaltiger jedoch war ihr Einfluss auf die sozialen und
ethischen Verhältnisse, indem sie die Opposition der Intelligenz gegen die
Schwächen des Reiches und seines Volkes hervorriefen und — als
Gegengewicht zum konservativen leibeigenen Russland — die Fortschrittspartei
erstehen liessen. Ihre unmittelbarste Folge aber war, dass Gogol als
Vaterlandsverräter gebrandmarkt wurde und sich schliesslich selbst als solcher
vorkam. Er hatte nun nichts Eiligeres zu tun, als seine bisher erschienenen
grossen Werke abzuleugnen und in seinen beiden letzten Schöpfungen, dem
„Briefwechsel mit Freunden" (1846) und dem „Bekenntnis", die
bereits im zweiten unfertigen Teile der „Toten Seelen" vielfach
eingeschlagenen reaktionären Bahnen weiter zu verfolgen. Es ist betrübend,
nachzulesen, wie Gogol hier alle Errungenschaften des achtzehnten und
neunzehnten Jahrhunderts verdammt und für Leibeigenschaft, absoluten
Despotismus und kirchliche Orthodoxie eintritt.

Das war das klägliche Ende des so glorreich begonnenen Werkes.
Als zwanzigjähriger, vom Gymnasium in Neshin nach Petersburg
übergesiedelter Kosakensohn hatte Gogol es unternommen, Sitten und
Gebräuche seiner Heimat zu schildern, um, durch die Beobachtungen im
russischen Staatsdienst dazu veranlasst, in seinen Petersburger
Novellen mit kühner Offenheit der Bureaukratie zu Leibe zu gehen, um im
1836 entstandenen „Revisor", dem klassischsten aller russischen
Lustspiele, das ganze Nikolaitische System dem Gelächter der Welt preiszugeben,

und um schliesslich in dem in Rom, wo er 1836—1842 lebte, entstandenen
ersten Teil der „Toten Seelen" (1842) mit unerhörter Kühnheit die
Krebsschäden der russischen Kultur zu geissein. Und nun beugte sich dieser
freieste Reussengeist zerknirscht und reuevoll unter die mystische Gewalt
der russischen Orthodoxie, der er, nach ziellosen Reisen nach Wiesbaden,
Rom, Paris, Petersburg und Jerusalem (1848) als asketischer Büsser seine
letzten Lebensjahre widmete. Er starb am 4. März 1852 in Moskau, wo er
vor einem Heiligenbilde verhungert aufgefunden wurde...

ZÜRICH Dr. S. MARKUS

47


	Nikolaus Gogol

