Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Ruckblick und Ausblick

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e - ‘-__,.

RUCKBLICK UND AUSBLICK

VON PEREGRINUS

Das ganze Mittelalter hindurch hatten Wissenschaft und Re-
ligion in Frieden und Eintracht gelebt. Die gesamten Wissen-
schaften standen im Dienste der Theologie und schienen an dieser
Abhingigkeit keineswegs schwer zu tragen. Besonders die Philo-
sophie erblickte ihre Aufgabe darin, die Magd der Theologie zu
sein. Aber auch die Naturwissenschaften standen in diesem Dienst.
Sie griindeten auf Aristoteles und nahmen wie er eine zweck-
massig wirkende Weltursache an. So lief die Forschung darauf
hinaus, die Zweckmassigkeit und Schonheit von Gottes Schopfung
zZu erweisen.

Die Renaissance storte diesen Frieden nur wenig. Sie war
iiberhaupt, entgegen der landldufigen Ansicht, im Denken und
Forschen wesentlich gldubig, und ,heidnisch® nur etwa in der
Lebensauffassung. Einzelne Vertreter der Geisteswissenschaften
machten Versuche, das Joch abzuschiitteln; hingegen die Natur-
wissenschaften waren durchaus fromm gesinnt. Die hochsten
Spitzen, Kopernikus, Galilei, machten keine Ausnahme. Im sieb-
zehnten und achtzehnten Jahrhundert emanzipierten sich die
Geisteswissenschaften immer mehr; aber die Naturwissenschaft
blieb auf dem alten Boden stehen. Der grosse Albrecht von
Haller wusste es nicht anders, als dass der Naturforscher zur
grossern Ehre Gottes forsche und war mit dieser Auffassung
keineswegs ein isolierter Frommer. Auch Buffon und Linné

1



wussten es nicht anders. Und selbst der grosse Voltaire bekdmpfte
wohl die Kirche als Institution und verspottete die Katechismus-
dogmen, aber als Naturforscher, der er zeitlebens und mit Passion
war, schloss er sich dem alten Zuge an. Dass die Auffindung
zweckmassiger Erscheinungen in der Natur eine zuverléssige Stiitze
des Glaubens sei, hat er nicht bezweifelt.

In Wahrheit stand, was heute wenig mehr gewusst wird,
noch bis ins achtzehnte Jahrhundert hinein die ganze Christen-
heit, Glaubige und ,Ketzer“, im Banne von Spekulationen, die
als streng und sozusagen mathematisch bewiesene Wahrheiten
galten. Dieses Gedankengebdude hatte die Scholastik auf den
Grundlagen des Stagiriten errichtet, und die spdtern Denker hatten
es ausgebaut. Kronung des Gebdudes waren einige Sitze der
rationalen Psychologie, und dann namentlich die drei beriihmten
,Beweise fir das Dasein Gottes“. Wir konnen uns nur schwer
mehr einen ausreichenden Begriff machen von dem ungeheuren
Schwergewicht, welches diese jetzt so voéllig aus unserem Denken
verschwundenen Lehrsdtze ausiibten. Man mag bei Schopenhauer
nachlesen, in welchem Grade selbst ein so freier Geist wie Vol-
taire von ihnen geleitet wurde. Voltaire hielt ndmlich wenigstens
einen dieser Beweise, den sogenannten physiko-theologischen,
der von der Zweckmassigkeit der Welt auf einen allweisen Ur-
heber schliesst, fiir schlechthin unwiderleglich, was natiirlich auch
seinem naturwissenschaftlichen Denken die Marschroute vorschrieb.
Wie gesagt, diese Spekulationen galten als sozusagen mathematisch
bewiesen, und jeder Gebildete hatte sie auf den Gelehrtenschulen
zu lernen, wie wir den pythagordischen Lehrsatz lernen, als eine
Weisheit, die man ,getrost nach Hause tragen kann“. Beildufig
steht es heute noch so in den katholischen gelehrten Schulen;
daher denn auf Katholikentagen von der ,ehernen Mauer der
Gottesbeweise“ etwa die Rede ist. Dass die Leitung der katho-
lischen Kirche, fiir die immer nur die politischen Richtlinien mass-
gebend sind, sich so zdh an die Scholastik anklammert, hat seinen
guten Grund: sie kdmpft da fiir ein altes und hochst wichtiges
Herrschaftsgebiet.

Erst gegen das Ende des achtzehnten Jahrhunderts trat die
vollige Emanzipation ein, ungefdhr um dieselbe Zeit, da auch
das politische Europa durch die franzosische Revolution in eine

2



neue Entwicklung hineingetrieben wurde. Es erstanden zwei grosse
Initiativen, die seither richtunggebend geblieben sind. Die erste
dieser Initiativen war die des Konigsberger Weisen. Kants Wir-
kung war zunidchst wesentlich negativ und destruktiv, aber hier
in solchem Grade, dass ihm die Zeitgenossen den Namen des
»Alleszermalmers“ beilegten, welche Wertung uns heute wunder-
lich vorkommt, gerade weil das, was er zerstorte, so vollig aus
unserem (Gedankenkreis verschwunden ist. Kant wollte durch
eine Kritik unseres ErkenntnisvermOgens, das heisst durch ein
»Auseinandernehmen“ und Vorzeigen seiner Funktionen, die Gren-
zen der menschlichen Einsicht ein fiir allemal grundsatzlich fest-
stellen und damit auf dem Boden der Philosophie ,Ordnung
schaffen“ fiir immer. Hiebei kam er zu dem Endergebnis, dass
der menschliche Geist nicht veranlagt sei, iiber das ,An-sich“
der Welt positive Satze irgend welcher Art aufzustellen und dass
somit jeglicher Dogmatismus, der gldubige wie der ungldubige,
zu verwerfen sei, ja durch ihn fiir alle Zeiten als null und nichtig
erwiesen sei. Nun gab es aber solche dogmatische Sitze, die
sogar als streng bewiesen galten, jene drei ,Beweise* und
anderes. Somit musste Kant auch diese Sdtze demolieren, da er
sonst ,durch die Tatsachen“ widerlegt gewesen widre. Dies hat
er denn auch so griindlich besorgt, dass jene Sétze aus der Ge-
dankenwelt des modernen Menschen verschwunden sind.

Der Eindruck auf die Zeitgenossen war immens. Hier hatte
einer, lange vor Nietzsche, griindlich ,mit dem Hammer“ philo-
sophiert. Aber Kant hatte diese Demolierung keineswegs unter-
nommen, um irgend einem Unglauben Platz zu machen. Viel-
mehr erkldrte er sehr nachdriicklich in der beriihmten Vorrede
zur Vernunftkritik, dass er bei der Abfassung des Werkes von
der Absicht geleitet worden sei, ,dem Wissen seine Schranken
anzuweisen, um dem Glauben Platz zu machen“. Man hat diese
Erkldrung vielfach nicht ernst nehmen wollen; speziell Schopen-
hauer hat geradezu von Unaufrichtigkeit gesprochen. Bekannt
ist auch, wie Heinrich Heine in seiner auch heute noch sehr
lesenswerten populdren Darstellung der deutschen philosophischen
Bewegung diese Erkldrung Kants als eine Finte hingestellt hat.
Allein wenn man bei dem Wort ,Glauben“ absieht von irgend
welchen Kirchendogmen, die freilich fiir Kant nicht existierten,

3



und seine Erkldrung lediglich so versteht, dass er die Moglich-
keit eines religidsen Glaubenslebens gegen die einschrankenden
Tendenzen der Aufkldarungsphilosophie schutzen wollte, so ist
kein Grund, an seiner Auirichtigkeit zu zweifeln. Die protestan-
tische Theologie hat sich denn auch sehr schnell auf Kant ein-
gerichtet, ihn sogar zum Bollwerk machen wollen, wahrend aller-
dings die katholische von Anfang an gegen ihn Front machte
und sich in dieser Haltung bis heute treu geblieben ist. Und
Nietzsche, dessen oberster leitender Wille war, dem Menschen
die Moglichkeit jeglichen Transzendierens abzuschneiden, um
ihn zu zwingen, die ganze Kraft auf das Diesseits zu konzentrieren
und ihn hier zu schopferischem Tun zu entflammen, erblickte
folgerichtig in Kant seinen Antipoden, nannte ihn zuletzt einen
»hinterlistigen Christen“, womit er ihm aber keineswegs irgend eine
christliche Glaubigkeit zuschreiben wollte. Wie es sich iibrigens
mit Kants wahrer Gesinnung verhalte: die Wirkung seiner Tat war
eine grosse Befreiung. Er hatte einen ,engen Dogmatismus ins
Nichts verwiesen, um der freien Forschung Platz zu machen*.

Und nun trat die zweite grosse Initiative auf den Plan. Die
Naturwissenschaft, von allen spekulativen Fesseln befreit, ent-
faltete ihre Schwingen.

1.

~ Die Naturwissenschaften liessen sich zundchst von den posi-
tiven Ergebnissen der Kantschen Lehre nicht beeinflussen. Man
kennt das Epigramm des begeisterten Kantianers Schiller, welches
ausspricht, dass Naturwissenschaft und Philosophie sich jetzt (da-
mals) fliehen, dass aber die Zeit kommen werde, da die feind-
lichen Briider sich finden werden. Das war echt geniale Intuition,
und die Prophezeiung ist auch eingetroffen. Aber erst seit hoch-
stens einem halben Jahrhundert ist die strenge Wissenschaft durch
die eigene Entwicklung dazu gedrdngt worden (man dirfte wohl
sagen ,genotigt“ worden; denn sie ging nicht gern diesen Weg),
sich mit der Erkenntnislehre auseinander zu setzen. Dies hat,
beildufig, Kant vorausgesehen; es existiert ein Ausspruch von
ihm, des Inhalts, dass er ,um ein Jahrhundert zu frih gekommen
sei“. Die Naturwissenschaft liess sich nur, und sehr gerne, die
Befreiung gefallen, die ihr durch die negative Seite von Kants

4



Werk geworden war. Sie konnte nun ,voraussetzungslos“ ver-
fahren, will sagen, ungegingelt durch die bisherige Gesamtwelt-
anschauung des Kulturkreises.

In Wahrheit benutzte sie ihre neue Freiheit, um ein verwegen
dogmatisches Gebdude sofort wieder aufzurichten. Zuerst in der
Physik, dann in der Chemie fassten Naturalismus und Materialis-
mus festen Fuss und verbreiteten sich rapid iiber die gesamte
Naturwissenschaft. Und es war das nicht etwa ein spezifisch
naturwissenschaitliches, sondern ein eminent philosophisches und
geschichtliches Ereignis. Wahrend ndmlich frither die Naturwissen-
schaft gar nicht den Anspruch erhob, eine selbstindige Welt-
anschauung vorzustellen, sondern sich der hergebrachten einfiigte,
erhob sie nun immer entschiedener diesen Anspruch. Namentlich
fiir die Lander deutscher Zunge kamen die Zeiten, wo die breitern
Schichten der Gebildeten glaubten, dass in Biichern, wie Biichners
LKraft und Stofi“, der Weisheit letzter Schluss gezogen sei. Zu
einer kulturell, aber auch geistig imponierenden Hohe erhob sich
diese Denkweise durch Darwins grosses Werk. Und was der
Engldnder als niichterner Forscher, ohne Anspruch auf Abrundung
zu einer Philosophie, fiir die Wissenschaft erobert zu haben glaubte,
wurde namentlich in Deutschland philosophisch an- und ausge-
baut. Es geniigt, an Erscheinungen zu erinnern, wie den Monis-
mus Haéackelscher Ausgestaltung.

Was die Naturwissenschaft unter dieser Agide in hundert
Jahren geschaffen hat, gehort der Weltgeschichte an. Auch die
erbittertsten Gegner miissen zugeben, und geben auch gemeinig-
lich willig zu, dass der menschliche Geist hier einen Adlerflug
getan hat, keinem fritheren vergleichbar. Betrachtet man den
naturwissenschaftlichen Materialismus rein nur als eine ungeheure
,,Arbeitshypothese* (working hypothese) des europdischen Geistes,
so kann man nur mit Verehrung und Dankbarkeit von ihm reden.

Aber die Welt verdankt ihm sehr viel mehr. Er hat, was
meistens iibersehen wird, in unser Leben positive neue Ideale
hineingebracht. Er hat dann namentlich durch die verehrungs-
wiirdige Kiihnheit seines Prozedere Raum fiir neue Ideale de-
schaffen. Dieses Verdienst wird meist verkannt oder mit Leiden-
schaft bestritten. Es ist aber in weitem Umfang reell und von
grosster Bedeutung fiir unser ganzes geistiges Leben.



Vor allem hat er die Naturwissenschaft selber mit dem
,heiligen Feuer durchgliiht. Man denke einmal zuriick an jene
fade Art des naturwissenschaftlichen Betriebs, wie sie etwa aus
Lichtenbergs gesammelten Briefen uns entgegentritt, eines Mannes
also, der unter die ersten Naturforscher seiner Zeit rangierte,
und man wird geneigt sein, zuzugeben, dass seither ein ganz
anderer Ernst in die Naturwissenschaft gekommen ist. Auch
Voltaires naturwissenschaftliche Schriften sind von dem Fluche
der Trivialitdt und Spielerei nur dort frei, wo er das grosse Thema
der Newtonschen Hypothese behandelt; wo er Blitzableiter aus-
denkt oder Schnecken zerschneidet, um dem Geheimnis der Fort-
piflanzung auf die Spur zu kommen, wirkt er fiir uns komisch.
Gerade das hohe Ziel, eine selbstindige Weltauffassung vorzu-
stellen, hat hier Geist und Leben gebracht und auch den simplen
Kaierklassifizierer in eine hdhere Rangordnung gestellt.

Und wie eine echte Geistesmacht sich nach allen Seiten aus-
wirkt, alle Welt zur Stellungnahme zwingt, so auch hier. Durch
seinen Anspruch, die Leitung des Kulturkreises in seine Hand zu
nehmen, hat der naturwissenschaftliche Materialismus auch seine
zahllosen Gegner zum Zusammenrafien der ganzen Kraft ge-
zwungen. Wie sehr ist zum Beispiel die Geschichtswissenschaft
befruchtet worden durch die ,materialistische Geschichtsphilo-
sophie. Diese Lehre ist ganz gewiss unhaltbar bis zur Absur-
ditdt, wenn sie auf ihren Anspruch gepruft wird, die ausreichende
Erklarung des geschichtlichen Geschehens zu geben. Aber sie
hatte wichtige, lange vernachlédssigte Einsichten zu bieten, und
namentlich hat sie eine ebenso einseitige und unhaltbare Betrach-
tung, die sogenannte idealistische, ergdnzt. Sogar die Theologen
miissten dem Naturalismus und Materialismus dankbar sein. Er
hat ihnen zu einiger ,Vertiefung geholien und sie namentlich
zum Verlassen ausgefahrener Geleise gezwungen. Um welche
Quisquilien drehte sich doch, wenn wir ehrlich sein wollen, selbst
der berithmte Streit Lessings mit dem Pastor Goetze, der doch
die Zeitgenossen sehr viel mehr interessierte als die grossten
Geistestaten! Man lese doch das bekannte Buch ,,Goethe und
Schiller im Urteil ihrer Zeitgenossen*!

Viel wichtiger ist aber folgendes. Materialismus und Natura-
lismus haben positive neue Ideale gebracht. Es wurde die Idee

6



der Entwicklung in den Brennpunkt des europdischen Denkens
geriickt. Damit war fiir die Menschen eine Perspektive aufgetan,
an der Generationen sich begeistert haben und Generationen sich
begeistern werden. Man tubersieht eine grosse und furchtbare
Tatsache nur zu oft: dass das historische Christentum in seinen
Grundlagen durch und durch pessimistisch war. Nahezu alle
Kirchen und Sekten verlegten den Zweck des Lebens ins Jenseits,
womit gesagt war, dass das Diesseits nichts tauge, ein ,,Jammertal*
sei. Es niitzt nichts, dagegen die schon erwidhnte Wahrheit zu
betonen, dass gerade die dltere christliche Naturbetrachtung die
Schonheit und Vollkommenheit von Gottes Welt behauptete.
Grundlage des historischen Christentums war eben nicht diese
Naturbetrachtung, Grundlage waren die theologischen Positionen,
vor allem die Lehre vom Siindenfall und der natiirlichen Ver-
derbnis des Menschen mit ihren unausdenkbaren Folgen. Die
neue Weltanschauung riickte den Optimismus in den Vordergrund.
Das war ein grosses Ereignis von durchaus geschichtlicher Be-
deutung und unermesslichen Folgen praktischer Natur. Es wire
ein umfangreiches Buch notig, die Folgen — bis in die Sitten
und Gebréduche des Alltags hinein! — einigermassen erschopfend
darzustellen, welche aus der neuen Stellung zur Natur, aus der
neuen Einschédtzung des Menschen und des Lebens erflossen sind,
Nur zwei Punkte von allerdings kardinaler Wichtigkeit seien fliichtig
beriithrt. Die alte Weltanschauung behauptete die natiirliche Ver-
derbnis des Menschen, die neue behauptet seine natiirliche Wohl-
geborenheit, wie sie in der Tat aus jedem reinen Kinde spricht.
Damit war fiir die wichtigste aller Fragen eine neue Perspektive
gesetzt: fiir die Frage ndmlich, wie die menschliche Pflanze gehegt
und gepflegt werden soll. Ferner: die Entwicklung des Menschen
sei im ganzen eine aufsteigende gewesen, und es sei unsere
hochste Hoffnung, dass sie auch fiirderhin eine aufsteigende sein
konne. Damit war eine neue Aussicht gesetzt fiir den Mensch-
heitsgarten, und das ist das zweitwichtigste Problem jeder Philo-
sophie. Von jetzt ab wurde die Philosophie wieder, was Philo-
sophie immer sein sollte und in ihren grossen Zeiten auch immer
war: Diskussion der Lebensiragen.

Spotte man immerhin iber die lottrige intellektuelle Begriin-
dung von Zeittendenzen, wie zum Beispiel Héckels Monismus,

7



aber iibersehe man nicht, dass hier ethische Momente von hoher
Bedeutung vorliegen und dass sie es sind, und nicht die natur-

wissenschaftliche Begriindung, was die grosse Schar der Anhédnger
wirbt.

M1

Allein nun wird fir den aufmerksamen Beobachter des zeit-
genossischen geistigen Lebens immer evidenter, dass diese Welt-
anschauung in ihrer Totalitdt in ein Kkritisches Stadium geraten
ist. Von allen Seiten eilen Scharen ,,gewappneter Manner* her-
bei, den neuen Menschheitstempel niederzureissen.

Zuvorderst hat der Gewalthaufen derjenigen maéchtigen Suk-
kurs erhalten, welche diese Weltanschauung ablehnen, weil sie
die Bediirfnisse des Gemiitslebens nicht befriedige. Zwar die
von theologischer Seite ausgehende Apologetik wird kaum jemand
zu bewundern geneigt sein; vielmehr muss man hier einem Kenner
und Meister wie Harnack beistimmen, der urteilt, dass diese Dis-
ziplin sich, mit wenigen Ausnahmen, ,,in einem traurigen Zustand**
befinde. Hingegen sind eine Menge gut geschriebener Biicher
erschienen, die, auf nicht theologischem Boden stehend, sich um
den Nachweis bemiihen, dass die Grundpositionen der alten christ-
lichen Weltanschauung, Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, keines-
wegs als verlorene Posten aufgegeben werden miissen, dass es
vielmehr auch heute noch ,,denkmdglich* sei, sich zu diesen
Positionen zu bekennen. Damit sei aber alles gewonnen; denn
auf Denkmoglichkeit laufe auch alle menschliche Wissenschaft
hinaus, nicht auf Einsicht. Habe doch sogar Nietzsche gesagt,
dass die Denkbarmachung des Seienden der wahre Gehalt sogar
der Naturwissenschaft sei. Hier fdngt der Kantische Kritizismus
an, iiber ganz Europa hin machtige Wirkung auszuiiben, und es
ist ein erstaunliches Schauspiel, wie die Geisteskraft eines einzigen
Mannes allmdhlich geschichtliche Bedeutung gewinnt auch iiber

Schichten, die vielleicht nicht einmal den Namen des Mannes
kennen ).

1) Ein — fiir Liebhaber — besonders zu empfehlendes Werk dieser
Richtung ist, beildufig bemerkt, das Buch des friiheren englischen Premiers
Balfour, ,,Foundations of Belief“ (Grundlagen des Glaubens). Nicht frei
von Rabulistik, und selbst stellenweise ziemlich jesuitisch, aber geschrieben

8



reine “Intellektualismus an Werbekraft verliert. Man hat sich da-
rauf besonnen, dass das bloss intellektuelle Leben mit seinen
Anspriichen auf Logik und auf Begreiflichkeit der Welt doch auch
nur eine Betdtigung der menschlichen Natur sei, und dass, wenn
man den Satz ,primum vivere, deinde philosophari* in einem
hohen Sinne nimmt, er zu Recht besteht. Ein Less:ng’ konnte
noch schreiben, wenn ihn Gott vor die Wahl stellte: —die Wahrhelt
haben, oder im Streben nach Wahrheit leben, so wurde er das
Tetztere wihlen. Man hat diesen Ausspruch oOfters iiberspannt
finden wollen. Er driickt aber die eigentliche Gesinnung der-
jenigen Art Mensch aus, die in der Betadtigung ihrer intellektuellen
Krafte ihr wahres und hochstes Lebensgliick finden. Fiir diese
Menschenart ist der Ausspruch richtig. Aber diese Menschen
sind selten, und es wdre gewiss auch nicht von gutem, wenn sie
die Mehrheit bildeten. Fir die andern ist nicht das Jagergliick
des Suchens, sondern die beruhigende Gewissheit eines festen
Besitzes das Rechte. Ob diese festen ,,Wahrheiten‘ — man nennt
sie gewOhnlich ewige Wahrheiten — dann auch wirklich wahr,
haltbar seien, das kommt eigentlich gar nicht in Betracht, da sie
einen ganz anderen Auftrag haben als den, objektiv richtig zu
sein. Die ,,Wahrheiten*, die der Mohammedanismus seinen Be-
kennern bietet, leisten alles, was sie leisten sollen, obschon es
sicherlich lllusionen sind. So ist denn die grosse Masse der
Konservativen aller Schattierungen, die die neuen Ideen und Ideale
einfach ungefdhr aus denselben Beweggriinden abiehnen, aus denen
die konservativen Bauern die neuen landwirtschaftlichen Methoden
von sich weisen, in ihrem geistigen Besitzstand geschiitzter, vor
Angriffen sicherer, als je seit den Zeiten Voltaires und der Auf-
kldrung.

Von entscheidender Bedeutung ist aber, dass die materia-
listische Deutung der Welt sich nach allen Seiten auch intellektuell
als ungeniigend begriindet ausweist. Es kracht hier iiberall, und
in den Fundamenten. Das kann in diesem Aufsatz, der auf ein

von einem Debatter ersten Ranges, der zudem echtes Philosophenblut in
den Adern hat, hat dieses Buch speziell in der englisch-sprechenden Welt
stark gewirkt.



blosses Situations- und Stimmungsbild aus ist, nicht ndher aus-

gefiilhrt werden. Wir begniigen uns mit einigen Hinweisen auf
allgemeiner Bekanntes.

Vor allem ist der theoretische Materialismus, der die Welt
aus Druck und Stoss der materiellen Atome erkldren wollte, zu
Boden geschlagen, in der exakten Naturwissenschaft selber auf-
gegeben. Es ist so gekommen, wie Schopenhauer vor einem
halben Jahrhundert schon weissagte: das Atom selber hat sich
in den ,Kraftpunkt umgewandelt. Biicher wie das weiland so
beriithmte ,Kraft und Stoff“ konnten jetzt keine Geltung mehr
erlangen. Aber ein schdrferes Besinnen ist auch dahinter ge-
kommen, dass auch die ,Energie“, wie die ,Materie“, Abstracta
sind, Liickenbiisser unserer Anschauung. (Der ,praktische Ma-
terialismus*“, in Parenthese bemerkt, gedeiht freilich frohlich
weiter, und von gewisser Seite wird unsere Zeit mit Vorliebe
eine ,materialistische“ genannt. Aber es ist auch nichts als eine
blamable Piifferei, eine menschliche Gesinnung, die seit Esaus
Zeiten immer reichlich unter den Menschen da war, gegen die
schon die alten Propheten gedonnert haben, mit einer philo-
sophischen Doktrin vergeschwistern zu wollen. Riicksichtsloses
Verfolgen des eigenen Vorteils, Brutalitdt, auf niedern Sinnen-
genuss gerichtetes Leben sind Erscheinungen, die sich in allen
Zeiten der Geschichte feststellen lassen; am krassesten traten sie
wohl im christlichen Mittelalter in den Erscheinungen der Leib-
eigenschaft und anderem zutage. Und selbst ein so frommer
Mann wie Cromwell hat gegen das ungliickliche Irland, ja gegen
das glaubensverwandte Holland eine Politik getrieben, die alle
zeitgenossische ,Realpolitik“ an furchtbarer Brutalitdt weit hinter
sich ldsst. Oder man befasse sich genauer mit der Geschichte
der schweizerischen Untertanenldnder. Man wird zugeben miissen,
dass unsere ,materialistische“ Zeit solche Missbrduche nicht mehr
ertruge. Es kann ohne Ungerechtigkeit nicht bestritten werden,
dass gerade diese vielgeschméhte Gegenwart in dieser Beziehung
eine bessere Note verdient, als die meisten Epochen der Ver-
gangenheit.)

Aber auch der eigentliche Darwinismus und seine Weiter-
bildung, die Entwicklungslehre uberhaupt sind in steigendem

10



Grade schweren Anfechtungen ausgesetzt. Wir konnen diese Be-
hauptung hier nicht ndaher begriinden. Nur auf einen Punkt sei
hingewiesen; wir wollen ihn formulieren mit den Worten eines
neuern Kritikers des Naturalismus, auf den wir gleich noch zu
sprechen kommen. ,Einheitlichkeit der organischen Welt; Steige-
rung der Lebensformen vom Einfachen zum Komplizierten durch
die Wirksamkeit der Selektion im Kampfe ums Dasein: das ist
in zwei kurzen Titeln der Inhalt des Darwinschen Theorems.“
Nun habe man sich aber immer griindlicher darauf besonnen,
dass es eine Fiktion ist, dass unsere Werte (iiber die wir uns
nicht einmal untereinander einigen konnen), dass unsere Schattie-
rungen des ,Hohern“ und des ,Niedrigern“, des ,Einfachen
absolute Eigenschaften seien. ,Damit ist auch die ,fortschreitende
Entwicklung’ in Frage gestellt. Wer sich an die Erfahrung haélt,
kommt niemals auf die Idee einer fortschreitenden Entwicklung.
Alle Argumente, die jemals fiir eine Entwicklung gesammelt worden
sind, zeigen einem vorurteilslosen Forscher nur, dass es auf dem
Theater des Lebens keine Bestandigkeit gibt. Das ganze empi-
rische Material Darwins zeugt bloss von einem steten Wechsel,
von einer ewigen Verdanderung, und erst eine transzendente Will-
kiirlichkeit gelangt zu der ,aufsteigenden Linie des Lebens‘.“
Doch ist hier jedenfalls eine gewichtige Einschrdnkung zu
machen. Der Aufstieg des Menschen ist ndmlich historisch ganz
sicher bezeugt. Wie es sich mit seiner Abstammung verhalte, so
ist doch unstreitig, dass der Mensch kulturell eine ungeheure
aufsteigende Entwicklung durchgemacht hat. Die Menschheit, die
vor Jahrhunderttausenden anscheinend iiber ganz Europa hin
jenes obszone Monstrum der ,Venus praehistorica“ hegte und
hochhielt, jene Menschheit, die mit dem ungeglédtteten Steinbeil
das Mark wilder Tiere aus den Knochen schlug, ist nach den
innern und &ussern Lebensmoglichkeiten durch einen Abgrund
getrennt von der Menschheit, die mit der Eisenbahn fahren und
Beethovensche Sonaten hoéren kann. Der vielverspottete ,Fort-
schritt* ist zum mindesten insofern reell, als der Mensch — und
in immer steigendem MaBe — Erbe wird dessen, was die ver-
gangenen Zeiten errungen haben. Wie sehr dies aber nicht nur
materiell, sondern auch geistig und seelisch einwirkt, braucht
micht weiter ausgefiihrt zu werden. Sogar der Christ, der an

11



Adam und Eva glaubt, wird bereitwillig zugeben, dass eine Mensch-
heit, welche das Neue Testament sich einverleiben kann, gegen-
iiber jenen préhistorischen Gotzenanbetern als ,fortgeschritten®
angesprochen werden muss.

Endlich aber ist der naturallstlschen Weltbetrachtung eine
ernste Gegnerschaft erwachsen auf ethischem Boden. Diese Oppo-
sition rechnet wie folgt: ware Darwinismus und der Naturalismus
uiberhaupt eine bewiesene Wahrheit, so miisste jedermann sich
ihnen beugen. Nun sind es aber zugestandenermassen Hypo-
thesen. Als wissenschaitliche Hypothesen modgen sie immerhin
weiter vervollkommnet, nach Moglichkeit ausgebaut werden. Er-
heben sie aber den Anspruch, eine leitende Weltanschauung zu
sein, so miissen sie sich gefallen lassen, auch nach ihrem Wert
als moralisches Fundament gepriift zu werden, nach ihrer Ver-
wendbarkeit fiir den Ausbau von Leben und Gesellschaft der
kommenden Generationen. Und nun unternimmt diese Opposition
den Nachweis, dass speziell der Darwinismus logisch unvereinbar
sei mit der Moral, und eigentlich alle, und nicht zuletzt die Dar-
winisten, wollen, dass der Darwinismus iiber kurz oder lang ge-
zwungen sein werde, ,entweder die altruistische Moral oder dann
sich selbst aufzugeben“. Wer sich fiir diese Diskussion interessiert,
sei verwiesen auf ein kleines, klar, einschneidend und auch ziem-
lich bissig geschriebenes Biichlein der neuesten Zeit; es fiithrt den
Titel: ,Die Lehre Darwins in ihren letzten Folgen“, von Max
Steiner. Der Verfasser kommt zu dem Endergebnis: ,Der herr-
schenden Moral ein Fundament zu bauen, ist der Naturwissen-
schaft nicht gelungen. Einer neuen Moral Stiitzpunkte zu bieten,

wurde nicht einmal versucht.“ Von dieser Opposition wird man
noch mehr horen.

V.

Also Reaktion? Und auf der ganzen Linie??

Das ist keineswegs unsere Meinung. Diejenigen, welche eine
Reaktion entweder fiirchten oder hoffen, haben das Visier auf
zu kleine Distanz eingestellt. Reaktion heisst Zuriickgehen auf
den f{riheren Zustand. Dergleichen ist sogar im politischen
Leben auf die Dauer unmoglich. Auf dem Gebiet des geistigen
Lebens gibt es nie eine Reaktion, hochstens zeitweiligen Stillstand.

12



Man iiberblicke doch nur das Terrain der engern christlichen
Diskussion aus der Vogelschau, man vergegenwadrtige sich jene
in Schweinsleder in den Bibliotheken prangenden homerischen
Hahnenkdmpfe der Theologen des siebzehnten Jahrhunderts!
Welche entschwundene, fiir immer unmoglich gewordene Welt!
Ein Jahrhundert spdter kdmpfte Lessing seinen guten Kampf, aber
so siegreich, dass es uns schwer féllt, seine Gegner wie ihn
selber heute noch theologisch ernst zu nehmen. Zu gleicher
Zeit schlug der grosse Kant mit seinem grossen Hammer eine
Welt in Stiicke, die auch nie mehr erstehen wird. Ein halbes
Jahrhundert spéter erlebte der Kanton Ziirich eine kleine Revo-
lution ,,im Heugabelsinne der Gewalt*, weil sich die Regierung
herausgenommen hatte, den jungen Gelehrten David Strauss an
die Universitdt zu berufen, der die Lehre von der Gottheit Christi
geleugnet hatte. (Zehn oder funfzehn Jahre fruher hatte man
im Kanton Glarus die letzte Hexe hingerichtet!) Auch diese
Situation ist fiir immer verschwunden; was damals weite Schichten
des Landes tief bewegte, ist heute eine tolerierte Meinung selbst
auf Predigerfesten. Die Ileitenden Ideen selber, Gott, Freiheit,
Unsterblichkeit, werden gerade von den bedeutendsten, auch fiir
die grosse Masse einflussreichsten Apologeten nur als Positionen
verteidigt; als Gefédsse fiir Aufnahme bestimmter religiGser Schétze.
Aber dieser Inhalt ist ganz anders als ehedem! Wenn es zum
Beispiel einem Denker geldnge, den freien oder den unfreien
Willen endgiiltig zu erweisen, so wiirden mit einer solchen Ein-
sicht ganzlich andere Folgesidtze verbunden, als Calvin und seine
Gegner damit verbanden. Ebenso mit Gott! Ebenso mit der Un-
sterblichkeit! ,,Fortschritt des Menschengeistes darf nicht verkannt
werden*, hat der alte skeptische Lichtenberg mit Recht gesagt.

Dann ist auch die Naturwissenschaft zu jung, als dass man
verniinftiger Weise erwarten konnte, dass sie schon in der Lage
sei, der Weisheit letzten Schluss zu ziehen. Sie wird seit etwa
drei Jahrhunderten systematisch und im grossen und ganzen nach
den richtigen Methoden betrieben, und nur in einem Teile West-
europas. Die besten Methoden sind sogar erst Errungenschaften
neuester Zeit; die besten Beobachtungsinstrumente desgleichen.
Neue grundlegende Tatsachen werden fast jedes zweite Jahr ent-
deckt. Es ist noch viel zu frith, eine endgultige Summe zu ziehen.

13



Die absurdesten theologischen und philosophischen Probleme,
die Homoiousia, die Gnadenwahl, haben historisch mehr Zeit
gehabt als diese weltgeschichtliche Sache.

Entscheidend ist, dass die neue Menschheit eine Weltanschauung
haben muss, die Ordnung in das heutige Chaos bringt und auf
Jahrhunderte hinaus wieder Ziele des Lebens fiir Individuum,
Staat, Gesellschaft feststellen kann. Dass die alte, traditionelle
diese Hoffnung fiir immer aufgeben muss, dass sie auf Defensive
und Toleranz angewiesen ist, bleibt auch ihren wirklich einsichtigen
Anhédngern nicht verborgen. Dass die Ansdtze zu einer neuen
nicht von ferne geniigen, wird ebenfalls immer deutlicher. Allein
solche tiefen wahren Bediirfnisse setzen sich durch, und wahr-
scheinlich ist es der geheime Sinn all des ungeheuren Strebens
und Ringens der letzten Jahrhunderte, zu diesem Ziele zu fithren.

So glauben wir denn nicht an Reaktion, noch an Stillstand,
sondern daran, dass eine grosse Synthese sich vorbereitet. Ge-
nauer gesprochen: wir glauben, dass derjenige grosse Mensch
oder diejenigen grossen Menschen kommen werden, die féhig
sind, in ihrem allumfassenden Geiste alte Wahrheit und neue
Einsicht zu einem leuchtenden Ganzen zusammenzudenken und
dieses als Fackel dem Geschlecht voranzutragen. Wir glauben
auch, dass die bisherige Menschheit die Lebensmoglichkeiten des.
Menschen nicht erschopft hat, dass Seher und Dichter neuer
ldeale des Lebens moglich sind und kommen werden. Ein alter
indischer Spruch besagt: ,Es gibt viele Morgenrdten, die noch
nicht geleuchtet haben.“ Dies ist unser liebster Glauben.

WINTERNACHT, Drama in drei Akten von Karl Friedrich Wiegand,
ist nun im Verlag von Huber & Co. in Frauenfeld als Buch erschienen.
Was schon in der Besprechung von Robert Fisi im 10. Heft von ,Wissen
und Leben®“ hervorgehoben worden ist, kommt beim Lesen ebenso gut zur
Wirkung wie auf der Biihne: der gedrungene, knappe, nie ins Banale
fallende Dialog, der wohl am ehesten von allen Qualititen dieses Stiickes

Treffliches von den kiinftigen Werken des jungen Dramatikers erhoffen
ldsst. A. B.

14



	Rückblick und Ausblick

