
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1909)

Artikel: Rückblick und Ausblick

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUCKBLICK UND AUSBLICK
VON PEREGRINUS

I.

Das ganze Mittelalter hindurch hatten Wissenschaft und
Religion in Frieden und Eintracht gelebt. Die gesamten
Wissenschaften standen im Dienste der Theologie und schienen an dieser

Abhängigkeit keineswegs schwer zu tragen. Besonders die
Philosophie erblickte ihre Aufgabe darin, die Magd der Theologie zu
sein. Aber auch die Naturwissenschaften standen in diesem Dienst.
Sie gründeten auf Aristoteles und nahmen wie er eine
zweckmässig wirkende Weltursache an. So lief die Forschung darauf
hinaus, die Zweckmässigkeit und Schönheit von Gottes Schöpfung
zu erweisen.

Die Renaissance störte diesen Frieden nur wenig. Sie war
überhaupt, entgegen der landläufigen Ansicht, im Denken und
Forschen wesentlich gläubig, und „heidnisch" nur etwa in der

Lebensauffassung. Einzelne Vertreter der Geisteswissenschaften
machten Versuche, das Joch abzuschütteln; hingegen die
Naturwissenschaften waren durchaus fromm gesinnt. Die höchsten
Spitzen, Kopernikus, Galilei, machten keine Ausnahme. Im
siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert emanzipierten sich die

Geisteswissenschaften immer mehr; aber die Naturwissenschaft
blieb auf dem alten Boden stehen. Der grosse Albrecht von
Haller wusste es nicht anders, als dass der Naturforscher zur
grössern Ehre Gottes forsche und war mit dieser Auffassung
keineswegs ein isolierter Frommer. Auch Buffon und Linné

1



wussten es nicht anders. Und selbst der grosse Voltaire bekämpfte
wohl die Kirche als Institution und verspottete die Katechismusdogmen,

aber als Naturforscher, der er zeitlebens und mit Passion

war, schloss er sich dem alten Zuge an. Dass die Auffindung
zweckmässiger Erscheinungen in der Natur eine zuverlässige Stütze
des Glaubens sei, hat er nicht bezweifelt.

In Wahrheit stand, was heute wenig mehr gewusst wird,
noch bis ins achtzehnte Jahrhundert hinein die ganze Christenheit,

Gläubige und „Ketzer", im Banne von Spekulationen, die
als streng und sozusagen mathematisch bewiesene Wahrheiten
galten. Dieses Gedankengebäude hatte die Scholastik auf den

Grundlagen des Stagiriten errichtet, und die spätem Denker hatten
es ausgebaut. Krönung des Gebäudes waren einige Sätze der
rationalen Psychologie, und dann namentlich die drei berühmten
„Beweise für das Dasein Gottes". Wir können uns nur schwer
mehr einen ausreichenden Begriff machen von dem ungeheuren
Schwergewicht, welches diese jetzt so völlig aus unserem Denken
verschwundenen Lehrsätze ausübten. Man mag bei Schopenhauer
nachlesen, in welchem Grade selbst ein so freier Geist wie
Voltaire von ihnen geleitet wurde. Voltaire hielt nämlich wenigstens
einen dieser Beweise, den sogenannten physiko-theologischen,
der von der Zweckmässigkeit der Welt auf einen allweisen
Urheber schliesst, für schlechthin unwiderleglich, was natürlich auch
seinem naturwissenschaftlichen Denken die Marschroute vorschrieb.
Wie gesagt, diese Spekulationen galten als sozusagen mathematisch
bewiesen, und jeder Gebildete hatte sie auf den Gelehrtenschulen
zu lernen, wie wir den pythagoräischen Lehrsatz lernen, als eine
Weisheit, die man „getrost nach Hause tragen kann". Beiläufig
steht es heute noch so in den katholischen gelehrten Schulen;
daher denn auf Katholikentagen von der „ehernen Mauer der
Gottesbeweise" etwa die Rede ist. Dass die Leitung der
katholischen Kirche, für die immer nur die politischen Richtlinien
massgebend sind, sich so zäh an die Scholastik anklammert, hat seinen

guten Grund: sie kämpft da für ein altes und höchst wichtiges
Herrschaftsgebiet.

Erst gegen das Ende des achtzehnten Jahrhunderts trat die

völlige Emanzipation ein, ungefähr um dieselbe Zeit, da auch
das politische Europa durch die französische Revolution in eine

2



neue Entwicklung hineingetrieben wurde. Es erstanden zwei grosse
Initiativen, die seither richtunggebend geblieben sind. Die erste
dieser Initiativen war die des Königsberger Weisen. Kants
Wirkung war zunächst wesentlich negativ und destruktiv, aber hier
in solchem Grade, dass ihm die Zeitgenossen den Namen des

„Alleszermalmers" beilegten, welche Wertung uns heute wunderlich

vorkommt, gerade weil das, was er zerstörte, so völlig aus

unserem Gedankenkreis verschwunden ist. Kant wollte durch
eine Kritik unseres Erkenntnisvermögens, das heisst durch ein

„Auseinandernehmen" und Vorzeigen seiner Funktionen, die Grenzen

der menschlichen Einsicht ein für allemal grundsätzlich
feststellen und damit auf dem Boden der Philosophie „Ordnung
schaffen" für immer. Hiebei kam er zu dem Endergebnis, dass

der menschliche Geist nicht veranlagt sei, über das „An-sich"
der Welt positive Sätze irgend welcher Art aufzustellen und dass

somit jeglicher Dogmatismus, der gläubige wie der ungläubige,
zu verwerfen sei, ja durch ihn für alle Zeiten als null und nichtig
erwiesen sei. Nun gab es aber solche dogmatische Sätze, die

sogar als streng bewiesen galten, jene drei „Beweise" und
anderes. Somit musste Kant auch diese Sätze demolieren, da er
sonst „durch die Tatsachen" widerlegt gewesen wäre. Dies hat
er denn auch so gründlich besorgt, dass jene Sätze aus der
Gedankenwelt des modernen Menschen verschwunden sind.

Der Eindruck auf die Zeitgenossen war immens. Hier hatte

einer, lange vor Nietzsche, gründlich „mit dem Hammer"
philosophiert. Aber Kant hatte diese Demolierung keineswegs
unternommen, um irgend einem Unglauben Platz zu machen.
Vielmehr erklärte er sehr nachdrücklich in der berühmten Vorrede
zur Vernunftkritik, dass er bei der Abfassung des Werkes von
der Absicht geleitet worden sei, „dem Wissen seine Schranken
anzuweisen, um dem Glauben Platz zu machen". Man hat diese

Erklärung vielfach nicht ernst nehmen wollen; speziell Schopenhauer

hat geradezu von Unaufrichtigkeit gesprochen. Bekannt
ist auch, wie Heinrich Heine in seiner auch heute noch sehr
lesenswerten populären Darstellung der deutschen philosophischen
Bewegung diese Erklärung Kants als eine Finte hingestellt hat.
Allein wenn man bei dem Wort „Glauben" absieht von irgend
welchen Kirchendogmen, die freilich für Kant nicht existierten,

3



und seine Erklärung lediglich so versteht, dass er die Möglichkeit
eines religiösen Glaubenslebens gegen die einschränkenden

Tendenzen der Aufklärungsphilosophie schützen wollte, so ist
kein Grund, an seiner Aufrichtigkeit zu zweifeln. Die protestantische

Theologie hat sich denn auch sehr schnell auf Kant
eingerichtet, ihn sogar zum Bollwerk machen wollen, während
allerdings die katholische von Anfang an gegen ihn Front machte
und sich in dieser Haltung bis heute treu geblieben ist. Und
Nietzsche, dessen oberster leitender Wille war, dem Menschen
die Möglichkeit jeglichen Transzendierens abzuschneiden, um
ihn zu zwingen, die ganze Kraft auf das Diesseits zu konzentrieren
und ihn hier zu schöpferischem Tun zu entflammen, erblickte
folgerichtig in Kant seinen Antipoden, nannte ihn zuletzt einen

„hinterlistigen Christen", womit er ihm aber keineswegs irgend eine
christliche Gläubigkeit zuschreiben wollte. Wie es sich übrigens
mit Kants wahrer Gesinnung verhalte: die Wirkung seiner Tat war
eine grosse Befreiung. Er hatte einen „engen Dogmatismus ins
Nichts verwiesen, um der freien Forschung Platz zu machen".

Und nun trat die zweite grosse Initiative auf den Plan. Die
Naturwissenschaft, von allen spekulativen Fesseln befreit,
entfaltete ihre Schwingen.

II.

Die Naturwissenschaften liessen sich zunächst von den positiven

Ergebnissen der Kantschen Lehre nicht beeinflussen. Man
kennt das Epigramm des begeisterten Kantianers Schiller, welches

ausspricht, dass Naturwissenschaft und Philosophie sich jetzt
(damals) fliehen, dass aber die Zeit kommen werde, da die
feindlichen Brüder sich finden werden. Das war echt geniale Intuition,
und die Prophezeiung ist auch eingetroffen. Aber erst seit höchstens

einem halben Jahrhundert ist die strenge Wissenschaft durch
die eigene Entwicklung dazu gedrängt worden (man dürfte wohl
sagen „genötigt" worden; denn sie ging nicht gern diesen Weg),
sich mit der Erkenntnislehre auseinander zu setzen. Dies hat,

beiläufig, Kant vorausgesehen; es existiert ein Ausspruch von
ihm, des Inhalts, dass er „um ein Jahrhundert zu früh gekommen
sei". Die Naturwissenschaft liess sich nur, und sehr gerne, die

Befreiung gefallen, die ihr durch die negative Seite von Kants

4



Werk geworden war. Sie konnte nun „voraussetzungslos"
verfahren, will sagen, ungegängelt durch die bisherige Gesamtweltanschauung

des Kulturkreises.
In Wahrheit benutzte sie ihre neue Freiheit, um ein verwegen

dogmatisches Gebäude sofort wieder aufzurichten. Zuerst in der

Physik, dann in der Chemie fassten Naturalismus und Materialismus

festen Fuss und verbreiteten sich rapid über die gesamte
Naturwissenschaft. Und es war das nicht etwa ein spezifisch
naturwissenschaftliches, sondern ein eminent philosophisches und
geschichtliches Ereignis. Während nämlich früher die Naturwissenschaft

gar nicht den Anspruch erhob, eine selbständige
Weltanschauung vorzustellen, sondern sich der hergebrachten einfügte,
erhob sie nun immer entschiedener diesen Anspruch. Namentlich
für die Länder deutscher Zunge kamen die Zeiten, wo die breitern
Schichten der Gebildeten glaubten, dass in Büchern, wie Büchners

„Kraft und Stoff", der Weisheit letzter Schluss gezogen sei. Zu
einer kulturell, aber auch geistig imponierenden Höhe erhob sich
diese Denkweise durch Darwins grosses Werk. Und was der

Engländer als nüchterner Forscher, ohne Anspruch auf Abrundung
zu einer Philosophie, für die Wissenschaft erobert zu haben glaubte,
wurde namentlich in Deutschland philosophisch an- und ausgebaut.

Es genügt, an Erscheinungen zu erinnern, wie den Monismus

Häckelscher Ausgestaltung.
Was die Naturwissenschaft unter dieser Ägide in hundert

Jahren geschaffen hat, gehört der Weltgeschichte an. Auch die

erbittertsten Gegner müssen zugeben, und geben auch gemeiniglich

willig zu, dass der menschliche Geist hier einen Adlerflug
getan hat, keinem früheren vergleichbar. Betrachtet man den

naturwissenschaftlichen Materialismus rein nur als eine ungeheure
„Arbeitshypothese" (working hypothèse) des europäischen Geistes,

so kann man nur mit Verehrung und Dankbarkeit von ihm reden.

Aber die Welt verdankt ihm sehr viel mehr. Er hat, was
meistens übersehen wird, in unser Leben positive neue Ideale

hineingebracht. Er hat dann namentlich durch die verehrungswürdige

Kühnheit seines Prozedere Raum für neue Ideale
geschaffen. Dieses Verdienst wird meist verkannt oder mit Leidenschaft

bestritten. Es ist aber in weitem Umfang reell und von
grösster Bedeutung für unser ganzes geistiges Leben.

5



Vor allem hat er die Naturwissenschaft selber mit dem

„heiligen Feuer" durchglüht. Man denke einmal zurück an jene
fade Art des naturwissenschaftlichen Betriebs, wie sie etwa aus
Lichtenbergs gesammelten Briefen uns entgegentritt, eines Mannes
also, der unter die ersten Naturforscher seiner Zeit rangierte,
und man wird geneigt sein, zuzugeben, dass seither ein ganz
anderer Ernst in die Naturwissenschaft gekommen ist. Auch
Voltaires naturwissenschaftliche Schriften sind von dem Fluche
der Trivialität und Spielerei nur dort frei, wo er das grosse Thema
der Newtonschen Hypothese behandelt; wo er Blitzableiter
ausdenkt oder Schnecken zerschneidet, um dem Geheimnis der
Fortpflanzung auf die Spur zu kommen, wirkt er für uns komisch.
Gerade das hohe Ziel, eine selbständige Weltauffassung
vorzustellen, hat hier Geist und Leben gebracht und auch den simplen
Käferklassifizierer in eine höhere Rangordnung gestellt.

Und wie eine echte Geistesmacht sich nach allen Seiten
auswirkt, alle Welt zur Stellungnahme zwingt, so auch hier. Durch
seinen Anspruch, die Leitung des Kulturkreises in seine Hand zu
nehmen, hat der naturwissenschaftliche Materialismus auch seine
zahllosen Gegner zum Zusammenraffen der ganzen Kraft
gezwungen. Wie sehr ist zum Beispiel die Geschichtswissenschaft
befruchtet worden durch die „materialistische Geschichtsphilosophie".

Diese Lehre ist ganz gewiss unhaltbar bis zur Absurdität,

wenn sie auf ihren Anspruch geprüft wird, die ausreichende

Erklärung des geschichtlichen Geschehens zu geben. Aber sie

hatte wichtige, lange vernachlässigte Einsichten zu bieten, und
namentlich hat sie eine ebenso einseitige und unhaltbare Betrachtung,

die sogenannte idealistische, ergänzt. Sogar die Theologen
müssten dem Naturalismus und Materialismus dankbar sein. Er
hat ihnen zu einiger „Vertiefung" geholfen und sie namentlich
zum Verlassen ausgefahrener Geleise gezwungen. Um welche

Quisquilien drehte sich doch, wenn wir ehrlich sein wollen, selbst
der berühmte Streit Lessings mit dem Pastor Goetze, der doch
die Zeitgenossen sehr viel mehr interessierte als die grössten
Geistestaten! Man lese doch das bekannte Buch „Goethe und
Schiller im Urteil ihrer Zeitgenossen"!

Viel wichtiger ist aber folgendes. Materialismus und Naturalismus

haben positive neue Ideale gebracht. Es wurde die Idee

6



der Entwicklung in den Brennpunkt des europäischen Denkens
gerückt. Damit war für die Menschen eine Perspektive aufgetan,
an der Generationen sich begeistert haben und Generationen sich

begeistern werden. Man übersieht eine grosse und furchtbare
Tatsache nur zu oft: dass das historische Christentum in seinen

Grundlagen durch und durch pessimistisch war. Nahezu alle
Kirchen und Sekten verlegten den Zweck des Lebens ins Jenseits,
womit gesagt war, dass das Diesseits nichts tauge, ein „Jammertal"
sei. Es nützt nichts, dagegen die schon erwähnte Wahrheit zu
betonen, dass gerade die ältere christliche Naturbetrachtung die
Schönheit und Vollkommenheit von Gottes Welt behauptete.
Grundlage des historischen Christentums war eben nicht diese

Naturbetrachtung, Grundlage waren die theologischen Positionen,
vor allem die Lehre vom Sündenfall und der natürlichen
Verderbnis des Menschen mit ihren unausdenkbaren Folgen. Die
neue Weltanschauung rückte den Optimismus in den Vordergrund.
Das war ein grosses Ereignis von durchaus geschichtlicher
Bedeutung und unermesslichen Folgen praktischer Natur. Es wäre
ein umfangreiches Buch nötig, die Folgen — bis in die Sitten
und Gebräuche des Alltags hinein! — einigermassen erschöpfend
darzustellen, welche aus der neuen Stellung zur Natur, aus der
neuen Einschätzung des Menschen und des Lebens erflossen sind.
Nur zwei Punkte von allerdings kardinaler Wichtigkeit seien flüchtig
berührt. Die alte Weltanschauung behauptete die natürliche
Verderbnis des Menschen, die neue behauptet seine natürliche Wohl-
geborenheit, wie sie in der Tat aus jedem reinen Kinde spricht.
Damit war für die wichtigste aller Fragen eine neue Perspektive
gesetzt: für die Frage nämlich, wie die menschliche Pflanze gehegt
und gepflegt werden soll. Ferner: die Entwicklung des Menschen
sei im ganzen eine aufsteigende gewesen, und es sei unsere
höchste Hoffnung, dass sie auch fürderhin eine aufsteigende sein

könne. Damit war eine neue Aussicht gesetzt für den

Menschheitsgarten, und das ist das zweitwichtigste Problem jeder
Philosophie. Von jetzt ab wurde die Philosophie wieder, was
Philosophie immer sein sollte und in ihren grossen Zeiten auch immer
war: Diskussion der Lebensfragen.

Spotte man immerhin über die lottrige intellektuelle Begründung

von Zeittendenzen, wie zum Beispiel Häckels Monismus,

7



aber übersehe man nicht, dass hier ethische Momente von hoher
Bedeutung vorliegen und dass sie es sind, und nicht die
naturwissenschaftliche Begründung, was die grosse Schar der Anhänger
wirbt.

III.

Allein nun wird für den aufmerksamen Beobachter des

zeitgenössischen geistigen Lebens immer evidenter, dass diese

Weltanschauung in ihrer Totalität in ein kritisches Stadium geraten
ist. Von allen Seiten eilen Scharen „gewappneter Männer" herbei,

den neuen Menschheitstempel niederzureissen.
Zuvörderst hat der Qewalthaufen derjenigen mächtigen Suk-

kurs erhalten, welche diese Weltanschauung ablehnen, weil sie
die Bedürfnisse des Gemütslebens nicht befriedige. Zwar die

von theologischer Seite ausgehende Apologetik wird kaum jemand
zu bewundern geneigt sein; vielmehr muss man hiereinem Kenner
und Meister wie Harnack beistimmen, der urteilt, dass diese
Disziplin sich, mit wenigen Ausnahmen, „in einem traurigen Zustand"
befinde. Hingegen sind eine Menge gut geschriebener Bücher
erschienen, die, auf nicht theologischem Boden stehend, sich um
den Nachweis bemühen, dass die Grundpositionen der alten christlichen

Weltanschauung, Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, keineswegs

als verlorene Posten aufgegeben werden müssen, dass es

vielmehr auch heute noch „denkmöglich" sei, sich zu diesen
Positionen zu bekennen. Damit sei aber alles gewonnen ; denn
auf Denkmöglichkeit laufe auch alle menschliche Wissenschaft
hinaus, nicht auf Einsicht. Habe doch sogar Nietzsche gesagt,
dass die Denkbarmachung des Seienden der wahre Gehalt sogar
der Naturwissenschaft sei. Hier fängt der Kantische Kritizismus
an, über ganz Europa hin mächtige Wirkung auszuüben, und es

ist ein erstaunliches Schauspiel, wie die Geisteskraft eines einzigen
Mannes allmählich geschichtliche Bedeutung gewinnt auch über
Schichten, die vielleicht nicht einmal den Namen des Mannes
kennen1).

') Ein — für Liebhaber — besonders zu empfehlendes Werk dieser
Richtung ist, beiläufig bemerkt, das Buch des früheren englischen Premiers
Balfour, „Foundations of Belief" (Grundlagen des Glaubens). Nicht frei
von Rabulistik, und selbst stellenweise ziemlich jesuitisch, aber geschrieben

8



Schwerer noch fällt ins Gewicht, dass überall in Europa der
reine Intellektualismus an Werbekraft verliert. Man hat sich
darauf besonnen, dass das bloss intellektuelle Leben mit seinen

Ansprüchen auf Logik und auf Begreiflichkeit der Welt doch auch

nur eine Betätigung der menschlichen Natur sei, und dass, wenn
man den Satz „primum vivere, deinde philosophari'Lin einem
hohen Sinne nimmt, er zu Recht besteht. Ein Lessing ^konnte
noch schreiben, wenn ihn Gott vor die Wahl stelIteT~tHewahrheit
haben, oder im Streben nach Wahrheit leben, so würde er das

letztere wählen. Man hat diesen Ausspruch öfters überspannt
finden wollen. Er drückt aber die eigentliche Gesinnung
derjenigen Art Mensch aus, die in der Betätigung ihrer intellektuellen
Kräfte ihr wahres und höchstes Lebensglück finden. Für diese
Menschenart ist der Ausspruch richtig. Aber diese Menschen
sind selten, und es wäre gewiss auch nicht von gutem, wenn sie
die Mehrheit bildeten. Für die andern ist nicht das Jägerglück
des Suchens, sondern die beruhigende Gewissheit eines festen
Besitzes das Rechte. Ob diese festen „Wahrheiten" — man nennt
sie gewöhnlich ewige Wahrheiten — dann auch wirklich wahr,
haltbar seien, das kommt eigentlich gar nicht in Betracht, da sie
einen ganz anderen Auftrag haben als den, objektiv richtig zu
sein. Die „Wahrheiten", die der Mohammedanismus seinen Be-
kennern bietet, leisten alles, was sie leisten sollen, obschon es

sicherlich Illusionen sind. So ist denn die grosse Masse der
Konservativen aller Schattierungen, die die neuen Ideen und Ideale
einfach ungefähr aus denselben Beweggründen ablehnen, aus denen
die konservativen Bauern' die neuen landwirtschaftlichen Methoden
von sich weisen, in ihrem geistigen Besitzstand geschützter, vor
Angriffen sicherer, als je seit den Zeiten Voltaires und der
Aufklärung.

Von entscheidender Bedeutung ist aber, dass die materialistische

Deutung der Welt sich nach allen Seiten auch intellektuell
als ungenügend begründet ausweist. Es kracht hier überall, und
in den Fundamenten. Das kann in diesem Aufsatz, der auf ein

von einem Debatter ersten Ranges, der zudem echtes Philosophenblut in
den Adern hat, hat dieses Buch speziell in der englisch-sprechenden Welt
stark gewirkt.

9



blosses Situations- und Stimmungsbild aus ist, nicht näher
ausgeführt werden. Wir begnügen uns mit einigen Hinweisen auf
allgemeiner Bekanntes.

Vor allem ist der theoretische Materialismus, der die Welt
aus Druck und Stoss der materiellen Atome erklären wollte, zu
Boden geschlagen, in der exakten Naturwissenschaft selber
aufgegeben. Es ist so gekommen, wie Schopenhauer vor einem
halben Jahrhundert schon weissagte: das Atom selber hat sich
in den „Kraftpunkt" umgewandelt. Bücher wie das weiland so
berühmte „Kraft und Stoff" könnten jetzt keine Geltung mehr
erlangen. Aber ein schärferes Besinnen ist auch dahinter
gekommen, dass auch die „Energie", wie die „Materie", Abstracta
sind, Lückenbüsser unserer Anschauung. (Der „praktische
Materialismus", in Parenthese bemerkt, gedeiht freilich fröhlich
weiter, und von gewisser Seite wird unsere Zeit mit Vorliebe
eine „materialistische" genannt. Aber es ist auch nichts als eine
blamable Pfäfferei, eine menschliche Gesinnung, die seit Esaus
Zeiten immer reichlich unter den Menschen da war, gegen die
schon die alten Propheten gedonnert haben, mit einer
philosophischen Doktrin vergeschwistern zu wollen. Rücksichtsloses
Verfolgen des eigenen Vorteils, Brutalität, auf niedern Sinnen-

genuss gerichtetes Leben sind Erscheinungen, die sich in allen
Zeiten der Geschichte feststellen lassen; am krassesten traten sie
wohl im christlichen Mittelalter in den Erscheinungen der
Leibeigenschaft und anderem zutage. Und selbst ein so frommer
Mann wie Cromwell hat gegen das unglückliche Irland, ja gegen
das glaubensverwandte Holland eine Politik getrieben, die alle

zeitgenössische „Realpolitik" an furchtbarer Brutalität weit hinter
sich lässt. Oder man befasse sich genauer mit der Geschichte
der schweizerischen Untertanenländer. Man wird zugeben müssen,
dass unsere „materialistische" Zeit solche Missbräuche nicht mehr
ertrüge. Es kann ohne Ungerechtigkeit nicht bestritten werden,
dass gerade diese vielgeschmähte Gegenwart in dieser Beziehung
eine bessere Note verdient, als die meisten Epochen der
Vergangenheit.)

Aber auch der eigentliche Darwinismus und seine
Weiterbildung, die Entwicklungslehre überhaupt, sind in steigendem

10



Grade schweren Anfechtungen ausgesetzt. Wir können diese

Behauptung hier nicht näher begründen. Nur auf einen Punkt sei

hingewiesen; wir wollen ihn formulieren mit den Worten eines
neuern Kritikers des Naturalismus, auf den wir gleich noch zu
sprechen kommen. „Einheitlichkeit der organischen Welt; Steigerung

der Lebensformen vom Einfachen zum Komplizierten durch
die Wirksamkeit der Selektion im Kampfe ums Dasein: das ist
in zwei kurzen Titeln der Inhalt des Darwinschen Theorems."
Nun habe man sich aber immer gründlicher darauf besonnen,
dass es eine Fiktion ist, dass unsere Werte (über die wir uns
nicht einmal untereinander einigen können), dass unsere Schattierungen

des „Höhern" und des „Niedrigem", des „Einfachen"
absolute Eigenschaften seien. „Damit ist auch die .fortschreitende
Entwicklung' in Frage gestellt. Wer sich an die Erfahrung hält,
kommt niemals auf die Idee einer fortschreitenden Entwicklung.
Alle Argumente, die jemals für eine Entwicklung gesammelt worden
sind, zeigen einem vorurteilslosen Forscher nur, dass es auf dem
Theater des Lebens keine Beständigkeit gibt. Das ganze
empirische Material Darwins zeugt bloss von einem steten Wechsel,
von einer ewigen Veränderung, und erst eine transzendente
Willkürlichkeit gelangt zu der .aufsteigenden Linie des Lebens'."

Doch ist hier jedenfalls eine gewichtige Einschränkung zu
machen. Der Aufstieg des Menschen ist nämlich historisch ganz
sicher bezeugt. Wie es sich mit seiner Abstammung verhalte, so
ist doch unstreitig, dass der Mensch kulturell eine ungeheure
aufsteigende Entwicklung durchgemacht hat. Die Menschheit, die

vor Jahrhunderttausenden anscheinend über ganz Europa hin

jenes obszöne Monstrum der „Venus praehistorica" hegte und

hochhielt, jene Menschheit, die mit dem ungeglätteten Steinbeil
das Mark wilder Tiere aus den Knochen schlug, ist nach den

innern und äussern Lebensmöglichkeiten durch einen Abgrund
getrennt von der Menschheit, die mit der Eisenbahn fahren und
Beethovensche Sonaten hören kann. Der vielverspottete
„Fortschritt" ist zum mindesten insofern reell, als der Mensch — und
in immer steigendem Maße — Erbe wird dessen, was die

vergangenen Zeiten errungen haben. Wie sehr dies aber nicht nur
materiell, sondern auch geistig und seelisch einwirkt, braucht
nicht weiter ausgeführt zu werden. Sogar der Christ, der an

11



Adam und Eva glaubt, wird bereitwillig zugeben, dass eine Menschheit,

welche das Neue Testament sich einverleiben kann, gegenüber

jenen prähistorischen Götzenanbetern als „fortgeschritten"
angesprochen werden muss.

Endlich aber ist der naturalistischen Weltbetrachtung eine
ernste Gegnerschaft erwachsen auf ethischem Boden. Diese Opposition

rechnet wie folgt: wäre Darwinismus und der Naturalismus
überhaupt eine bewiesene Wahrheit, so müsste jedermann sich
ihnen beugen. Nun sind es aber zugestandenermassen
Hypothesen. Als wissenschaftliche Hypothesen mögen sie immerhin
weiter vervollkommnet, nach Möglichkeit ausgebaut werden.
Erheben sie aber den Anspruch, eine leitende Weltanschauung zu

sein, so müssen sie sich gefallen lassen, auch nach ihrem Wert
als moralisches Fundament geprüft zu werden, nach ihrer
Verwendbarkeit für den Ausbau von Leben und Gesellschaft der
kommenden Generationen. Und nun unternimmt diese Opposition
den Nachweis, dass speziell der Darwinismus logisch unvereinbar
sei mit der Moral, und eigentlich alle, und nicht zuletzt die
Darwinisten, wollen, dass der Darwinismus über kurz oder lang
gezwungen sein werde, „entweder die altruistische Moral oder dann
sich selbst aufzugeben". Wer sich für diese Diskussion interessiert,
sei verwiesen auf ein kleines, klar, einschneidend und auch ziemlich

bissig geschriebenes Büchlein der neuesten Zeit; es führt den
Titel: „Die Lehre Darwins in ihren letzten Folgen", von Max
Steiner. Der Verfasser kommt zu dem Endergebnis: „Der
herrschenden Moral ein Fundament zu bauen, ist der Naturwissenschaft

nicht gelungen. Einer neuen Moral Stützpunkte zu bieten,
wurde nicht einmal versucht." Von dieser Opposition wird man
noch mehr hören.

IV.

Also Reaktion? Und auf der ganzen Linie??
Das ist keineswegs unsere Meinung. Diejenigen, welche eine

Reaktion entweder fürchten oder hoffen, haben das Visier auf
zu kleine Distanz eingestellt. Reaktion heisst Zurückgehen auf
den früheren Zustand. Dergleichen ist sogar im politischen
Leben auf die Dauer unmöglich. Auf dem Gebiet des geistigen
Lebens gibt es nie eine Reaktion, höchstens zeitweiligen Stillstand.

12



Man überblicke doch nur das Terrain der engern christlichen
Diskussion aus der Vogelschau, man vergegenwärtige sich jene
in Schweinsleder in den Bibliotheken prangenden homerischen
Hahnenkämpfe der Theologen des siebzehnten Jahrhunderts!
Welche entschwundene, für immer unmöglich gewordene Welt!
Ein Jahrhundert später kämpfte Lessing seinen guten Kampf, aber

so siegreich, dass es uns schwer fällt, seine Gegner wie ihn
selber heute noch theologisch ernst zu nehmen. Zu gleicher
Zeit schlug der grosse Kant mit seinem grossen Hammer eine

Welt in Stücke, die auch nie mehr erstehen wird. Ein halbes

Jahrhundert später erlebte der Kanton Zürich eine kleine Revolution

„im Heugabelsinne der Gewalt", weil sich die Regierung
herausgenommen hatte, den jungen Gelehrten David Strauss an
die Universität zu berufen, der die Lehre von der Gottheit Christi
geleugnet hatte. (Zehn oder fünfzehn Jahre früher hatte man
im Kanton Glarus die letzte Hexe hingerichtet!) Auch diese

Situation ist für immer verschwunden ; was damals weite Schichten
des Landes tief bewegte, ist heute eine tolerierte Meinung selbst
auf Predigerfesten. Die leitenden Ideen selber, Gott, Freiheit,
Unsterblichkeit, werden gerade von den bedeutendsten, auch für
die grosse Masse einflussreichsten Apologeten nur als Positionen
verteidigt; als Gefässe für Aufnahme bestimmter religiöser Schätze.

Aber dieser Inhalt ist ganz anders als ehedem! Wenn es zum
Beispiel einem Denker gelänge, den freien oder den unfreien
Willen endgültig zu erweisen, so würden mit einer solchen
Einsicht gänzlich andere Folgesätze verbunden, als Calvin und seine

Gegner damit verbanden. Ebenso mit Gott! Ebenso mit der
Unsterblichkeit! „Fortschritt des Menschengeistes darf nicht verkannt
werden", hat der alte skeptische Lichtenberg mit Recht gesagt.

Dann ist auch die Naturwissenschaft zu jung, als dass man
vernünftiger Weise erwarten könnte, dass sie schon in der Lage
sei, der Weisheit letzten Schluss zu ziehen. Sie wird seit etwa
drei Jahrhunderten systematisch und im grossen und ganzen nach
den richtigen Methoden betrieben, und nur in einem Teile
Westeuropas. Die besten Methoden sind sogar erst Errungenschaften
neuester Zeit; die besten Beobachtungsinstrumente desgleichen.
Neue grundlegende Tatsachen werden fast jedes zweite Jahr
entdeckt. Es ist noch viel zu früh, eine endgültige Summe zu ziehen.

13



Die absurdesten theologischen und philosophischen Probleme,
die Homoiousia, die Gnadenwahl, haben historisch mehr Zeit
gehabt als diese weltgeschichtliche Sache.

Entscheidend ist, dass die neue Menschheit eine Weltanschauung
haben muss, die Ordnung in das heutige Chaos bringt und auf
Jahrhunderte hinaus wieder Ziele des Lebens für Individuum,
Staat, Gesellschaft feststellen kann. Dass die alte, traditionelle
diese Hoffnung für immer aufgeben muss, dass sie auf Defensive
und Toleranz angewiesen ist, bleibt auch ihren wirklich einsichtigen
Anhängern nicht verborgen. Dass die Ansätze zu einer neuen
nicht von ferne genügen, wird ebenfalls immer deutlicher. Allein
solche tiefen wahren Bedürfnisse setzen sich durch, und
wahrscheinlich ist es der geheime Sinn all des ungeheuren Strebens
und Ringens der letzten Jahrhunderte, zu diesem Ziele zu führen.

So glauben wir denn nicht an Reaktion, noch an Stillstand,
sondern daran, dass eine grosse Synthese sich vorbereitet.
Genauer gesprochen: wir glauben, dass derjenige grosse Mensch
oder diejenigen grossen Menschen kommen werden, die fähig
sind, in ihrem allumfassenden Geiste alte Wahrheit und neue
Einsicht zu einem leuchtenden Ganzen zusammenzudenken und
dieses als Fackel dem Geschlecht voranzutragen. Wir glauben
auch, dass die bisherige Menschheit die Lebensmöglichkeiten des
Menschen nicht erschöpft hat, dass Seher und Dichter neuer
Ideale des Lebens möglich sind und kommen werden. Ein alter
indischer Spruch besagt: „Es gibt viele Morgenröten, die noch
nicht geleuchtet haben." Dies ist unser liebster Glauben.

DD

WINTERNACHT, Drama in drei Akten von Karl Friedrich Wiegand,
ist nun im Verlag von Huber & Co. in Frauenfeld als Buch erschienen.
Was schon in der Besprechung von Robert Fäsi im 10. Heft von „Wissen
und Leben" hervorgehoben worden ist, kommt beim Lesen ebenso gut zur
Wirkung wie auf der Bühne: der gedrungene, knappe, nie ins Banale
fallende Dialog, der wohl am ehesten von allen Qualitäten dieses Stückes
Treffliches von den künftigen Werken des jungen Dramatikers erhoffen
lässt. A. B.

OD

14


	Rückblick und Ausblick

