
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1908)

Artikel: La psychologie du pardon

Autor: Secretan, Et.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von sich gegeben, und ist, wenn es losgelassen wurde, wann auch nur ein
geringer Theil der Sehne ganz geblieben war, leicht und ohne Beschwerung
fortgelaufen. Ich habe einen Hund, dem beyden Fersen-Sehnen halb
durchgebohrt waren, auf beyden Hinterfüssen gehen, und einen Bok, dem beyde
Fersen-Sehnen zur Hälfte durchschnitten waren, frey laufen gesehen. Bey
einem andern Hunde, dem blos der innere Wadenmuskel ganz geblieben
war, und bey dem die zerschnittenen Sehnen der äusseren Wadenmuskeln
sich in eine Art eines Knottens zurück gezogen hatten, habe ich keinen Zufall
beobachtet, da ich das Thier bewachen liess. Auch sind die Wunden aller
Sehnen sehr leicht, und blos durch Hülfe der Natur, ohne die geringste
Arbeit und Mühe, und ohne den geringsten Zufall geheilet."

(Schluss folgt.)
LUZERN. FRANZ HEINEMANN.

LA PSYCHOLOGIE DU PARDON.
(REPONSE A M. LE PROFESSEUR MENTHA.)

In den folgenden Seiten veröffentlichen wir eine Antwort von Herrn
Pfarrer Secretan auf den Artikel Mentha über Gaston Frommel. Wir sind
weder mit der Form noch mit dem Inhalt dieser Antwort einverstanden.
Gaston Frommel (f 1906) hat seit Jahren in der welschen Schweiz und
besonders in protestantischen Kreisen eine ziemlich grosse Berühmtheit
erlangt; in der deutschen Schweiz ist er weniger bekannt. Wir hätten es

gerne gesehen, wenn Herr Secretan hier das Gesamtbild des Ethikers
Frommel skizziert hätte, statt eine theologische Diskussion mit Sticheleien
gegen Herrn Mentha anzuspinnen. Wir wollen jedoch dem Grundsatz treu
bleiben: Audiatur et altera pars. die Redaktion.

Le 19me numéro de „Wissen und Leben" contient une protestation
de M. le professeur Mentha contre la modeste petite brochure de Gaston
Frommel intitulée: La psychologie du pardon.

M. Mentha croit cette protestation nécessaire, et se fait une gloire
d'être en Suisse le premier à l'élever. S'il était le premier dans l'univers
— et il l'est peut-être — que serait-ce!

Ce qui concourra à faire parler de notre critique dans le monde des
lettres, c'est l'indépendance avec laquelle il s'attaque à la vogue qu'un
groupe d'amis enthousiastes ont donnée à l'œuvre de celui dont chacun
regretta profondément la mort prématurée. Le laïque de Neuchâtel écrit:
„Ceux qui disposent chez nous de la renommée des vivants et des morts
l'ont déclaré le digne successeur de Vinet, ce qui est l'éloge suprême en
matière de profondeur religieuse, de rectitude morale, de pénétration
critique et de goût littéraire. Ses amis recueillent pieusement tout ce qui est
sorti de sa plume et à l'occasion de chacun de ses ouvrages on a répété
les mêmes louanges comme une liturgie consacrée."

330



M. Mentha fait-il de l'esprit? S'il le fait, il le fait trop tôt; et je
suppose fort que l'humble et paisible Frommel n'est pas entré souvent en
contact avec le professeur de droit; car si ce dernier l'eût connu, il ne
l'eût pas traité d'esprit impérieux, et surtout ne l'eût pas cru capable de

penser ceci: „Quiconque ne sent pas comme moi est un être de moralité
suspecte."

Il était noble, débonnaire et large, Frommel. Nombre de ses idées,
entre autres sa conception de l'expiation, je ne les partage pas. 11 est en

général trop mystique pour moi. Son style me paraît trop ampoulé; les
inversions de ses adjectifs m'agacent. Mais, tout en n'aimant pas
certains côtés d'un homme et de son œuvre, on peut et l'on doit pourtant
respecter l'un et l'autre.

Notre critique ferait-il excuser ce qu'il y a d'acerbe dans ses attaques
par la justesse de ses observations et la supériorité de sa psychologie?
Ou bien son ironie est-elle simplement l'action réflexe d'un esprit très
perspicace et très sensible que l'erreur énerve? Très douteux, tout cela. Voyez
en plutôt un exemple pris dans son article: „L'expérience commune à

laquelle il fait appel, c'est la souffrance que le pardon coûte toujours à

celui qui pardonne, affirmation audacieuse qu'il (Frommel) est, je
crois, le premier à poser."

M. Mentha reste tout surpris d'apprendre que le pardon coûte toujours
une souffrance. Il trouve cette affirmation audacieuse. Il ne l'avait jamais
entendue. Quel cœur d'or et quel bénévole entourage sont les siens! A
l'église par exemple, par un beau matin de printemps, alors que nature,
toilettes, orgue et prêche évoquent l'universelle harmonie, l'on pourrait
nourrir un instant l'illusion que pardonner est naturel au cœur de la
créature; mais dans une étude d'avocat, au tribunal, partout où la rancune se
révèle telle qu'elle est, je ne crois pas.

Et maintenant, preuves en mains, justifions nos propres jugements sur
la psychologie de M. Mentha.

Résumons Frommel. Il dit:
1° Nous n'accordons le pardon véritable qu'au repentir du coupable.
2° Le repentir n'est jamais égal à l'offense.
3° Le repentir ne peut compenser le mal. Celui-ci doit être expié par

une souffrance complémentaire.
4° C'est l'offensé qui apporte ce complément, en souffrant pour pouvoir

accorder le pardon.
5° Celui qui remet l'offense achève ainsi la juste expiation commencée

par le repentir.
M. Mentha déclare le numéro 1 incontestable. Il surenchérit même:

„Sans le repentir du coupable nous n'avons aucune raison de renouer
avec lui et la rupture subsiste." En psychologie comme en jurisprudence
il faut être aussi précis que possible. Or que signifie le „accorder le
pardon" de Frommel adopté par M. Mentha? S'agit-il du prononcé du
pardon ou du don fait par le cœur avant le repentir du coupable? De

331



cette apparente subtilité dépend cependant la compréhension de la
souffrance et de la joie que le pardon procure à l'offensé. Frommel pense
sans doute au don préalable. M. Mentha pense au prononcé. L'un et
l'autre, étant incomplets, restent obscurs. En outre, le dernier oublie que,
pour pardonner, le cœur a des raisons que la raison ne connaît pas, et
que ces raisons bien souvent conduisent à renouer sans raison apparente.

2. M. Mentha déclare que le repentir peut parfois excéder le faute.

Ici, le laïque paraît avoir raison du théologien. En effet, à la suite de
certaines fautes, la profondeur de notre repentir peut être telle, que
l'offensé lui-même en reste confus. Il suffit pour cela que nous l'aimions plus
qu'il ne nous aime, que nous estimions davantage certain trait de son
caractère qu'il ne les estime lui-même, ou que nous jugions notre faute plus
grave que lui ne le fait. C'est très simple. Ou bien: formée sous une
certaine discipline morale et religieuse, notre conscience s'en est assimilé les
ordonnances au point que celles-ci sont devenues le mot d'ordre de notre
conduite au même titre que les lois fondamentales du devoir. Nous nous
émouvons alors gravement de la transgression de ces ordonnances, en
raison du degré auquel ces dernières nous ont pénétré. Le repentir excédera
la faute.

Toutefois, Frommel a vu les choses de plus haut et les a senties plus
profondes. Il a pesé le repentir non au poids de la faute concrète mais à
celui du péché. Et il a eu raison; car même dans les cas précités, ce n'est
pas vraiment la faute du moment qui est la cause véritable du profond
repentir. La faute isolée n'est que la goutte d'eau dont déborde la coupe.
Le repentir est bien provoqué par la faute, mais sa profondeur est issue
d'un sentiment intime, envahissant, insupportable de culpabilité générale.
M. Mentha semble n'avoir pas saisi ce qui préoccupait Frommel, c'est à

dire le sentiment du péché, en lui et dans l'humanité. Qui l'a éprouvé
une fois, véritablement, le sent ressusciter à chaque nouvelle faute de quelque
importance ; surtout que nous péchons chacun dans nos domaines, selon
certaines données de notre tempérament ou de notre caractère, et que
chez les autres nous voyons mieux les fautes qui ne sont pas du type des
nôtres. Qui est arrivé à sa conscience morale et a par conséquent réellement

reconnu sa responsabilité à l'égard de l'humanité, se sent toujours
en dessous de son devoir. Le pardon reste le pardon, la réconciliation
reste la réconciliation, mais le sentiment du devoir non accompli et celui
de la persistance du mal restent aussi ce qu'ils sont.

Lorsqu'enfin l'homme est parvenu non seulement à sa conscience
morale, mais à sa conscience spirituelle, c'est à dire qu'il a reçu de l'esprit
de Dieu la véritable estimation des valeurs et le vrai sens de la vie et de

son être, il conçoit si haute et si grande sa responsabilité envers Dieu et
envers les hommes, il garde une telle impression de la sainteté entrevue

que, de l'aveu même de la conscience personnelle, son repentir non seulement

n'excède, mais ne contrebalance jamais la faute.

332



Encore une fois, la faute n'est que la résultante d'un état intérieur
débordant de culpabilité. Si M. Alentha n'a jamais éprouvé cela, il ne peut
comprendre ni Monod, ni Vinet, ni Frommel, ni la gravité de la vie
chrétienne, ni la consécration des ouvriers du Christ.

Ici comme ailleurs, en semblable matière, la question repose sur le
sentiment non des péchés, mais du péché. Les estimations, et les points
de vue que fournit à l'homme le sentiment de son péché différent
absolument quantitativement et qualitativement de ceux que fournit l'impression
seule de ses péchés.

De ce sentiment dépend aussi la conception que l'on a de Christ et
de sa croix. La page de Frommel sur ce sujet — page que M. Mentha
dépouille de son contexte en lui laissant un air redondant — n'est pas
„très caractéristique par sa magnifique inexactitude". Malgré certaines
expressions maladroites, une fois replacée dans son cadre elle est même belle
et fort juste. Ce n'est pas ici la place de donner à notre critique une
explication de ce qu'il y a d'unique dans la croix. La lumière doit lui
venir d'ailleurs.

Passons à l'article 3. Je suis heureux cette fois de pouvoir dire à M.
Mentha que, comme lui, je n'ai pas compris le professeur de Genève. Mais
j'ai encore moins saisi celui de Neuchâtel. Nouvelle confusion: ni l'un
ni l'autre de ces deux messieurs ne s'est appliqué à distinguer entre la
faute, le mal et leurs conséquences. La faute est concrète, le mal est
abstrait et les conséquences, complexes et continues, sont indéfinissables
dans leur ensemble. Tous trois s'expient, mais de façons différentes. Sans

que le repentir soit égal à la faute, il expie pourtant, c'est à dire que le
coupable paye à la loi morale une partie de ce qu'il lui doit en lui
rendant honneur et justice. Puis le coupable se soumet volontairement à la
loi reconnue souveraine et bonne. De la transgression de la loi a découlé
le mal, et avec lui certaines conséquences qui agissent jusque dans les
générations lointaines, sans que ces dernières connaissent l'origine de leurs
expiations. L'offensé, lui, expie en souffrant pour arriver à pouvoir
pardonner. Il expie de plus les conséquences spéciales de la faute; puis il
en expie avec tous les autres les conséquences générales.

Après cela, que veut dire M. Mentha lorsqu'il prétend que „ce qui est
absolument nécessaire (le repentir) devrait être aussi suffisant!" Suffisant

pour qui ou pour quoi?
M. Mentha espère en la puissance merveilleuse de cicatrisation

qui se trouve dans la vie. Nous aussi. Puisse-t-elle cicatriser beaucoup
de choses. Cependant la vertu de cette puissance n'est efficace que dans les
conséquences de la faute, ainsi que notre critique essaye de le prouver
par l'exemple, fort peu adéquat d'ailleurs, de l'expulsion des Huguenots
hors de France. Toutefois, si la cicatrice est ici utile et nécessaire, elle
n'est pas suffisante. La partie ressoudée peut devenir plus résistante
qu'avant; elle n'en reste pas moins ressoudée et moins vivante. Oui, on

333



perd d'un côté pour regagner de l'autre. La France perd son élite, et
l'Europe s'enrichit. Cependant la France n'en trouve pas moins cela
insuffisant, et son expiation dure encore.

Nous revenons à la thèse 4. Elle en vaut la peine. Je me sers de
la phrase d'attaque de M. Mentha, je la tourne contre lui, et je dis à mon
tour, en y ajoutant deux négations: „Mais le plus étrange c'est cette
affirmation que le pardon n'est pas douloureux et ne coûte pas une
souffrance qui passe parfois les forces humaines." Vraiment? C'est sans
souffrance que vous arrivez à pardonner? On vous marche sur le cœur, on
insulte votre maître, on gaspille votre fortune, et vous vous retournez pour
remercier cet excellent ami qui vient de vous procurer la joie de lui
pardonner. Là, vrai, c'est un service qu'il vous a rendu. Dites-lui donc
merci 1 En voilà bien d'une magnifique inexactitude! Et pour affirmer que
le pardon ne coûte aucune souffrance, l'on fait appel à la soi-disante sérénité

avec laquelle le Christ aurait prononcé le: „Père pardonne-leur." M.
Mentha suppose que Frommel a oublié la parabole de l'enfant prodigue.
Je crains que lui n'ait oublié Gethsémané. C'est au jardin des oliviers (et
à travers quelles souffrances!) que Christ a conquis le calme intérieur et
remporté la victoire qui lui permettent, du haut du Calvaire, de prononcer
le „Père pardonne-leur" dans lequel la conscience simple voit, elle, la plus
belle des victoires de l'esprit sur la chair. Ici, comme ailleurs encore dans
la vie, c'est au prix de souffrances qui dépassent les forces humaines que
l'on arrive à pouvoir accorder le pardon.

L'erreur de M. Mentha découle de nouveau d'une confusion. Il n'a pas
suffisamment pris garde — et Frommel d'ailleurs non plus — à la
différence entre arriver à pouvoir accorder le pardon et prononcer le
pardon. En voulant traiter le même sujet, ces messieurs parlent donc de

deux choses différentes. Frommel souffre pour pouvoir accorder le pardon
et M. Mentha se réjouit de pouvoir le donner. Mais pourquoi railler celui
qui souffre? M. Mentha écrit: „Oh!" (Ce „Oh!" est charmant. A lui seul
il couvre de ridicule Mais qui?) Donc, puis qu'il y est: „Oh! que la
parabole de l'enfant prodigue devait scandaliser M. Frommel Qu'il devait
s'affliger d'y voir tant de grâce et d'élan! (M. Mentha devient poëte.) Hélas!
ce père, oubliant dans son allégresse d'abandonner les réalités centrales
de sa vie personnelle, et faisant égorger le veau gras au lieu de se vider
lui-même de son essentiel contenu, ce père, âme légère et frivole, n'entendait

rien sans doute à la psychologie du pardon !" Voilà. Je dois avouer
que ces „réalités centrales" et cet „essentiel contenu" de Frommel prêtent
extraordinairement le flanc à la caricature. Toutefois pour être amusant,
le caricaturiste ne doit pas tomber dans la faute qu'il prétend flageller.

Frommel se trompe donc, lorsqu'il prétend que c'est sans compensation

que dans l'offense s'abîme tout une part de nous-mêmes. Ce

qui s'abîme, ce sont les éléments inférieurs de l'être humain. La
compensation est grande au contraire. Elle se trouve dans l'ennoblissement,
l'élargissement, l'approfondissement de notre réelle personnalité intérieure.

334



Il faut distinguer entre les souffrances que procure l'offense elle-même
et les souffrances que nous traversons pour pouvoir vraiment aimer
davantage. Les premières détruisent, et elles font bien ; les autres sont les
souffrances créatrices de notre personnalité spirituelle. „II m'est bon
d'être humilié" s'écriait un psalmiste. Et lorsque J.-Christ dit aux siens

que c'est 70 fois 7 fois qu'ils doivent pardonner, il ne leur propose pas,
comme le croit M. Mentha, le pardon à „jet continu" des âmes
superficielles que condamne si sérieusement Frommel, mais il grave dans leur
conscience et impose à leur cœur le devoir de mourir à soi-même pour
revivre par l'esprit de Dieu.

D'où procèdent donc les luttes auxquelles nous avons accordé quelques
instants? De confusions, comme c'est le cas si souvent. Ces confusions
et ces manques de précision se trouvent déjà dans l'exposé de Frommel,
et elles se retrouvent, aggravées par l'esprit de l'article, dans les pages de

son critique.
La faute et ses conséquences sont deux. Le péché et les péchés sont

deux. L'expiation de la faute et celle de ses suites sont deux. Arriver à

pouvoir accorder le pardon et prononcer le pardon sont deux. Les
souffrances causées par l'offense et celles que réclame la victoire sur soi-même
sont deux. Distinguons.

Et maintenant: que Frommel ait voulu défendre la conception pagano-
juive de l'expiation par le sang de J.-Christ, d'accord. M. Mentha ne
l'a pas découvert tout seul, quoiqu'il se l'imagine. Frommel le lui a dit
en commençant, incomplètement il est vrai, comme s'il n'osait pas le dire,
pressentant que sa cause était perdue d'avance. Mais M. Mentha sait lire
entre les lignes!

Ensuite : que le procédé apologétique de Frommel soit sujet à caution,
et que son parallèle entre notre pardon et le pardon de Dieu soit boiteux,
cela se sent, si cela ne peut pas s'expliquer. Comment saisir ce Dieu qui
souffre et expie indéfiniment! En tout cela je suis absolument d'accord
avec M. Mentha qui, je l'espère, voudra bien m'en tenir compte. Je suis
d'ailleurs à l'avance rassuré sur son esprit de miséricorde. Il aura la joie
de me pardonner.

ZÜRICH. ET. SECRETAN.

SCHWEIZER PRESSRUNDSCHAU.
In den „Neuen Zürcher Nachrichten" vom 10. August lesen wir

eine Entgegnung auf die Proteste Willy Lang's in der „Neuen Zürcher
Zeitung" vom 29. Juli, wo er die Angriffe von Luzerner Dunkelmännern gegen
die Schwingergruppe Siegwart's unter die Lupe nimmt. Der Artikel der
„Neuen Zürcher Nachrichten", der Franziskus Ferrarius gezeichnet ist,
nimmt ein eigentümliches Sexualempfinden als die Basis dessen an, was
er christliche Kunst nennt, und was er unter diesem Namen für sich und

335


	La psychologie du pardon

