
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1908)

Artikel: Hermann Kutter : eine Skizze

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMANN KUTTER.
EINE SKIZZE.

Auch dein Teil am Ganzen
schaut und zielt stets auf das
Ganze, ob er auch ganz klein sei.
Dir aber ist es gerade in dieser
Hinsicht unklar, dass jedes Leben um
jenes Ganzen willen entsteht, damit
das glückliche Sein entstehe, das dem
Leben des Ganzen gehört. Denn
dieses wird nicht um deinetwillen,

sondern du um seinetwillen.

Plato.

„In der Emanzipation des Menschen von alier Autorität liegt
der Fortschritt.

Der Fortschritt nach dem lebendigen Gott.

Erst wenn der Mensch sich selbst ganz erfasst hat, vermag
er auch den lebendigen Gott zu ergreifen.

Der Intellektualismus ist der grosse Feind unseres Lebens.

Wissenschaft und Kunst sind ein Spiel, können und sollen
nicht mehr sein als ein Spiel.

Die grossen Realitäten liegen in uns selbst — nur hier.

Wir aber leben und weben und sind in Gott."

* *
*

Mit diesen Worten hat Hermann Kutter sein Werk
abgeschlossen, das seine gesamte Anschauung zusammenhängend
vorträgt. Seither hat er in kleinern Werken das Prinzip des

unmittelbaren Lebens auf mehreren einzelnen Gebieten ausgeführt.
Diese Bücher sind im Gegensatz zum erstgenannten sehr bekannt
geworden und haben einer Flut von Kundgebungen gerufen, die

grösstenteils einen völligen Mangel an Verständnis und
Orientierung aufweisen. So gern ich nun bereit bin, hier über Kutter
zu sprechen, so eng sind doch die Grenzen, die ich mir zu ziehen
habe. Von einem Porträt kann keine Rede sein; es muss eine
Skizze werden. Aber eins wird sie doch leisten wollen — den
Nachweis nämlich, dass die Zeugnisse von Kutter's Erleben völlig
einheitlich und organisch sind, was ihren wesentlichen Gehait

284



angeht, und dass sich jede gründliche Polemik gegen ihn in eine
Polemik gegen die tiefsten religiösen Positionen verwandelt1).

Wenn Kutter's Hauptverlangen, das nach dem unmittelbaren
Leben, sinnlos ist, dann ist die grösste Potenz der Weltgeschichte,
das Leben Jesu, wertlos und grundsätzlich aufgegeben.

Es ist ja bei der Art, in der gemeinhin gelesen und rezensiert
wird, nicht verwunderlich, wenn die Struktur dieser Erscheinung
vielfach nicht klar wurde. Von vielen hat er gelernt und ist doch
keines Schüler. Er ist „rückständig" genug, zu glauben, dass das
Leben schlechthin, die Liebe „frei vom Bann der Welt und vom
Wahn der eigenen Seele" — das Leben Gottes in Jesu wirklich
real gewesen sei.

Daher hindert ihn auch nichts, an eine sozusagen schrankenlose

geistige Macht Jesu zu glauben. Schon deshalb nicht, weil
die experimentelle Basis für die Nachprüfung der Möglichkeit
seither gefehlt hat.

Dabei ist er modern genug, um aller Tradition gegenüber
die äussere Autorität abzulehnen und für jede persönliche Aussage

persönliches Erleben zu fordern. Modern genug, um jeden
lebendigen Fortschritt im Namen Gottes zu begrüssen. Modern
genug, um auch in der Sozialdemokratie Realisierungsmöglichkeiten

christlicher Ideale, Leben aus Gott zu erkennen. Modern

genug, um alles Bestehende für unzulänglich zu erklârën und doch
an den Aufgang des Lebens zu glauben.

Vor allem: er bildet eine vielen heute kaum vorstellbare
Synthese. Ich kenne nicht manchen Menschen, der das
Charakteristische besonders der heutigen jüngern Generation, ihre uner-

Wie wenig überflüssig das ist, bewies kürzlich wieder Fr. W. Foerster
durch ein von Oehninger (Unser Amt in unsrer Zeit, St. Gallen 1908)
publiziertes, völlig verständnisloses Urteil. Dort wird behauptet, Kutter verstehe
weder das Christentum, noch den Sozialismus, lehre „nur soziale Moral mit
etwas lebendigem Gott" (so heisst es wirklich) und wolle das Christentum
auf den Sozialismus retten, ohne zu sehen, dass dieser abgewirtschaftet
habe. Zur ausführlichen Polemik ist hier nicht der Ort; aber soviel ist
doch wohl klar: Einem Manne, der sein Leben daran setzt, alle Gebiete
des Lebens auf das religiöse Prinzip zu beziehen und zu verlangen, dass
dieses nicht nur behauptet und gelehrt, sondern überall durchgeführt
werde, Verständnis mit einem Federstrich abzusprechen, ist für einen
Philosophen — Ethiker — und Pädagogen von Fach ein starkes Stück.
Das wird auch dadurch nicht besser, dass Foersters Einfluss auf weite
Kreise in einigen wesentlichen Punkten erfreulich zu nennen ist.

285



bittliche Kritik gegen jede Phraseologie und ihren gerade dadurch
so heissen Durst nach den wirklichen Quellen des Lebens, besser
verstünde als Kutter. Darin ist er ganz jung geblieben. Und
dabei ist er ausschliesslich religiös orientiert. An ihm
ist mir klar geworden, was Paulus meint, wenn er von Leuten
redet, die das Charisma des Glaubens haben.

Denn soviel auch von Religion und Religiosität geredet und
geschrieben wird : religiöse Orientierung gehört doch zu den seltensten

Phänomenen. Sie ist im Grunde eine Art von genialer
Begabung und von der Bildungsstufe vollkommen unabhängig.

* *
*

Kutter ist von historischen Studien ausgegangen. 1897 und
1898 gab er zwei Arbeiten zur Kirchengeschichte: „Clemens Ale-
xandrinus und das neue Testament" und „Wilhelm von St. Thierry,
ein Repräsentant der mittelalterlichen Frömmigkeit". Aber es ist
schon hier klar: das eigentliche Interesse ist durch den geschichtlichen

Stoff und seine Darstellung nicht befriedigt. Die eigentliche
Frage ist schon hier, ob dieser Typus der Frömmigkeit die Kraft
der Zukunft sei, ob die Ablehnung der Aktivität, die
Verneinung des Lebens, die Verinnerlichung auf Kosten der sozialen
Anlagen die religiöse Potenz enthalte und fördere. Und schon
hier wird der Unterschied zwischen Innerlichkeit und Aussenwelt,
die Absonderung des individuellen Wachstums von dem Wohl
der Gemeinschaft mit aller Klarheit abgelehnt. 1901 folgten die

Predigten über Lukastexte: „Die Welt des Vaters"1). Was andere

wollten, wenn sie nach der „Religion Jesu" suchten, ist hier
ohne den verhängnisvollen Fehler geleistet, der dabei leicht

genug unterläuft: dass über der Identität der Anlage des Mensch-
tums Jesu und des unsrigen die kolossale Differenz der
wirklichen Potenz und der Aktualität übersehen wird. Das Interesse
an diesen Jesusgeschichten ist bei Kutter nicht sentimental, nicht
bloss wissenschaftlich, nicht bloss künstlerisch, sondern im

eigentlichsten Sinne vital — hier ist unser eigentliches Leben,
aber wirklich. Es ist für uns da; denn sein Anschauen stärkt
den Willen zu dieser vollkommenen inneren Freiheit, die für
grosse Scharen das Ideal und für Jesus die Realität war.

1) Zürich. Fäsi & Beer, 1901. 235 S.

286



Auch hier eine bemerkenswerte Synthese des konservativen
und modernen Elementes. Ein schrankenloses Zutrauen zu der
Macht des Lebens, eine Allgemeinheit der Möglichkeiten. Und
dabei eine ätzend scharfe Kritik an allem Vorhandenen, das dieses
Leben repräsentieren oder gar mit Beschlag belegen will. Eine
scharfe Absage an das Seiende um des willen, das wirklich ist
und daher auch wirklich sein muss.

Dann kam1) „das Unmittelbare". Es ist eine Art Geschichte
der Entwicklung des Geistes und geht von dem Problem des

Intellektualismus aus — von dem Denkzwang, der uns die Dinge
nahe bringen will und uns zu dem Zweck von ihnen entfernt, von
der Tatsache, dass das Bewusstsein die Scheide zwischen Subjekt
und Objekt erst schafft, von dem alten faustischen Wissensproblem.

Natürlich : eine Einheit ist analytisch nicht herzustellen.
Und für die Synthese fehlt das Kriterium der objektiven Gewissheit.

Begriffen werden nur Identitäten. Daher wird der Wille
als primäre positive Grösse eingeführt, seine Entwicklung als
Recht und Moral aufgezeigt und endlich wie diese auch die
„Religion" im Sinne einer unbedingte Autorität beanspruchenden
Summe von Vorstellungen und Geboten als transitorische
Erscheinung bezeichnet. „Jenseits von Gut und Böse" wird einst
das wirkliche Leben sein. Und „wer eine lebendige Seele hat,
wird keine Religion brauchen" (Carlyle).

Wer die scheinbare Paradoxie dieser Behauptungen zu gross
findet, wird gut tun, sich an der Schilderung Jesu und des
historischen Christentums klar zu machen, was eben der Unterschied
zwischen Leben und Sehnsucht, Verehrung, Bekenntnisaneignung,
Gesetz ist. Der Katholizismus ist für Kutter der Inbegriff des

erstarrten, Religion gewordenen Lebens, das sich in der Reformation
dagegen aufgelehnt. Und hier wird der Sinn des eingangs zitierten
Satzes über die Autorität klar. Eine wirkliche innere Autorität,
das heisst eine geistige Gemeinschaft ist erst möglich, wenn die
äusserliche Autorität fällt, wenn die Religion nicht mehr bloss
„eine Macht über die Gemüter ausübt", sondern die Gemüter

*) „Das Unmittelbare". Eine Menschheitsfrage, dargestellt von Lie.
Hermann Kutter, Pfarrer am Neumünster in Zürich. Berlin, Reimer, 1902.
342 S.

287



selber aus der Kraft Gottes leben und an dem ihr Leben nähren,
in dem das Leben des Vaters offenbar geworden ist.

Diese Stellung aber ist nur religiös zu begründen, ähnlich
wie Schelling und Lotze ihre positive Philosophie fundiert haben.
Dieses Leben ist mit keiner Betriebsamkeit zu beschaffen, mit
keinen Leistungen zu erwerben. Der Geist weht, wo er will. Und
die zweierlei Pole der Lebenshaltung werden deutlich : die freudige
Gewissheit des eigenen Lebens und die Klarheit, schlechthin
gesetzt zu sein, ohne Zutun das Leben zu haben. Und daher
auch die sozusagen aktive Demut, trotz aller Einsicht in die
individuelle Unzulänglichkeit auch dem Einzelleben positiven Wert
zuzuschreiben.

Von da aus ist ohne weiteres verständlich, was Kutter seither
geschrieben hat. „Sie müssen"3) stellt die Erscheinung der
Sozialdemokratie unter den Gesichtspunkt der (im höhern Sinn)
religiösen Weltbetrachtung. Nicht das Bekenntnis, sondern der Glaube
und Wille zur Tat machen den Wert des Menschen aus. Und

wenn die Sozialdemokratie im Prinzip des Kampfes gegen den

Mammonismus und zum Teil auch in der Tat Elemente des

Evangeliums aufgenommen hat und an ihre Realisierung wirklich
glaubt, so gleicht sie für Kutter dem Mann im Evangelium, der
einen Befehl erst von sich wies und ihn dann doch erfüllte, während

sein Bruder ja sagte und nichts tat.
Wer freilich unter Glauben Aneignung fremder Glaubenssymbole,

gewaltsames Einreden ungewisser Gedankenmassen
versteht, wird hier nicht mitgehen. Ohnehin gehört viel Verständnis
für Kutters Art dazu, um zu begreifen, dass ihn jene Presse und die

häufige Beschränkung des allgemeinen Brudergedankens auf die
Partei nicht abhält, für die sittliche Bedeutung und die lebendige
Kraft der Bewegung einzutreten. Dabei hat er oft genug gesagt,
dass die Beschaffung der sicheren Existenz für alle — durch die

Sozialisierung der Produktionsmittel — nicht das Ende, sondern
erst wieder der Anfang des Weges zum Leben sein werde. Aber
es geht einfach nicht an, die Brotfrage wegen ihrer Materialität
als belanglos zu betrachten. Es lässt sich wirklich nicht bestreiten:

3) „Sie müssen". Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft.
Zürich, dann Berlin, 1904 usw. Auch französisch, englisch, russisch, schwedisch

und holländisch.

288



die Sorge, wie man Nahrung findet, ist manchmal nicht so
unbegründet. Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, aber auch vom
Brot. Und gerade weil in der christlichen Gesellschaft im allgemeinen
die Ziele und die positive Arbeit der Partei kaum irgend gerecht
eingeschätzt worden sind, weil vor allem immer jene zuerst nach
dem „Glauben" gefragt werden statt nach den Früchten, und
weil endlich der soziale Wert der Menschen nicht darin besteht,
was sie vornehmen oder meinen, sondern was durch sie
geschieht1), darum war das Buch ein Ereignis und eine Korrektur
der Orientierung.

„Gerechtigkeit"2) wendet den Gegensatz des Paulus von
Gesetz und Evangelium auf unsere Tage an. Es handelt sich um
denselben Gegensatz, der im „Unmittelbaren" zwischen „Moral"
und „Leben" statuiert wurde. Die Moral beschreibt, wie das
Leben sein sollte, ohne die Kraft zu haben, es zu schaffen. Das
Gesetz war ein Wegweiser auf Christus; das Negative, die
Erkenntnis des eigenen Todes, konnte es wecken, das Leben nicht.
Dieses aber, in Jesus offenbar, und auch dem Paulus noch
Erlebnis, hatte das Gesetz prinzipiell überwunden. „Sollen" und
„Müssen" ist der Gegensatz. Und das Grosse tut nur, wer nicht
anders kann. So sehr nun auch das Gesetz — für uns also die

„christliche Ethik" und in gewissem Sinne auch die Dogmatik —
Richtiges verlangt, so gross ihre pädagogische Bedeutung gerade
auch für die Selbstkritik ist — sie ist doch nur die Schale für
wirkliche Erlebnisse.

Nach ihr sollen wir niemand verurteilen. Denn die

Formulierung, die Wahl der Symbole ist wesentlich individuell
J) Dieser Standpunkt lässt es uns als durchaus unverständlich

erscheinen, wie es möglich ist, die Heilsarmee, wie es im ersten Heft dieser
Zeitschrift von hochstehender Seite geschah, in einer Linie mit dem
Spiritismus und dem Qesundbeten als „traurige Verirrung" aufzuführen, die man
„bekämpfen, aber als Symptom wohl beachten müsse". Und das in
denselben Tagen, in denen in derselben Stadt Zürich die Heilsarmee eines
ihrer neuen sozialen Hilfswerke unter Assistenz weiter öffentlicher und
privater Kreise einweiht. Das ist Leben; das sollte man um so mehr
und dankbarer anerkennen, als von einer gewissen Bildungsstufe an ohnehin

niemand — intra et extra muros — in den Verdacht kommt, das äussere

Gebaren der Heilsarmee irgend ästhetisch zulänglich zu finden.
2) „Gerechtigkeit". Römerbrief I—VIII. Ein altes Wort an die

moderne Christenheit von Hermann Kutter, Pfarrer am Neumünster in Zürich.
Berlin 1905.

289



und auch in erster Linie individuell wesentlich. Freilich,
das ist Menschenlos: „Bald fehlt uns der Wein, bald der Becher".
Aber das erstere ist schlimmer. Welche der Geist Gottes treibt,
die sind Gottes Kinder. Und zwar jetzt, heute, nach innen und
aussen. Das Leben ist nur an die Freiheit gebunden, und
ist in aller Gebundenheit frei.

Endlich sei „Wir Pfarrer" erwähnt1). Wer Kutter kannte,
fand keine Überraschungen darin. Er wusste, dass auch hier
dem Traditionalismus das Zeugnis vom Leben entgegentreten
würde. Denn Belehrung und Moralpredigt kann heute die
Aufgabe der Kanzel nicht mehr ausmachen. Vermittlung lebendiger
Kraft kann einzig der Kirche ihre Bedeutung erhalten und
steigern. Dass das hier von einem Pfarrer gesagt wird, ist das
Wesentliche. Und dass er keine Mittelchen angibt, kein Programm
aufstellt, keine Schule bildet, all das liegt im Wesen der Sache:
das Organische wachse, wie es muss, nicht wie es soll.

Derselbe Wille zur Zukunft, derselbe Glaube, dass Gottes
Reich — nicht die Theokratie — auf Erden kommen müsse,
dieselbe Forderung, sich daran zu orientieren. Nur steht hier
alles im Dienst des Gedankens, das spezielle Gebiet des Kirchen-
tums von dem allgemeinen Standpunkt aus zu beleuchten.

Im Sommer 1908 endlich ist bei Haessel in Leipzig „Die
Revolution des Christentums" erschienen (275 Seiten). Es ist eine

Art Einleitung zu den übrigen Schriften und zeigt mit einlässlicher
Analyse des fommen Bewusstseins, wie die einwärts gekehrte
Beschaulichkeit nicht der weltüberwindende Glaube sei, soviel Kraft
auch darin verborgen sein möge. Sondern die Liebe sei das

ewige Licht, wie es Rosegger einst im Bilde zeigte. Und die
Synthese ist wieder „der lebendige Gott" — wahrhaftig kein „steifes
Gerechtigkeitsprinzip", sondern als Vater alles Lebens gefasst und
als Voraussetzung des Glaubens, der durch die Liebe tätig ist.
Nicht Endzweck ist der Glaube des einzelnen, sondern Vertrauen
und Hoffnung bezeichnen den Zustand des Geistes, der Liebe

0 „Wir Pfarrer" von Hermann Kutter. Leipzig, H. Haessel, Verlag,
1907. — Von den Predigten, die die Grütlibuchhandlung Zürich einzeln
herausgab, sei besonders „Leben", Predigt am Reformationssonntag 1906,
erwähnt.

290



und Leben auszuströmen imstande ist. In seiner Fruchtbarkeit
liegt sein Selbstbeweis. Aber nie besteht er in Worten, sondern
in Kraft und Schaffen-Wollen, in einer Zuversicht auch ohne
empirische Basis oder ihr zum Trotz.

* *
*

Kutters Entwicklung ist zum Teil aus Kontrasten erklärlich.
Der Pietismus hat ihm gegeben, was er Positives zu geben hatte.
Aber jene Angst vor der Forschung, die Unfähigkeit, grosse
Lebensgebiete irgend genügend zu würdigen, kurz der Mangel an
einheitlicher allgemeiner Orientierung führte ihn im Gegensatz
dazu auf all diesen Wegen gerade zu einer so grossen Ausbildung

des gesteigerten Innenlebens, dass der Strom die Wälle

sprengte. Dabei lässt sich der Einfluss des jüngern Blumhardt
nicht übersehen, für den neben der allgemeinen persönlichen
Bedeutung die Umwandlung der altchristlichen eschatologischen
Hoffnung in einen entwicklungsmässigen Zukunftsglauben mit
derselben innern Glut charakteristisch ist. Ganz ähnlich hat sich
die Entwicklung Kierkegaards vor 60 Jahren in Dänemark
vollzogen. Auch Ibsen wäre zu vergleichen, obschon seine
Orientierung rein ethisch und nicht religiös ist. Aber bei Kierkegaard
und Ibsen ist doch die Kritik ganz im Vordergrund. Beiden ist
es heiliger Ernst, jenem um das ursprüngliche Christentum, diesem

um eine ehrliche und freie Kultur. Aber davon, dass sie sie

wirklich erwarten, ist wenig zu spüren. Der Schluss des „Brand",
des „Volksfeind", des dramatischen Epilogs „Wenn wir Toten
erwachen" ist eher trostlos als kraftvoll. Das eben ist Kutters
Eigenart: schärfere Kritik an der Gesellschaft als er sie übt, kann
man nicht üben. Und mehr von der Zukunft hoffen als er, kann
auch niemand. —

Eben diese Nötigung zu absoluten Wertungen, die relative
Würdigungen und Messungen fast von selbst ausschlössen, ist
ein konstitutives Element der wenigen Naturen, die derartige
Gegensätze zusammenzuschauen imstande sind. Unmittelbar aktiv,
kleintätig können sie nicht sein. Das schadet auch gar nichts.
Wenn nur die Quellen des Lebens rauschen — zu was
allem sich dann das Wasser brauchen lässt, wird sich von selber
weisen.

291



Auch der Sinn und die Geduld für relative Fortschritte, für
die mühsame Materialisierung der Idee, fehlt solchen Naturen
notwendig. Und doch sind es gerade die absoluten
Forderungen, die den Fortschritt wirklich bringen. Vielleicht
nur sie. Was gibt es Unvernünftigeres, als zu verlangen: „Ihr
sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist". Man stelle sich nur einmal vor, Jesus hätte sich vernünftig
ausgedrückt: „Ihr solltet zwar eigentlich vollkommen sein; das

könnt ihr ja natürlich nicht; aber bestrebt euch wenigstens,
allmählich einen gewissen Fortschritt zu erzielen." Ein Kommentar
wäre überflüssig. Und das Wort wäre uns auch nicht überliefert.
Denn es leuchtete dann kein Erlebnis daraus.

Ein solcher Aufruf ist eher ein kategorischer Indikativ als
ein Imperativ zu nennen. Er vermittelt nicht nur geknickte
Betrübtheit, sondern Kraft.

Auch das wahre Verhältnis des individuellen und sozialen
Bewusstseins wird in diesem Lichte klar. Es ist nicht wahr, dass

man das eine oder das andere haben müsse. Sondern das
Wachstum der Persönlichkeit ist gleichzeitig das Wachstum

des sozialen Bewusstseins und umgekehrt. Es ist
lächerlich, die Innerlichkeit des Reiches Gottes gegen soziale
Postulate auszuspielen. Das Schicksal der Brüder ist nur denen

gleichgültig, die das Reich des Vaters nicht inwendig in sich
haben. Die Quelle kann nicht anders, als sich nach aussen er-
giessen. Und einer der individuellsten unserer grossen Dichter,
dessen Lieblingsplätze in der Geschichte der Völker die Oasen
der Persönlichkeit waren, Conrad Ferdinand Meyer, hat den

grandiosen Traum geträumt:

„Es sprach der Geist: Sieh auf! Die Luft umblaute
Ein unermesslich Mahl, soweit ich schaute,
Da sprangen reich die Brunnen auf des Lebens,
Da streckte keine Schale sich vergebens,
Da lag das ganze Volk auf vollen Garben,
Kein Platz war leer und keiner durfte darben."

* *
*

Ist es nun wirklich wahr, dass in der Forderung der
Unmittelbarkeit und Selbstverständlichkeit eine Missachtung der Moral
liegt? Wird sie nicht erfüllt, wenn sie überboten wird? Vergleiche

292



Schiller gegen Kant: „Gerne dien' ich den Freunden, doch thu'
ich es leider mit Neigung, und so wurmt es mich oft, dass ich

nicht tugendhaft bin". Wie, wenn das Gute nicht mehr getan
würde, weil Versprechungen darauf stehen, auch nicht, weil es

geboten ist, sondern weil es so sein muss?
Ein vollkommener religiöser Determinismus, wie ihn

auch Lessing gelegentlich deutlich vertritt. Überhaupt wird Kutter
sehr verständlich, wenn einem Dilthey's eben neu erschienener
feiner Lessing („Das Erlebnis und die Dichtung", 1907) klar
ist. Dessen ganzes Postulat in den theologischen Kämpfen ist
eben das der Unmittelbarkeit gegenüber dem rein historisch
sondierten Traditionalismus. „Nein, sie wird kommen, sie wird gewiss
kommen, die Zeit der Vollendung, da der Mensch, je überzeugter
sein Verstand einer immer bessern Zukunft sich fühlt, von dieser
Zukunft gleichwohl Beweggründe zu seinen Handlungen zu

erborgen nicht nötig haben wird, da er das Gute tun wird, weil
es das Gute ist — sie wird gewiss kommen, die Zeit des neuen,
ewigen Evangeliums". Das ist kurz auch Kutter's Glaube. Freilich

formal neu braucht das Evangelium nicht zu werden, wenn
es nur einmal unser Leben sein wird. — Und ganz wie Kutter („Das
Unmittelbare", Seite 341 u. f.) erklärt, seit der Reformation sei

es klar, dass der Mensch unter den Impulsen der Unmittelbarkeit
zu sich selbst gelange und dass hierin der Fortschritt liege, sagt
Dilthey (a. a. O. 1141, 1362): „Das Bleibende der Reformation ist
die Befreiung von der Knechtschaft der Hierarchie und die

Begründung der religiösen Überzeugung auf der inneren Erfahrung.
Vergänglich aber ist die neue Knechtschaft unter dem Buchstaben.
Ihr gegenüber ist die alte Sektenlehre vom inneren Licht durch
Lessing in die Wissenschaft eingeführt worden."

Und ist es wirklich wahr, dass es eine Verständnislosigkeit
für Kunst und Wissenschaft bedeutet, wenn sie ein Spiel des in
sich ruhenden Geistes sein sollen? 1st das nicht ganz im Sinne
Goethe's, dessen Geist sich in der Kunst — doch gewiss ohne
äussere Zwecke — spiegelt? Darin erst liegt ein würdiges
Verhältnis zu dem „Objektiven", dass das Subjekt seinen Schwerpunkt

in sich hat und sich nicht mehr gierig auf jedes Ding
stürzt, um ihn darin zu finden. „Der Hunger, immer mehr und
mehr zu wissen, äfft Schal um Schale, die wir gierig nagen, im

293



Wahn, wir sein der Sättigung beflissen". Dann aber, nachdem
der Mensch durch wissenschaftliche Skepsis zur moralischen
Selbständigkeit gelangt, ist der Satz nicht mehr bissiger Hohn,
sondern ein würdiger Ausdruck des „interesselosen Interesses" :

„Der Mühe Reiz ist auch der Mühe Lohn".
Dieses Leben haben wir noch nicht. Aber dass sich 's Dunkel

tragen lerne, brechen durch's Gewölk die Sterne. Und nicht in
jener Haltung liegt die Zukunft, über die Nietzsche spottet: „Selig
sind die Schläfrigen; denn sie werden bald einnicken." Sondern
die schauen das Morgenrot der Zukunft, die es wirklich glauben:

Selig sind, die vom Leben träumen; denn sie werden
zum Leben erwachen.

ZÜRICH. DR GOTTFRIED BOHNENBLUST.

LANDSCHAFTEN, MENSCHEN
UND INTERIEURS VOM GARGANO.

(Schluss.)

Was die beiden mir nun alles vordeklamiert haben über die
Geschichte und Bedeutung von Vieste — „der uralten, heiligen
Stadt der Vesta", wie sie nie versäumten beizufügen — weiss ich
nicht mehr, denn in Kurzem war ich schon völlig bis zur
Erschöpfung vollgeladen von dem bodenlosen Unsinn, den sie in

anhaltendem, schwülstigstem Pathos auf mich losliessen; es war
mir unmöglich, auch nur ein Wort mehr ernsthaft aufzunehmen.
Dagegen betrachtete ich mit stillem Schrecken das höchst
tragikomische, ja eigentlich unheimliche Phänomen dieser zwei
ursprünglich wohl ganz intelligenten Köpfe, die hier in der völligen
Abgeschlossenheit von allem vernünftigen Umgang sich in die

verrücktesten Hirngespinste verbohrt hatten und in Ermangelung
jeder Anerkennung von Aussen, aber auch jedes Masstabs, sich

befriedigten in dem hirnwütigsten Grössenwahn, jeder sich selbst
und einer den andern vergötternd.

Mir wurde schon ganz schwül in dieser Gesellschaft und das

einzige, was mich noch aufrecht hielt und einigermassen beruhigte,
war das höchst reizvolle Intérieur, in dem sich unsere Unterredung

294


	Hermann Kutter : eine Skizze

