Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 2 (1908)

Artikel: Hermann Kutter : eine Skizze
Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-751136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-751136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN KUTTER.
EINE SKIZZE.

Auch dein Teil am Ganzen
schaut und zielt stets auf das
Ganze, ob er auch ganz klein sei.
Dir aber ist es gerade in dieser Hin-
sicht unklar, dass jedes Leben um
jenes Ganzen willen entsteht, damit
das gliickliche Sein entstehe, das dem
Leben des Ganzen gehort. Denn
dieses wird nicht um deinet-
willen, sondern du um seinet-
willen. Plato.

»,In der Emanzipation des Menschen von aller Autoritdt liegt
der Fortschritt.

Der Fortschritt nach dem lebendigen Gott.

Erst wenn der Mensch sich selbst ganz erfasst hat, vermag
er auch den lebendigen Gott zu ergreifen.

Der Intellektualismus ist der grosse Feind unseres Lebens.

Wissenschaft und Kunst sind ein Spiel, kénnen und sollen
nicht mehr sein als ein Spiel.

Die grossen Realitdten liegen in uns selbst — nur hier.
Wir aber leben und weben und sind in Gott.«

* *
¥*

Mit diesen Worten hat Hermann Kutter sein Werk abge-
schlossen, das seine gesamte Anschauung zusammenhédngend vor-
tragt. Seither hat er in kleinern Werken das Prinzip des un-
mittelbaren Lebens auf mehreren einzelnen Gebieten ausgefiihrt.
Diese Biicher sind im Gegensatz zum erstgenannten sehr bekannt
geworden und haben einer Flut von Kundgebungen gerufen, die
grosstenteils einen volligen Mangel an Verstdndnis und Orien-
tierung aufweisen. So gern ich nun bereit bin, hier iiber Kutter
zu sprechen, so eng sind doch die Grenzen, die ich mir zu ziehen
habe. Von einem Portrdt kann keine Rede sein; es muss eine
Skizze werden. Aber eins wird sie doch leisten wollen — den
Nachweis ndmlich, dass die Zeugnisse von Kutter's Erleben vollig
einheitlich und organisch sind, was ihren wesentlichen Gehalt

284



angeht, und dass sich jede griindliche Polemik gegen ihn in eine
Polemik gegen die tiefsten religidsen Positionen verwandelt?).

Wenn Kutter's Hauptverlangen, das nach dem unmittelbaren
Leben, sinnlos ist, dann ist die grosste Potenz der Weltgeschichte,
das Leben Jesu, wertlos und grundsdtzlich aufgegeben.

Es ist ja bei der Art, in der gemeinhin gelesen und rezensiert
wird, nicht verwunderlich, wenn die Struktur dieser Erscheinung
vielfach nicht klar wurde. Von vielen hat er gelernt und ist doch
keines Schiiler. Er ist ,riickstdndig® genug, zu glauben, dass das
Leben schlechthin, die Liebe ,frei vom Bann der Welt und vom
Wahn der eigenen Seele“ — das Leben Gottes in Jesu wirklich
real gewesen sel.

Daher hindert ihn auch nichts, an eine sozusagen schranken-
lose geistige Macht Jesu zu glauben. Schon deshalb nicht, weil
die experimentelle Basis fiir die Nachpriifung der Moglichkeit
seither gefehlt hat. ,

Dabei ist er modern genug, um aller Tradition gegeniiber
die dussere Autoritdt abzulehnen und fiir jede personliche Aus-
sage personliches Erleben zu fordern. Modern genug, um jeden
lebendigen Fortschritt im Namen Gottes zu begriissen. Modern
genug, um auch in der Sozialdemokratie Realisierungsmaoglich-
keiten christlicher Ideale, Leben aus Gott zu erkennen. Modern
genug, um alles Bestehende fiir unzuldnglich zu erkldrén und doch
an den Aufgang des Lebens zu glauben.

Vor allem: er bildet eine vielen heute kaum vorstellbare
Synthese. Ich kenne nicht manchen Menschen, der das Charak-
teristische besonders der heutigen jingern Generation, ihre uner-

1) Wie wenig iiberfliissig das ist, bewies kiirzlich wieder Fr. W. Foerster
durch ein von Oehninger (Unser Amt in unsrer Zeit, St. Gallen 1908) publi-
ziertes, vollig verstindnisloses Urteil. Dort wird behauptet, Kutter verstehe
weder das Christentum, noch den Sozialismus, lehre ,nur soziale Moral mit
etwas lebendigem Gott“ (so heisst es wirklich) und wolle das Christentum
auf den Sozialismus retten, ohne zu sehen, dass dieser abgewirtschaftet
habe. Zur ausfiihrlichen Polemik ist hier nicht der Ort; aber soviel ist
doch wohl klar: Einem Manne, der sein Leben daran setzt, alle Gebiete
des Lebens auf das religiose Prinzip zu beziehen und zu verlangen, dass
dieses nicht nur behauptet und gelehrt, sondern iiberall durchgefiihrt
werde, Verstindnis mit einem Federstrich abzusprechen, ist fiir einen
Philosophen — Ethiker — und Péddagogen von Fach ein starkes Stiick.

Das wird auch dadurch nicht besser, dass Foersters Einfluss auf weite
Kreise in einigen wesentlichen Punkten erfreulich zu nennen ist,

285



bittliche Kritik gegen jede Phraseologie und ihren gerade dadurch
so heissen Durst nach den wirklichen Quellen des Lebens, besser
verstiinde als Kutter. Darin ist er ganz jung geblieben. Und
dabei ist er ausschliesslich religios orientiert. An ihm
ist mir klar geworden, was Paulus meint, wenn er von Leuten
redet, die das Charisma des Glaubens haben.

Denn soviel auch von Religion und Religiositidt geredet und
geschrieben wird: religiose Orientierung gehort doch zu den selten-
sten Phdanomenen. Sie ist im Grunde eine Art von genialer Be-
gabung und von der Bildungsstufe vollkommen unabhéngig.

* *
*

Kutter ist von historischen Studien ausgegangen. 1897 und
1898 gab er zwei Arbeiten zur Kirchengeschichte: ,Clemens Ale-
xandrinus und das neue Testament“ und , Wilhelm von St. Thierry,
ein Reprdsentant der mittelalterlichen Frommigkeit“. Aber es ist
schon hier klar: das eigentliche Interesse ist durch den geschicht-
lichen Stoff und seine Darstellung nicht befriedigt. Die eigentliche
Frage ist schon hier, ob dieser Typus der Frommigkeit die Kraft
der Zukunft sei, ob die Ablehnung der Aktivitdt, die Ver-
neinung des Lebens, die Verinnerlichung auf Kosten der sozialen
Anlagen die religiose Potenz enthalte und férdere. Und schon
hier wird der Unterschied zwischen Innerlichkeit und Aussenwelt,
die Absonderung des individuellen Wachstums von dem Wohl
der Gemeinschaft mit aller Klarheit abgelehnt. 1901 folgten die
Predigten tiber Lukastexte: ,Die Welt des Vaters“1). Was andere
wollten, wenn sie nach der ,Religion Jesu“ suchten, ist hier
ohne den verhédngnisvollen Fehler geleistet, der dabei leicht
genug unterlduft: dass uber der Identitdt der Anlage des Mensch-
tums Jesu und des unsrigen die kolossale Differenz der wirk-
lichen Potenz und der Aktualitdt iibersehen wird. Das Interesse
an diesen Jesusgeschichten ist bei Kutter nicht sentimental, nicht
bloss wissenschaftlich, nicht bloss kiinstlerisch, sondern im
eigentlichsten Sinne vital — hier ist unser eigentliches Leben,
aber wirklich. Es ist fiir uns da; denn sein Anschauen stérkt
den Willen zu dieser vollkommenen inneren Freiheit, die fiir
grosse Scharen das Ideal und fiir Jesus die Realitdt war.

1) Ziirich. Fasi & Beer, 1901, 235 S,

286



Auch hier eine bemerkenswerte Synthese des konservativen
und modernen Elementes. Ein schrankenloses Zutrauen zu der
Macht des Lebens, eine Allgemeinheit der Moglichkeiten. Und
dabei eine dtzend scharfe Kritik an allem Vorhandenen, das dieses
Leben reprasentieren oder gar mit Beschlag belegen will. Eine
scharfe Absage an das Seiende um des willen, das wirklich ist
und daher auch wirklich sein muss.

Dann kam?) ,das Unmittelbare“. Es ist eine Art Geschichte
der Entwicklung des Geistes und geht von dem Problem des
Intellektualismus aus — von dem Denkzwang, der uns die Dinge
nahe bringen will und uns zu dem Zweck von ihnen entfernt, von
der Tatsache, dass das Bewusstsein die Scheide zwischen Subjekt
und Objekt erst schafft, von dem alten faustischen Wissens-
problem. Natirlich: eine Einheit ist analytisch nicht herzustellen.
Und fiir die Synthese fehlt das Kriterium der objektiven Gewiss-
heit. Begriffen werden nur Identititen. Daher wird der Wille
als primdre positive Grosse eingefithrt, seine Entwicklung als
Recht und Moral aufgezeigt und endlich wie diese auch die ,Re-
ligion“ im Sinne einer unbedingte Autoritit beanspruchenden
Summe von Vorstellungen und Geboten als transitorische Er-
scheinung bezeichnet. , Jenseits von Gut und Bose“ wird einst
das wirkliche Leben sein. Und ,wer eine lebendige Seele hat,
wird keine Religion brauchen“ (Carlyle).

Wer die scheinbare Paradoxie dieser Behauptungen zu gross
findet, wird gut tun, sich an der Schilderung Jesu und des histo-
rischen Christentums klar zu machen, was eben der Unterschied
zwischen Leben und Sehnsucht, Verehrung, Bekenntnisaneignung,
Gesetz ist. Der Katholizismus ist fiir Kutter der Inbegriff des er-
starrten, Religion gewordenen Lebens, das sich in der Reformation
dagegen aufgelehnt. Und hier wird der Sinn des eingangs zitierten
Satzes iliber die Autoritdt klar. Eine wirkliche innere Autoritét,
das heisst eine geistige Gemeinschaft ist erst moglich, wenn die
dusserliche Autoritdt féllt, wenn die Religion nicht mehr bloss
»eine Macht iiber die Gemiiter ausiibt®, sondern die Gemiiter

1) ,Das Unmittelbare“. Eine Menschheitsfrage, dargestellt von Lic.
Hermann Kutter, Pfarrer am Neumiinster in Ziirich. Berlin, Reimer, 1902,
342 S.

281



selber aus der Kraft Gottes leben und an dem ihr Leben ndhren,
in dem das Leben des Vaters offenbar geworden ist.

Diese Stellung aber ist nur religids zu begriinden, &dhnlich
wie Schelling und Lotze ihre positive Philosophie fundiert haben.
Dieses Leben ist mit keiner Betriebsamkeit zu beschaffen, mit
keinen Leistungen zu erwerben. Der Geist weht, wo er will. Und
die zweierlei Pole der Lebenshaltung werden deutlich: die freudige
Gewissheit des eigenen Lebens und die Klarheit, schlechthin ge-
setzt zu sein, ohne Zutun das Leben zu haben. Und daher
auch die sozusagen aktive Demut, trotz aller Einsicht in die in-
dividuelle Unzuldnglichkeit auch dem Einzelleben positiven Wert
zuzuschreiben.

Von da aus ist ohne weiteres verstdandlich, was Kutter seither
geschrieben hat. ,Sie miissen*3) stellt die Erscheinung der Sozial-
demokratie unter den Gesichtspunkt der (im hohern Sinn) reli-
giosen Weltbetrachtung. Nicht das Bekenntnis, sondern der Glaube
und Wille zur Tat machen den Wert des Menschen aus. Und
wenn die Sozialdemokratie im Prinzip des Kampfes gegen den
Mammonismus und zum Teil auch in der Tat Elemente des
Evangeliums aufgenommen hat und an ihre Realisierung wirklich
glaubt, so gleicht sie fiir Kutter dem Mann im Evangelium, der
einen Befehl erst von sich wies und ihn dann doch erfillte, wéh-
rend sein Bruder ja sagte und nichts tat.

Wer freilich unter Glauben Aneignung fremder Glaubens-
symbole, gewaltsames Einreden ungewisser Gedankenmassen ver-
steht, wird hier nicht mitgehen. Ohnehin geho6rt viel Verstdndnis
fur Kutters Art dazu, um zu begreifen, dass ihn jene Presse und die
hdufige Beschrankung des allgemeinen Brudergedankens auf die
Partei nicht abhdlt, fiir die sittliche Bedeutung und die lebendige
Kraft der Bewegung einzutreten. Dabei hat er oft genug gesagt,
dass die Beschaffung der sicheren Existenz fiir alle — durch die
Sozialisierung der Produktionsmittel — nicht das Ende, sondern
erst wieder der Anfang des Weges zum Leben sein werde. Aber
es geht einfach nicht an, die Brotirage wegen ihrer Materialitdt
als belanglos zu betrachten. Es ldsst sich wirklich nicht bestreiten:

3) ,Sie miissen“. Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft.
Ziirich, dann Berlin, 1904 usw. Auch franzosisch, englisch, russisch, schwe-
disch und holldndisch.

288



die Sorge, wie man Nahrung findet, ist manchmal nicht so unbe-
grindet. Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, aber auch vom
Brot. Und gerade weil in der christlichen Gesellschait im allgemeinen
die Ziele und die positive Arbeit der Partei kaum irgend gerecht
eingeschdtzt worden sind, weil vor allem immer jene zuerst nach
dem ,Glauben“ gefragt werden statt nach den Friichten, und
weil endlich der soziale Wert der Menschen nicht darin besteht,
was sie vornehmen oder meinen, sondern was durch sie ge-
schieht?!), darum war das Buch ein Ereignis und eine Korrektur
der Orientierung.

»(Qerechtigkeit“?) wendet den Gegensatz des Paulus von Ge-
setz und Evangelium auf unsere Tage an. Es handelt sich um
denselben Gegensatz, der im ,Unmittelbaren“ zwischen , Moral“
und ,Leben* statuiert wurde. Die Moral beschreibt, wie das
Leben sein sollte, ohne die Kraft zu haben, es zu schaffen. Das
Gesetz war ein Wegweiser auf Christus; das Negative, die Er-
kenntnis des eigenen Todes, konnte es wecken, das Leben nicht.
Dieses aber, in Jesus offenbar, und auch dem Paulus noch Er-
lebnis, hatte das Gesetz prinzipiell iiberwunden. ,Sollen“ und
~Miissen“ ist der Gegensatz. Und das Grosse tut nur, wer nicht
anders kann. So sehr nun auch das Gesetz — fiir uns also die
»christliche Ethik* und in gewissem Sinne auch die Dogmatik —
Richtiges verlangt, so gross ihre padagogische Bedeutung gerade
auch fir die Selbstkritik ist — sie ist doch nur die Schale fir
wirkliche Erlebnisse.

Nach ihr sollen wir niemand verurteilen. Denn die For-
mulierung, die Wahl der Symbole ist wesentlich individuell

1) Dieser Standpunkt ldsst es uns als durchaus unverstdndlich er-
scheinen, wie es mdglich ist, die Heilsarmee, wie es im ersten Heft dieser
Zeitschrift von hochstehender Seite geschah, in einer Linie mit dem Spiri-
tismus und dem Gesundbeten als ,traurige Verirrung® aufzufiihren, die man
sbekampfen, aber als Symptom wohl beachten miisse“. Und das in den-
selben Tagen, in denen in derselben Stadt Ziirich die Heilsarmee eines
ihrer neuen sozialen Hilfswerke unter Assistenz weiter Offentlicher und
privater Kreise einweiht. Das ist Leben; das sollte man um so mehr
und dankbarer anerkennen, als von einer gewissen Bildungsstufe an ohne-
hin niemand — intra et extra muros — in den Verdacht kommt, das dus-
sere Gebaren der Heilsarmee irgend dsthetisch zuldnglich zu finden.

2) ,Gerechtigkeit“. Romerbrief I—VIII. Ein altes Wort an die mo-

derne Christenheit von Hermann Kutter, Pfarrer am Neumiinster in Ziirich.
Berlin 1905. ‘

289



und auch in erster Linie individuell wesentlich. Freilich,
das ist Menschenlos: ,Bald fehlt uns der Wein, bald der Becher¥.
Aber das erstere ist schlimmer. Welche der Geist Gottes treibt,
die sind Gottes Kinder. Und zwar jetzt, heute, nach innen und
aussen. Das Leben ist nur an die Freiheit gebunden, und
ist in aller Gebundenheit frei.

Endlich sei ,Wir Pfarrer® erwdhnt!). Wer Kutter kannte,
fand keine Uberraschungen darin. Er wusste, dass auch hier
dem Traditionalismus das Zeugnis vom Leben entgegentreten
wiirde. Denn Belehrung und Moralpredigt kann heute die Aui-
gabe der Kanzel nicht mehr ausmachen. Vermittlung lebendiger
Kraft kann einzig der Kirche ihre Bedeutung erhalten und stei-
gern. Dass das hier von einem Pfarrer gesagt wird, ist das
Wesentliche. Und dass er keine Mittelchen angibt, kein Programm
aufstellt, keine Schule bildet, all das liegt im Wesen der Sache:
das Organische wachse, wie es muss, nicht wie es soll.

Derselbe Wille zur Zukunft, derselbe Glaube, dass Gottes
Reich — nicht die Theokratie — auf Erden kommen miisse,
dieselbe Forderung, sich daran zu orientieren. Nur steht hier
alles im Dienst des Gedankens, das spezielle Gebiet des Kirchen-
tums von dem allgemeinen Standpunkt aus zu beleuchten.

Im Sommer 1908 endlich ist bei Haessel in Leipzig ,Die
Revolution des Christentums“ erschienen (275 Seiten). Es ist eine
Art Einleitung zu den tbrigen Schriften und zeigt mit einldsslicher
Analyse des fommen Bewusstseins, wie die einwérts gekehrte Be-
schaulichkeit nicht der weltiiberwindende Glaube sei, soviel Kraft
auch darin verborgen sein modge. Sondern die Liebe sei das
ewige Licht, wie es Rosegger einst im Bilde zeigte. Und die Syn-
these ist wieder ,der lebendige Gott“ — wahrhaitig kein ,steifes
Gerechtigkeitsprinzip“, sondern als Vater alles Lebens gefasst und
als Voraussetzung des Glaubens, der durch die Liebe tdtig ist.
Nicht Endzweck ist der Glaube des einzelnen, sondern Vertrauen
und Hofinung bezeichnen den Zustand des Geistes, der Liebe

1) ,Wir Pfarrer* von Hermann Kutter. Leipzig, H. Haessel, Verlag,
1907. — Von den Predigten, die die Griitlibuchhandlung Ziirich einzeln

herausgab, sei besonders ,Leben“, Predigt am Reformationssonntag 1906,
erwadhnt.

290



und Leben auszustrOmen imstande ist. In seiner Fruchtbarkeit
liegt sein Selbstbeweis. Aber nie besteht er in Worten, sondern
in Kraft und Schafien-Wollen, in einer Zuversicht auch ohne
empirische Basis oder ihr zum Trotz.

* *
*

Kutters Entwicklung ist zum Teil aus Kontrasten erklérlich.
Der Pietismus hat ihm gegeben, was er Positives zu geben hatte.
Aber jene Angst vor der Forschung, die Unfdhigkeit, grosse Le-
bensgebiete irgend geniigend zu wiirdigen, kurz der Mangel an
einheitlicher allgemeiner Orientierung fiihrte ihn im Gegensatz
dazu auf all diesen Wegen gerade zu einer so grossen Ausbil-
dung des gesteigerten Innenlebens, dass der Strom die Wille
sprengte. Dabei ldsst sich der Einfluss des jiingern Blumhardt
nicht iibersehen, fiir den neben der allgemeinen personlichen
Bedeutung die Umwandlung der altchristlichen eschatologischen
Hoffnung in einen entwicklungsméssigen Zukunftsglauben mit der-
selben innern Glut charakteristisch ist. Ganz &hnlich hat sich
die Entwicklung Kierkegaards vor 60 Jahren in Ddnemark voll-
zogen. Auch Ibsen wire zu vergleichen, obschon seine Orien-
tierung rein ethisch und nicht religios ist. Aber bei Kierkegaard
und Ibsen ist doch die Kritik ganz im Vordergrund. Beiden ist
es heiliger Ernst, jenem um das urspriingliche Christentum, diesem
um eine ehrliche und freie Kultur. Aber davon, dass sie sie
wirklich erwarten, ist wenig zu spuren. Der Schluss des ,,Brand“,
des ,Volksieind“, des dramatischen Epilogs ,Wenn wir Toten
erwachen“ ist eher trostlos als kraitvoll. Das eben ist Kutters
Eigenart: schéarfere Kritik an der Gesellschaft als er sie iibt, kann
man nicht iiben. Und mehr von der Zukunft hoffen als er, kann
auch niemand. —

Eben diese Notigung zu absoluten Wertungen, die relative
Wiirdigungen und Messungen fast von selbst ausschliessen, ist
ein konstitutives Element der wenigen Naturen, die derartige
Gegensitze zusammenzuschauen imstande sind. Unmittelbar aktiv,
kleintdtig konnen sie nicht sein. Das schadet auch gar nichts.
Wenn nur die Quellen des Lebens rauschen — zu was
allem sich dann das Wasser brauchen ldsst, wird sich von selber
‘weisen.

291



Auch der Sinn und die Geduld fiir relative Fortschritte, fiir
die miithsame Materialisierung der Idee, fehlt solchen Naturen
notwendig. Und doch sind es gerade die absoluten For-
derungen, die den Fortschritt wirklich bringen. Vielleicht
nur sie. Was gibt es Unverniinftigeres, als zu verlangen: ,lhr
solit vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist“. Man stelle sich nur einmal vor, jJesus hétte sich verniinitig
ausgedriickt: ,lhr solltet zwar eigentlich vollkommen sein; das
konnt ihr ja natiirlich nicht; aber bestrebt euch wenigstens, all-
mahlich einen gewissen Fortschritt zu erzielen. Ein Kommentar
wire iiberflissig. Und das Wort wdre uns auch nicht iiberliefert.
Denn es leuchtete dann kein Erlebnis daraus.

Ein solcher Auiruf ist eher ein kategorischer Indikativ als
ein Imperativ zu nennen. Er vermittelt nicht nur geknickte Be-
triubtheit, sondern Kraft.

Auch das wahre Verhiltnis des individuellen und sozialen
Bewusstseins wird in diesem Lichte klar. Es ist nicht wahr, dass
man das eine oder das andere haben miisse. Sondern das
Wachstum der Personlichkeit ist gleichzeitig das Wachs-
tum des sozialen Bewusstseins und umgekehrt. Es ist
lacherlich, die Innerlichkeit des Reiches Gottes gegen soziale
Postulate auszuspielen. Das Schicksal der Briider ist nur denen
gleichgiiltig, die das Reich des Vaters nicht inwendig in sich
haben. Die Quelle kann nicht anders, als sich nach aussen er-
giessen. Und einer der individuellsten unserer grossen Dichter,
dessen Lieblingspldtze in der Geschichte der Volker die Oasen
der Personlichkeit waren, Conrad Ferdinand Meyer, hat den
grandiosen Traum getrdumt:

»Es sprach der Geist: Sieh auf! Die Luft umblaute
Ein unermesslich Mahl, soweit ich schaute,

Da sprangen reich die Brunnen auf des Lebens,
Da streckte keine Schale sich vergebens,

Da lag das ganze Volk auf vollen Garben,
Kein Platz war leer und keiner durfte darben.“

* *
) *

Ist es nun wirklich wahr, dass in der Forderung der Un-
mittelbarkeit und Selbstverstdndlichkeit eine Missachtung der Moral
liegt? Wird sie nicht erfillt, wenn sie iiberboten wird? Vergleiche.

292



Schiller gegen Kant: ,Gerne dien’ ich den Freunden, doch thu’
ich es leider mit Neigung, und so wurmt es mich oft, dass ich
nicht tugendhaft bin“. Wie, wenn das Gute nicht mehr getan
wiirde, weil Versprechungen darauf stehen, auch nicht, weil es
geboten ist, sondern weil es so sein muss?

Ein vollkommener religioser Determinismus, wie ihn
auch Lessing gelegentlich deutlich vertritt. Uberhaupt wird Kutter
sehr verstdndlich, wenn einem Dilthey’s eben neu erschienener
feiner Lessing (,Das Erlebnis und die Dichtung®, 1907) Kklar
ist. Dessen ganzes Postulat in den theologischen Kdmpfen ist
eben das der Unmittelbarkeit gegeniiber dem rein historisch son-
dierten Traditionalismus. ,Nein, sie wird kommen, sie wird gewiss
kommen, die Zeit der Vollendung, da der Mensch, je uberzeugter
sein Verstand einer immer bessern Zukunft sich fiihit, von dieser
Zukunft gleichwohl Beweggriinde zu seinen Handlungen zu er-
borgen nicht notig haben wird, da er das Gute tun wird, weil
es das Gute ist — sie wird gewiss kommen, die Zeit des neuen,
ewigen Evangeliums“. Das ist kurz auch Kutter’'s Glaube. Frei-
lich formal neu braucht das Evangelium nicht zu werden, wenn
es nur einmal unser Leben sein wird. — Und ganz wie Kutter (,Das
Unmittelbare“, Seite 341 u. f.) erklart, seit der Reformation sei
es klar, dass der Mensch unter den Impulsen der Unmittelbarkeit
zu sich selbst gelange und dass hierin der Fortschritt liege, sagt
Dilthey (a. a. O. 1143, 136%): ,Das Bleibende der Reformation ist
die Befreiung von der Knechtschait der Hierarchie und die Be-
griindung der religivsen Uberzeugung auf der inneren Erfahrung.
Verginglich aber ist die neue Knechtschaft unter dem Buchstaben.
Ihr gegeniiber ist die alte Sektenlehre vom inneren Licht durch
Lessing . . . in die Wissenschaft eingefiihrt worden.“

Und ist es wirklich wahr, dass es eine Verstdndnislosigkeit
fiir Kunst und Wissenschaft bedeutet, wenn sie ein Spiel des in
sich ruhenden Geistes sein sollen? Ist das nicht ganz im Sinne
Goethe’s, dessen Geist sich in der Kunst — doch gewiss ohne
dussere Zwecke — spiegelt? Darin erst liegt ein wiirdiges Ver-
héltnis zu dem ,Objektiven“, dass das Subjekt seinen Schwer-
punkt in sich hat und sich nicht mehr gierig auf jedes Ding
sturzt, um ihn darin zu finden. ,Der Hunger, immer mehr und
mehr zu wissen, &ffit Schal um Schale, die wir gierig nagen, im

293



Wahn, wir sein der Sattigung beflissen“. Dann aber, nachdem
der Mensch durch wissenschaftliche Skepsis zur moralischen
Selbstdandigkeit gelangt, ist der Satz nicht mehr bissiger Hohn,
sondern ein wiirdiger Ausdruck des ,interesselosen Interesses“:
,Der Miihe Reiz ist auch der Mithe Lohn“.

Dieses Leben haben wir noch nicht. Aber dass sich 's Dunkel
tragen lerne, brechen durch’s Gewolk die Sterne. Und nicht in
jener Haltung liegt die Zukunit, iiber die Nietzsche spottet: , Selig
sind die Schléfrigen; denn sie werden bald einnicken.“ Sondern
die schauen das Morgenrot der Zukunft, die es wirklich glauben:

Selig sind, die vom Leben trdumen; denn sie werden
zum Leben erwachen.

ZURICH. DR GOTTFRIED BOHNENBLUST.

ooQo

LANDSCHAFTEN, MENSCHEN
UND INTERIEURS VOM GARGANO.

(Schluss.)

Was die beiden mir nun alles vordeklamiert haben uber die
Geschichte und Bedeutung von Vieste — ,der uralten, heiligen
Stadt der Vesta“, wie sie nie versdumten beizufiigen — weiss ich
nicht mehr, denn in Kurzem war ich schon vollig bis zur Er-
schopfung vollgeladen von dem bodenlosen Unsinn, den sie in
anhaltendem, schwiilstigstem Pathos auf mich losliessen; es war
mir unmoglich, auch nur ein Wort mehr ernsthaft aufzunehmen.
Dagegen betrachtete ich mit stillem Schrecken das hochst tragi-
komische, ja eigentlich unheimliche Phdnomen dieser zwei ur-
spriinglich wohl ganz intelligenten Kopfe, die hier in der volligen
Abgeschlossenheit von allem verniinftigen Umgang sich in die
verriicktesten Hirngespinste verbohrt hatten und in Ermangelung
jeder Anerkennung von Aussen, aber auch jedes Masstabs, sich
befriedigten in dem hirnwiitigsten Grossenwahn, jeder sich selbst
und einer den andern vergdtternd.

Mir wurde schon ganz schwiil in dieser Gesellschaft und das
einzige, was mich noch aufrecht hielt und einigermassen beruhigte,
war das hOchst reizvolle Intérieur, in dem sich unsere Unterredung

294



	Hermann Kutter : eine Skizze

