Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1908)

Artikel: Réflexions d'un laique sur un essai d'apologie moderne
Autor: Mentha, F.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-751128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-751128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

den wir in den Achtzigerjahren des vorigen Jahrhunderts unter
Anfiihrung des Bundesrates erdffneten, da waren die einzelnen
Kantone sehr ungleich beriihrt, aber alle haben sich solidarisch
erklart. Und wenn es sich heute im Kampfe gegen den Absinth
auch nicht um eine finanzielle Zuwendung handelt, die den Kan-
tonen in Aussicht gestellt werden konnte, so ist er doch die Fort-
setzung eines Feldzuges, dem unser ganzes Volk grundsétzlich
seine Sanktion erteilt hat.
ZURICH. DR ALBERT LOCHER.
ooo

REFLEXIONS D’UN LAIQUE SUR
UN ESSAI D’APOLOGIE MODERNE

Le 18 mai 1906 mourait, a 1'age de quarante-deux ans, M.
Gaston Frommel, professeur de théologie a I'Université de
Geneve, emportant avec lui non seulement le respect de tous,
mais encore les espérances que beaucoup de protestants avaient
fondées sur son caractere et ses talents, dont ils attendaient une
apologie franchement moderne du christianisme positif. Et comme
en lui le penseur était, selon nos justes exigences, servi par un
écrivain de race, ceux qui disposent chez nous de la renommée
des vivants et des morts, I'ont déclaré le digne successeur de
Vinet, ce qui est I'éloge supréme en matiere de profondeur reli-
gieuse, de rectitude morale, de pénétration critique et de gout
littéraire.

Ses amis recueillent pieusement tout ce qui est sorti de sa
plume et déja le Foyer solidariste en a publié trois volumes,
a l'occasion de chacun desquels on a répété les mémes louanges
comme une liturgie consacrée.

Cependant je trouve qu'il ne faut pas recevoir tous ses écrits
avec cette admiration sans discernement, et qui s'épuise en ad-
jectifs. M. Frommel apologiste €tait une intelligence ou il entrait
sans doute un exces de volonté, ce qui rend fragiles certaines
de ses démonstrations. Peut-étre sa conception religieuse est-elle
juste: je ne songe pas a l'attaquer; mais les arguments nouveaux
par lesquels il I'a soutenue manquent a tel point de sérénité ob-

214



jective, qu’ils ne sauraient lui gagner des adeptes; et les applaudis-
sements de ceux qui d'avance y €taient convertis sont un succes
bien inutile en de semblables entreprises.

C'est ce que je voudrais établir par un bref examen de la
derniere de ses publications: La Psychologie du Pardon dans
ses Rapports avec la Croix de Jésus-Christ, contre laquelle
personne en Suisse n'a élevé jusqu'a ce jour une protestation
qui me parait nécessaire.

* *
*

Voici, d'abord, un résumé, que je croix consciencieux, de ce
petit essai:

Comme la religion chrétienne a pour objet de rétablir, entre
un Dieu personnel et 'homme, les relations troublées par le
péché, c’est a dire d’assurer au pécheur le pardon de Dieu, si
nous voulons comprendre les conditions de ce pardon divin,
nous n'avons qu'a étudier en nous-mémes les conditions aux-
quelles nous accordons notre pardon aux hommes qui nous ont
offensés. Cette analogie est reconnue par l'oraison dominicale:
,Pardonne-nous nos offenses, comme nous pardonnons a ceux
qui nous ont offensés.“ Or, quelles sont les conditions du par-
don, tel que les hommes le pratiquent entre eux? Interrogeons
notre propre expérience; voici ce qu'elle nous apprend:

1° Le pardon véritable, impliquant le retour de I'ancienne
confiance, nous ne l'accordons qu'au repentir du coupable.

2° Mais ce repentir, qui devrait étre égal a I'offense, ne I'est
jamais: ,La faute que le coupable connait et dont il s’accuse
ne sera jamais qu'une partie de sa faute. Il en ignore I'étendue
et la gravité. Eit-il méme la conscience d’un saint, la réprou-
vat-il comme Dieu la réprouve, cependant elle est commise.
Rien ne peut plus faire qu'elle ne le soit. En entrant dans les
faits, elle est entrée dans I'irréparable, et la repentance la plus
aigué ne saurait réparer l'irréparable.“

3% Ainsi, le repentir du coupable, toujours insuffisant, ne
saurait a lui seul compenser le mal, et la justice exige que le
mal soit expié. A la douleur du repentir, qui n'équivaut qu'a
une fraction seulement du mal commis, et qui est tout ce que le
coupable peut offrir, il faut donc nécessairement qu'il s'ajoute

215



une souffrance complémentaire, pour achever ce qui manque a
la satisfaction parfaite.

4%  Qui fournit donc ce complément de souffrance, mathé-
matiquement indispensable, et que le coupabie est hors d’état de
subir lui-méme? C'est I'offensé qui lui pardonne. Et comment
I'offensé se tourmente-t-il ainsi lui-méme en faveur du coupable?
Par 'acte méme du pardon, qui n’est rien s'il n’est douloureux.
I faut citer:

»Avons-nous jamais pardonné sans que nous fussions obligés
de nous faire 2 nous-mémes je ne sais quelle violence intime? Le
pardon ne nous est-il pas toujours apparu comme le fruit d'un
effort, d'une sorte de victoire remportée sur nous-mémes? |l y
a, je le reconnais, des différences a cet endroit. Les uns par-
donnent plus difficilement, les autres plus facilement; mais le
pardon absolument facile, le pardon a jet continu, dont se van-
tent certaines personnes, fait-il partie de notre expérience? J'ose
espérer que non.“

»Je tiens, quant a moi, que le pardon n'est jamais facile.
Ou, s'il est facile, il I'est pour les ames faibles, légeres, inconsi-
stantes, superficielles, qui n'éprouvent profondément ni le mal, ni
I'offense. Elles n'ont pas de peine a pardonner parce qu’elles
ont peu ressenti. Elles passent I'’éponge; un oubli sans dignité
comme sans moralité leur tient lieu de pardon .. .“

»,Quand les dmes sont énergiques, fieres, généreuses; quand
les caracteres sont forts, virils, conscients de leur valeur, de leur
dignité, de leurs droits, la difficulté du pardon s’augmente de cette
dignité méme, de cette fiert€, de cette générosité; elle grandit au
point de constituer I'effort supréme dont un homme soit capable,
celui en regard duquel palissent tous les autres, et tellement au-
dessus des forces humaines qu'il apparait parfois impossible.
N’auriez-vous jamais entendu cette phrase, qu’entendent si sou-
vent les pasteurs au cours de leur ministere: Tout ce que vous
voudrez, Monsieur le pasteur, demandez-moi tout; mais non de
pardonner, je ne le puis pas!“

»11 en cofite donc toujours quelque chose de pardonner, et
la remise de l'offense rencontre en nous des obstacles propor-
tionnels a sa gravité, oui, et méme a l'amour qui doit la re-
mettre . . .“

216



»,Le pardon est grave, il est austere, il est tragique et, des
deux parts, plein de responsabilités. Transaction solennelle qu’'une
loi auguste arrache a la volonté des contractants, la violence
qu'ils se font les avertit qu'un sacrifice est intervenu.“

5% Ayant ainsi posé que le repentir, toujours insuffisant, est
complété par la souffrance que le pardon inflige a I'offensé, M.
Frommel aboutit a cette formule: Le pardon, tel que 'homme
'accorde a son prochain, suppose un acte de solidarité
substitutive, par lequel celui qui remet la faute ou I'of-
fense acheve gratuitement de souffrir en sa personne la
juste expiation commencée dans le repentir du cou-
pable.

6° Appliquant ce résultat, tiré de I'étude expérimentale des
rapports des hommes entre euX, aux rapports entre Dieu et le
pécheur, M. Frommel conclut naturellement que le pardon
divin s'effectue par un acte de solidarité substitutive, en
vertu duquel le Pére céleste, qui remet la faute, acheve
de souffrir gratuitement en sa personne la juste expia-
tion commencée dans le repentir de ses enfants, c'est a
dire que la passion de Jésus-Christ a bien été subie par un Dieu
incarné, sans l'agonie duquel nous ne serions pas siirs de notre
salut, rien hors ce fait ne nous attestant que Dieu daigne ajouter
a notre repentir trop léger le poids complémentaire des souffrances
de son propre pardon.

* *
*

Voici maintenant mes observations sur les prémisses posées
par M. Frommel: Ad 1. La premiere proposition est incontestable.
Sans le repentir du coupable, nous pouvons bien réprimer en
nous tout besoin de vengeance, mais nous n'avons aucune raison
de renouer avec lui, et la rupture subsiste.

Ad 2. Clest tout a fait gratuitement que M. Frommel af-
firme que le repentir est toujours moindre que la faute. Ces
faits psychologiques ne sont d'abord pas susceptibles d'une com-
mune mesure, et ensuite, si I'on veut absolument les comparer,
il arrive sans doute parfois que le repentir excéde la faute.

Mais n'est-il pas vrai que notre faute, entrée dans les faits,
est entrée dans lirréparable, ensorte que nos péchés s'agran-

2117



dissent jusqu'a l'infini par leurs conséquences? A cela il faut ré-
pondre deux choses.

D’abord, que, s'il en était ainsi, cela tiendrait a I'organisation
de l'univers, dont nous ne sommes nullement responsables, puis-
qu'elle n'est point notre ouvrage, mais un fait préexistant.

Ensuite et surtout, qu'il y a dans la vie une puissance mer-
veilleuse de cicatrisation. Nos mauvaises actions ne sont pas
seules a faire I'histoire: elles y rencontrent d’autres influences
qui les corrigent et leur donnent souvent de trés heureux effets.
Nous disons volontiers, nous autres protestants, que la Révocation
de I'Edit de Nantes a fait un mal irréparable en privant la France
des meilleurs de ses habitants. Soit; mais ne voit-on pas que
cette persécution a porté au plus haut degré les énergies intellec-
tuelles et morales que les huguenots ont mises au service de leurs
nouvelles patries, dont ils ont augmenté la force et la prospérité?
Si donc la Révocation a eu de déplorables effets pour la France,
elle en a eu d'excellents pour la Hollande, I'’Angleterre, la Suisse
et les Etats protestants de I'Allemagne. Or comme, en définitive,
I'humanité ne se réduit pas a la France, peut-étre la civilisation en
général doit-elle quelque chose a l'intolérance du roi trés chrétien.
Et, quand I'histoire profane ne nous rassurerait pas sur la ré-
paration de nos fautes, I'histoire sacrée le ferait avec plus d'au-
torité. M. Frommel semble avoir oublié que l'usurpation frau-
duleuse par Jacob du droit d’ainesse de son frere, et l'adultére
ensanglanté du roi David font partie intégrante de la généalogie
de Jésus-Christ.

Ad 3. Indépendamment de ce qui vient d'étre dit, il est in-
compréhensible que, tout en reconnaissant a I'homme le pouvoir
de se repentir, M. Frommel déclare que ce repentir demeure tou-
jours essentiellement insuffisant. Au fond, n’est-ce pas faire in-
jure a la Divinité de penser qu'en méme temps qu'elle subor-
donne le pardon au repentir du coupable, elle s’arrange de
maniere que ce repentir ne puisse jamais atteindre son but? Ce
qui est absolument nécessaire devrait étre aussi suffisant.

Ad 4. Mais le plus étrange, c'est cette affirmation que le
pardon est douloureux et coifite a celui qui I'accorde une soui-
france qui passe parfois les forces humaines. M. Frommel ne
tarit pas sur une si grande découverte:

218



-C'est, dit-il, un acte ou toute une part de nous-mémes
s'abime dans une perte sans compensation, au profit d'un étre
qui nous fut malfaisant, qui nous était hostile et qui nous parait
extérieur. Je dis une perte, et je dis bien. Car celui qui par-
donne abandonne toujours quelque chose. Et ce qu'il abandonne
de la sorte, ce sont les réalités centrales de la vie personnelle,
les jugements de respect et d’estime, les appréciations qualitatives
et de valeur, que la personne n'abdique qu’en se dépouillant et
se vidant elle-méme de son essentiel contenu. C'est son carac-
tere, ses intentions, sa dignité qu’elle laisse méconnus, son hon-
neur et son droit qu'elle s'abstient de venger. Clest elle-méme
qui renonce a s’affirmer. Or, s'affirmer, c’'est vivre. On ne re-
nonce a s'affirmer qu’en renongant a vivre. Voila, certes, des
facteurs de souffrance, voila la part du sacrifice, voila la perte et
la mort a soi-méme qu'implique tout acte de pardon.“

Comment! Vous éprouvez tout cela quand vous pardonnez
au coupable repentant? Ainsi, aprés que |'offense vous a blessé,
si I'offenseur vient a vous en vous témoignant un repentir sin-
cere, bien loin d’atténuer par la le mal qu'il vous a fait, il 'en-
venime et l'exaspeére encore, puisqu'aprés avoir souffert de I'of-
fense, vous allez souffrir de plus belle en pardonnant? Il vau-
drait donc mieux pour vous que le coupable ne se repentit pas!

Mais sans insister davantage sur ce non-sens, Si nous exa-
minons de quoi M. Frommel compose la prétendue douleur du
pardon, nous voyons qu'il n'en subsiste rien. L'offense nous a
fait perdre notre ami, parce qu'elle nous a découvert en lui des
dispositions, des sentiments, peut-&tre des principes opposés aux
ndtres et que nous condamnons. Voila la cause de la rupture
cruelle: celui qui était pres de nous s'est €loigné. Mais qu'il se
repente et qu'il revienne a nous: quel sacrifice ce retour peut-il
bien nous imposer? En quoi notre caractere, nos intentions, notre
dignité demeurent-ils donc méconnus? Le repentir du coupable
est précisément un hommage qu'il rend a tout cela, et I'adhésion
formelle a nos propres appréciations qualitatives, et de valeur, pour
parler ce langage, qui veut €tre solennel et qui n'est que barbare.

Oh! que la parabole de l'enfant prodigue devait scandaliser
M. Frommel! Qu'il devait s'affliger d'y voir tant de grace et d'élan!
Hélas! ce pere, oubliant dans son allégresse d’abandonner les ré-

219



alités centrales de sa vie personnelle, et faisant égorger le veau
gras au lieu de se vider lui-méme de son essentiel contenu, ce
pere, dme légere et frivole, n'entendait rien sans doute a la
psychologie du pardon!

* *
*

En vérité, c’est une chose surprenante que I'aveuglement oi
I'esprit de systtme peut jeter les hommes les plus intelligents.
Car M. Frommel ne s'est pas contenté d'oublier cette parabole
de l'enfant prodigue, mais ses affirmations les plus véhémentes
ont été doucement contredites par le fondateur méme du chri-
stianisme.

Nous avons déja cité le passage ou M. Frommel, qui dis-
tingue parmi les pécheurs entre les ames faibles, légeres, incon-
sistantes et celles qui sont énergiques, fieres et généreuses, accable
les premieres de son dédain et se moque avec amertume du par-
don a jet continu. Et qui donc I'a recommandé, je vous prie,
ce pardon a jet continu, sinon Jésus lui-méme, répondant a
Pierre qu'il faut pardonner non pas jusqu'a sept fois, mais jus-
qu'a septante fois sept fois (Matth. XXVIII, 21 et 22)?

Il y a encore un autre passage, tres caractéristique, qui mérite
d'etre cité pour son abondance oratoire et sa magnifique inexac-
titude; le voici:

.La croix présente a 'homme son péché, sans déguisement
et sans fard, a la sinistre lumiere d'un abominable forfait. Et
ce mal, dont il ne discernait que la faiblesse ou I'excusable imper-
fection; ce mal, a I'égard duquel il conservait mille indulgences;
ce mal, dont il allait jusqu'a caresser les désirs et savourer les
concupiscences comme on savoure une joie subtile; ce mal qu'il
blamait chez autrui sans se résoudre a le condamner chez lui-
méme; ce mal éclate subitement a ses yeux dans son épouvan-
table hideur et son effrayante gravité. Prolongé jusqu'a la croix,
olu, pour la premiere fois dans ['histoire, il atteint sa véritable
dimension et manifeste son essentielle turpitude, — s’exaspérant
sans excuse sur une innocente victime, vouant au supplice I'amour
et I'humilité faits chair, bavant ses injures et crachant sa haine
sur le Saint et le Juste, n’ayant ni cesse ni repos qu'il n'ait oté
celui qui, de la part de Dieu, apportait au monde les paroles de:

220



la vie éternelle, — prolongé jusqu’a la croix ou, se consommant
tout entier, il aboutit au crime gratuit de I'homme contre
I'homme, de 'homme contre le bien, de I'homme contre Dieu,
c’est a dire au crime intégral, au crime absolu, au crime par de-
la lequel aucun crime n'est concevable ni possible, le mal s’est
enfin démasqué.“

Etrange sans doute est cette conception, que Dieu ne puisse
ou ne veuille pardonner aux hommes des péchés sans doute
irréparables, mais par comparaison de simples peccadilles, qu'a la
condition de leur avoir fait ou vu commettre contre lui le crime
supréme, le crime absolu, le crime intégral! M. Frommel, qui
n'accordait son pardon douloureux qu'au repentir, semble ici le
subordonner a la parfaite perversité du coupable. Troublant pro-
bleme!

Mais, la condamnation et le supplice de Jésus sont-ils bien ce
forfait sans égal devant lequel s’évanouissent toutes les autres hor-
reurs de I'histoire? Je n'oserais le contester, si je ne devais opposer
au jugement de M. Frommel un jugement irrécusable. Oui, toute
I'indignation du théologien genevois semble une €éloquence étudiée
et terriblement littéraire, quand on se souvient de cette simple
parole de Jésus sur la croix: ,Pere, pardonne-leur, car ils ne
savent ce qu'ils font.“ La victime n’a donc rien vu de ce crime
intégral, et c'est sans doute la victime qu'il faut croire ici; ou
bien, dirait-on peut-étre que Jésus n'était qu'un avocat plaidant
sans conviction les circonstances atténuantes? Et voila comment,
a force de vouloir construire une croix bien systématique, on
finit par ne plus percevoir les paroles mémes du Crucifié . . .

D'une lecture un peu attentive de cette étrange étude, on
dégage l'impression que M. Frommel a voulu justifier par l1a le
dogme orthodoxe de I'expiation du péché par le sacrifice de
I’'Homme-Dieu souffrant dans sa personne innocente les peines
encourues par I'humanité coupable. Persuadé de la vérité de ce
dogme, il voyait avec douleur la génération présente s’'en dé-
tourner, et, dans I'ardeur de sa conviction, il a cru qu'il pourrait
'établir par des moyens nouveaux, conformes a I'esprit moderne.
Entreprise hautement louable en elle-méme, car enfin celui qui
se sent en possession d'une vérité capitale a le devoir de la
communiquer. Ainsi, I'objet de la démonstration étant celui de

221



I'ancienne orthodoxie, M. Frommel a eu recours 42 une méthode
nouvelle. ,Je ne partirai, disait-il en commencant, d'aucun a
priori; je ne me ferai le tenant d’aucune doctrine particuliere;
jie n'emploierai aucun argument d'autorité, et, si ce n'est dans
la mesure indispensable a la marche de la pensée, presque aucun
raisonnement. Je ne ferai appel qu'aux expériences qui
nous sont a tous communes et 2 une compétence morale
sur laquelle j'estime avoir le droit de m'appuyer.“ —
A-t-il tenu parole, et n'y a-t-il pas un a priori dans cet axiome
que le repentir est toujours insuffisant? Mais passons. L'expé-
rience commune a laquelle il fait appel, c'est la souffrance que
le pardon coiite toujours a celui qui pardonne, affirmation auda-
cieuse qu'il est, je crois, le premier a poser. Aussi préssent-il
que plusieurs n'accorderont pas ce point, mais protesterront au
contraire qu'ils ont toujours pardonné avec joie. M. Frommel
sera donc sans prise sur eux. QOui; mais il récuse d'avance leur
témoignage comme celui d’ames faibles, légeres, inconsistantes,
dénuées en un mot de la compétence morale sur laquelle il
estime avoir, lui, le droit de s’appuyer; il jette de son chef le
discrédit, non sur lintelligence, mais sur le caractere méme de
ceux qui lui résisteront. On disait autrefois: Quiconque ne
pense pas comme moi est dans I'erreur; M. Frommel dit a son
tour: Quiconque ne sent pas comme moi est un étre de moralité
suspecte. L'intolérance s’est-elle jamais montrée plus personnelle
ni plus hautaine?

On peut donc conclure, je crois, qu'en dépit de son appa-
rente méthode psychologique, M. Frommel était un de ces esprits
impérieux qui, haissant la moindre incertitude, traduisent les réa-
lités dont nous ne devons nous faire qu'une idée approximative,
Dieu et I'homme, le Bien et le Mal, !'Individu et la Société,
'Eglise et I'Etat, en définitions aux arétes rigides, sur lesquelles
ils élevent passionnément les figures géométriques dont il faut
que, pour euX, l'univers soit peuplé; et qui, dans leur réve d'ab-
solu, ne peuvent supporter patiemment le mystere de la vie rapide.

NEUCHATEL. F. H. MENTHA.

coo

222



	Réflexions d'un laique sur un essai d'apologie moderne

