
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1908)

Artikel: Les moralistes et la morale

Autor: Millioud, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Tatsachen und Erfahrungen voraussetzen möchte? Wenn das
einmal in grösserem Umfang geschieht als heute, so wird sich
das übrige finden. Eine Industrie von der Bedeutung der
St. Galler Stickereiindustrie, eine Industrie, welche so grossen
Schwankungen ausgesetzt ist wie diese, wird auf die Dauer nicht
ohne den wirtschaftlichen und sozialen Faktor eines umfassenden
Arbeitslosenschutzes auskommen.

BASEL. A. SCHAEFFER.

LES MORALISTES ET LA MORALE.1)
Le public s'intéresse aux crises économiques et aux crises

politiques parce qu'elles le touchent dans ses intérêts ou dans

ses sympathies. Il s'intéressera aussi, je pense, aux crises

intellectuelles, quand il aura appris à les connaître et à les reconnaître,

quand il aura compris que ce sont là des phénomènes
naturels, soumis à des lois et sur lesquels on ne peut exercer
la moindre action avant de les avoir minutieusement étudiés.

Nous sommes au début d'une crise des idées morales. La
déplorer est aussi inutile que de déplorer les inondations ou les

épidémies. 11 est vrai qu'on peut corriger le lit des fleuves, et
veiller sur l'hygiène publique. Quand on connaîtra quelques lois
de l'histoire naturelle des idées, peut-être aussi arrivera-t-on à

régulariser l'évolution intellectuelle, à diminuer les heurts, les

conflits, les soubresauts.
Et en attendant? Hélas, que faisait-on en attendant que la

physique fût constituée, que la chimie sortît de l'alchimie, que la
médecine devînt expérimentale? On prenait patience. Cette

réponse, sans doute, est peu consolante. Mais les illusions et les

chimères le sont-elles davantage? N'est-ce pas pour nous être
arrêtés à des remèdes imaginaires qu'aujourd'hui nous nous trouvons

pris au dépourvu? On agit au hasard parce qu'on est pressé

d'agir; on est pressé parce que les crises des idées morales causent

de grandes souffrances. Elles divisent les esprits; elles les

aigrissent, elles troublent les familles, multiplient les révoltés. L'in-

Voir „Wissen und Leben", numéros 16 et 17.

179



quiétude, le mécontentement général se répercutent nécessairement

sur les individus, et comme toujours, ce sont les esprits les moins
capables d'y résister qui en sont atteints les premiers. M. Dürkheim

terminait une étude importante sur le suicide en montrant
que les suicides augmentent en nombre de nos jours par des

causes morales plutôt que par des causes matérielles.

Il y aurait une sorte de courage inhumain à montrer que
nous n'avons pas le remède si nous ne pouvions même entrevoir

comment on arrivera quelque jour à le découvrir.

Le remède, ce serait la formation d'une morale prouvée, qui
s'attestât d'elle-même aux esprits judicieux. Depuis vingt-quatre
siècles, les philosophes sont à l'œuvre pour la fonder. Je
voudrais dire pourquoi l'on a échoué et quels signes nous font croire
que l'échec n'est pas définitif et que des recherches droitement
engagées pourront nous conduire à des résultats partiels, destinés
à être corrigés, complétés, accumulés progressivement.

* **

Comment s'y prennent les moralistes? En quoi consiste leur
travail et pourquoi, depuis Socrate, n'ont-ils pas encore réussi à

nous armer d'une morale vérifiable, sinon vérifiée, applicable,
sinon pratiquée, qui nous prémunisse contre les douloureuses
morsures du doute et nous affranchisse des solutions hasardeuses,
des déclamations et des partis-pris?

Frappons poliment à la porte d'un de ces penseurs austères
et tenons-lui ce langage:

Nous souffrons d'une crise morale, c'est à dire d'une crise
d'idées. Nous cherchons notre direction, ce qui signifie la
plupart du temps qu'on cherche à être dirigé. Quel est votre avis

sur le moyen de reconstituer une somme de notions communes
d'où nous puissions tirer les règles de la conduite?

Messieurs, nous dit-il, je ne saurais vous en donner un qui
suffise à tout, mais je puis vous en proposer trois qui se contredisent

et entre lesquels vous devrez choisir. Le premier est fort
ancien et approuvé par beaucoup de grands philosophes; le
second, plus récent, n'est point sans apparence de vérité; le
troisième est tout nouveau, peut-être a-t-il les promesses de l'avenir..

180



Nous lui faisons alors cette question: n'y a-t-il rien de commun

dans ces trois procédés? Ne pouvons-nous raisonner qu'en
prenant parti pour l'un ou pour l'autre et faudra-t-il commencer
par nous diviser sur le moyen de nous unir?

Voici sa réponse: Tous les moralistes ont cherché à définir
une règle générale de l'action. Tous, de tous lieux, de toute
race et de tous les siècles, ils pourraient s'exprimer ainsi: c'est

une idée que nous voulons former, une seule idée. Mais nous
voulons y amasser toutes les certitudes de la raison et de

l'expérience, pour qu'elle demeure valable dans toutes les
circonstances de la vie; nous voulons l'illuminer de toutes les clartés
de l'évidence et l'élever au ciel de l'humanité pour que chacune
des prescriptions de la morale soit un rayon de sa lumière.

Cette idée étant définie, nous y recourrons dans tous les

cas, pour distribuer l'éloge et le blâme, pour enseigner ou pour
réprimer. Et nos jugements tireront leur force de cette idée et

seront certains comme elle, parce qu'ils ne seront jamais que
l'application, peut-être éloignée, mais toujours logique et nécessaire,

de ce principe reconnu et fondé au-dessus de toute
contestation.

Voilà l'intention de tous les moralistes jusqu'à ces derniers
temps. C'est dans l'exécution qu'ils se sont divisés. Le
premier parti a fait de ce principe universel une réalité supérieure
à la nature humaine, et l'assimile au principe de l'univers; le

principe, c'est le souverain Bien, la Perfection, l'Ame du monde,
la volonté cosmique.

Ceux du second parti, restreignant leur ambition et leur
recherche, n'ont pas voulu dépasser la nature humaine, où ils
ont prétendu découvrir une loi permanente et universelle: le principe

c'est la raison, c'est l'utilité, c'est l'altruisme ou la sympathie.
Et enfin les derniers, plus modestes encore, non seulement
renoncent à considérer l'idée suprême de la morale comme une
réalité extérieure à l'homme mais renoncent aussi à la prendre
pour l'expression de la nature essentielle de l'homme. Elle
n'exprime, suivant eux, qu'une partie de notre nature, l'ensemble
des dispositions qui nous permettent de vivre en société. Les
faits moraux, disent-ils, sont des faits sociaux; l'idée morale,
c'est l'ensemble des caractères par lesquels on peut définir ce

181



qu'on appellera normal dans la vie sociale, et le distinguer de

ce qu'on qualifiera de morbide.
Ainsi procèdent les moralistes. Et certes, ils nous rendraient

un service précieux, s'ils nous apportaient une notion suprême
du bien qui fût évidente, c'est à dire qui s'imposât d'elle-même
à notre raison pourvu seulement que nous fussions en état de

la comprendre, et qui fût universelle, c'est-à-dire qui fût un modèle

immuable où nous n'eussions qu'à regarder en toute
circonstance.

Incontestablement, les philosophes ont élaboré des notions
pourvues de ce double caractère. Comment une crise des idées
morales est-elle possible après cela? C'est qu'on ne pouvait
aboutir qu'au prix d'un sacrifice mortel. Les notions universelles
sont vides.

Si je raisonne, par exemple, en moraliste métaphysicien et
si je dis: le souverain bien, c'est la perfection, en quoi ferai-je
consister la perfection? Je ne puis encore la discerner dans les

objets de la nature ni dans les actes des hommes : pour l'y reconnaître

il faut la connaître. Il faut donc que je la dépouille de

toutes les qualités particulières, comme de faire l'aumône ou
d'exceller dans les beaux arts; tout cela peut être bon pour les

uns, mauvais pour d'autres, heureux aujourd'hui, fâcheux demain;
je ne sais encore si ces qualités sont des traits de la perfection;
je dois attendre de la connaître pour en juger. Je n'élève mon
idée de la perfection au-dessus des querelles qu'en lui retranchant
ce qui peut y donner lieu, c'est à dire tous les caractères tirés
d'un objet ou d'un acte particulier; que me restera-t-il à mettre
dans ma définition? Je ne la ferai monter dans le ciel des idées

générales qu'en l'allégeant de son contenu, et quand elle aura
atteint le point d'où l'on plane sur le monde elle ne sera plus
qu'une enveloppe gonflée, une formule, que je ne pourrais énoncer
rigoureusement qu'en ces termes: la perfection c'est la perfection.

Les moralistes du second parti réussissent tout autant que
ceux du premier, mais de la même façon. Ils sont condamnés
à réussir. Pour eux, l'idée constitutive de la morale n'est plus
celle d'un objet doué d'une existence propre; c'est l'idée d'une
qualité que nous souhaiterions de retrouver dans toutes les

actions; par exemple, l'utilité, ou le caractère rationnel ou celui

182



d'être une cause de bonheur. Et sans doute l'utilité est un principe

évident et universel. 11 est bon évidemment qu'une action
soit utile et il serait bon que toutes les actions le fussent. Mais

qu'est-ce que l'utilité? Si je dois juger des actions par l'utilité, je
ne puis juger de l'utilité d'après les actions. Une action est utile
quand elle conduit au but qu'on s'est proposé, lequel peut être
bon ou mauvais. Il faut connaître d'abord l'utilité en général

pour juger par là et du but, et de l'action. Il est vrai que la
notion de l'utilité devient ainsi une notion universelle qui servirait
à juger de tout; mais elle devient du même coup un mot vide,

car il n'y a d'utile que ce qui me sert à atteindre un but, et

l'utilité sans un but, l'utilité prise pour but, l'utilité pure n'est

plus qu'une abstraction scolastique.
Il en sera de même quelles que soient les qualités dont on

pare la notion suprême de la morale et l'on comprend, combien
la déduction des règles pratiques devient oiseuse, quand on les

tire de notions qui se plient à tout, parce qu'elles ne contiennent

rien.
Les moralistes du troisième parti, ceux de la morale

sociologique, nous sauveront-ils de cet embarras? Leur procédé est-il
différent de celui qui je viens d'esquisser et qui a tant de logique
apparente avec si peu de consistance et de réalité?

La différence capitale de ces moralistes aux précédents, c'est

qu'ils ne prétendent rien découvrir que par l'étude des faits ni
rien ajouter aux faits. Ce qui doit être, on le trouvera en
examinant ce qui est. Ainsi le grand problème de la morale est

déplacé. Au lieu d'opposer le bien — je ne dis pas au mal —-

mais à la nature, on attend de la recherche scientifique qu'elle
nous le signale dans la nature; au lieu de faire planer l'idéal sur
la réalité comme une protestation rayonnante et permanente de

la conscience, on le fait surgir de la réalité, comme un état

d'équilibre, vers lequel la réalité s'oriente d'elle-même et tend par
la force des choses.

Or l'œuvre humaine ne pouvant consister à convertir le

monde en son contraire, mais pouvant s'exercer efficacement

pour adoucir et pour hâter l'accomplissement des destinées
naturelles, il suit de là que la tâche du moraliste sera de chercher
parmi les faits de la vie sociale, quels sont les faits normaux,

183



ceux qui tiennent aux conditions essentielles de la vie en commun

et quels sont les faits anormaux, ceux qui trahissent une
altération des fonctions régulières, une déviation du type social
viable. La morale sera si l'on veut la science médicale appliquée

au corps social, comme on peut dire, si l'on veut, que
l'hygiène ou la médecine est la morale physique de l'individu.

Quelles que puissent être les difficultés de ces vues, qui,
dans leur forme actuelle, datent d'une quinzaine d'années à peine,
quelles que soient les réclamations qu'on a faites contre elles,
et qui se feront entendre encore longtemps, parce qu'elles troublent

tout un système d'habitudes intellectuelles, ce qui est hors
de contestation, c'est l'avantage immense d'une conception qui
nous permet de conduire nos recherches parmi les faits, sur le
terrain de la réalité, en pleine vie contemporaine; qui nous fait
espérer, au lieu de ces abstractions imposantes dont l'évidence,
hélas, n'avait d'égale que leur stérilité, des connaissances
positives, précisées par des approximations graduelles; et enfin qui
nous donne aujourd'hui déjà le moyen de substituer, dans la
science de la morale, au jeu de la déduction, la fonction régulière

de l'hypothèse et de la vérification expérimentale.
Ce moyen, nous le possédons, si l'on peut admettre que

les faits normaux sont ceux qui correspondent aux nécessités

profondes de la vie en commun, et par conséquent se donnent
à connaître par leur généralité. Une langue commune, un
gouvernement commun, voilà des faits sociaux si étroitement liés à

l'existence même de la collectivité, qu'ils se retrouvent dans toutes
les sociétés humaines, quel que soit le degré de leur développement.

Or les conditions d'existence varient selon la forme de la
société. Dans des sociétés très compliquées, où la division du

travail est poussée fort loin, comme dans la nôtre, certains faits,
par exemple l'instruction populaire, deviennent très généraux, et

par conséquent normaux. C'est qu'ils sont indispensables, tandis
qu'ils demeurent exceptionnels et insignifiants dans des sociétés
composées autrement.

Par conséquent, les règles, les normes varieront suivant les

temps et les lieux. Les mêmes faits pourront être suivant le

type d'organisation sociale que l'on considère, un signe de santé

184



ou un signe de maladie. On le voit, il faut renoncer à la
chimérique ambition de formuler une règle morale absolue, uniforme
et universelle. Mais on voit aussi, que les moralistes sociologues
sont bien armés contre l'objection ordinaire qui consiste à dire :

du fait vous ne sauriez tirer le droit; le droit est le contraire du

fait, la justice est le contraire de la nature, l'idéal est le contraire
de la réalité; si vous vous enfermez dans l'ombre de la réalité,
vous n'apercevrez jamais la lumière de la vérité morale.

Cette manière de parler est plutôt une habitude qu'un
raisonnement. On oppose entre eux le fait et le droit comme on

oppose le fond et la forme, le corps et l'âme, la liberté et le

déterminisme.
Ces oppositions sont des antithèses et ces antithèses sont

de la réthorique. Ou, si vous voulez, ce sont de vieux cadres
vermoulus dans lesquels nous emprisonnons encore notre pensée.
Le droit sort du fait; la promulgation du droit c'est la proclamation

d'un fait, auquel on accorde une préférence sur d'autres
faits. L'instruction, la liberté de penser ont existé à titre de

faits individuels avant de devenir le droit de chacun et le devoir
de tous. La morale de demain est en formation dans les mœurs
du jour, comme les futures montagnes de notre globe sont en

formation sous nos pieds, pour se découvrir à l'heure du craquement

cosmique, quand notre vieille planète se racornira et se

plissera encore un peu davantage. La tâche du moraliste ce
serait de discerner parmi les faits moraux, parmi les traits de

mœurs du temps présent ceux qui, par leur accord avec quelque
condition nécessaire ou importante de la vie collective, sont
destinés à se généraliser et à passer au rang de faits normaux,
comme il est advenu de l'instruction populaire, tandis que d'autres
faits tels que les privilèges de la naissance étaient condamnés à

disparaître.
II serait aisé de donner une transcription métaphysique et

même religieuse de cette conception qui fait du moraliste le

collaborateur des forces organisatrices de la société, et l'interprète
attentif de je ne sais quelles voix profondes et lointaines de l'univers.

Cette transcription serait poétique, mais inutile; elle serait
dangereuse par les équivoques d'images et les illusions de
méthode qu'elle ferait naître.

185



Très promptement on reviendrait à se croire en possession
d'une formule magique, propre à trancher toutes les questions
d'un seul coup, par un petit tour de dialectique. Et la science
de la morale se perdrait dans les sables tout près de sa source.

Examiner le tableau des mœurs contemporaines qui sont des

faits; étudier d'autre part les conditions générales et nécessaires
de la vie collective qui sont des conditions de fait, tel est le bon
moyen et le seul d'arriver un jour à quelque sûreté dans les

appréciations morales, à quelques règles véritables et fécondes,
à un acheminement moins douloureux de la caravane humaine
vers les régions inconnues où les destins la poussent.

L'impossibilité d'obtenir des résultats immédiats, l'aspect
fruste et sommaire des indications qu'on nous donne, bien loin
d'être un motif de découragement, sont au contraire une garantie
et une présomption de vérité. C'est ainsi, c'est par des recherches
sans lien, c'est par des tâtonnements obstinés que les sciences

positives ont commencé, et par des corrections sans nombre
qu'elles ont avancé; mais ce sont elles qui forment aujourd'hui
les assises inébranlables de l'esprit humain.

Il est vrai que la morale des sociologues ne nous met point
en état de dénouer la crise actuelle; mais en l'absence de

preuves tirées des faits, les jugements catégoriques n'attesteraient

que l'assurance de celui qui les aurait énoncés, et ceux qui
apportent les solutions les plus rigoureuses et les plus précises sont
probablement ceux qui se trompent le plus.

Non, ce qui fait la difficulté de cette conception, ce n'est

pas l'imperfection nécessaire des débuts, c'est l'étroitesse du point
de vue.

Si l'on prend les règles de la conduite, les normes, dans
la conformité des actions aux conditions de la vie en commun,
toute morale devient sociale, et il n'y a d'autre morale que la
morale sociale.

Or nous ne dévouons à la société qu'une partie de notre
action, parce que la vie en commun n'est qu'un des aspects de

notre vie. 11 n'y a pas d'être exclusivement social, même dans
les ruches d'abeilles et dans les fourmilières. Nous naissons au
sein de la société; elle existe avant nous, elle nous survit, elle

agit sur nous par mille influences; jamais cependant nous ne

186



nous confondons avec elle. L'effigie même qu'elle nous imprime
devient en chacun de nous une empreinte individuelle, soit que
nos habitudes, notre caractère, nos opinions, aient été formés
dans une libre harmonie avec notre milieu, soit au contraire que
nous nous soyons développés en réaction contre lui.

Et l'on ne peut pas dire que, la morale étant sociale, ce

qui ne touche en rien l'intérêt de la collectivité doit être
abandonné à l'autonomie de l'individu. Car nous sommes indivisibles:
le législateur le plus perspicace, armé du sabre de Salomon, ne
saurait séparer en nous ce qui est individuel et ce qui est social.
L'usage que nous faisons de notre liberté, comme individus, le
savoir que nous accumulons, l'énergie que nous acquérons, tout
cela est, pour la collectivité, d'une conséquence immédiate, sinon
immédiatement visible; et la société, d'autre part, pénètre en
chacun de nous jusqu'au fond de l'âme par de multiples prises,
par l'éducation, par l'hérédité, par les institutions, et par cette
sorte de pression atmosphérique, contre laquelle nous sommes
sans défense, quand nous ne la sentons pas, et presque sans
ressources, quand nous entreprenons de nous y soustraire.

C'est de l'individu tout entier que découle l'action sociale, et
l'action sociale, celle des lois, celle des institutions, ne représente
que l'accord momentané ou durable d'un grand nombre
d'individus.

Il y a telle façon de prendre la distinction de l'individuel et
du social qui rend le problème insoluble, non par ses difficultés
mais par un irrémédiable défaut de signification.

C'est par là que les moralistes psychologues, M. Tarde et

quelques autres, sont venus entamer par le flanc les belles
ordonnances logiques des moralistes sociologues, celles de M.
Dürkheim, par exemple et de son école.

Et c'est là aussi ce qui nous découvre la cruelle alternative
d'une morale strictement sociale, qui n'aurait de choix qu'entre
la tyrannie et l'impuissance; tyrannique pour être efficace et pour
exister seulement, car s'il est vrai qu'elle ne commanderait que
des actes, choses visibles, qui sont ce que nous pouvons mettre
en commun, les actes cependant ne sont que des effets; pour
les gouverner il faut les déterminer dans leurs causes, incliner
les intentions secrètes et jusqu'aux dispositions instinctives, qu'on

187



devra rechercher dans les profondeurs intimes de l'être humain.
Par exemple, supposez que l'antimilitarisme se propage au point
que nous ayons à nous demander si la Suisse continuera d'exister
ou si elle ne subsistera pas, vous savez bien que la question ne
se résoudrait pas devant le tribunal, ou l'on ne fait que juger les

actes. Elle se résoudrait à l'école, ou l'on forme les esprits.
Mais une morale qui serait sociale dans sa définition et

extrasociale dans ses moyens, une morale dont les prescriptions ne

se rapporteraient qu'à la société et qui serait forcée de s'emparer
des esprits, ne s'emparerait d'eux que pour mettre leur but hors
d'eux-mêmes, pour les absorber et les étouffer dans la vie
commune. 11 ne faut pas que la différence des mots nous fasse

illusion sur la ressemblance des choses: le problème d'une morale

purement sociale, c'est le problème même de la théocratie
du moyen âge.

A moins qu'elle ne reste impuissante. Retranchez-lui la

domination des âmes, qui sont chose individuelle, en lui déférant
la prescription des actes, qui sont chose sociale, vous en faites

un législateur abandonné par l'exécutif et privé de tout appui.
11 y aura des mœurs; peut-être même y aura-t-il des mœurs
générales; il n'y aura pas une morale, c'est à dire une évolution
des mœurs dirigée par des prévisions rationnelles; difficulté si

grave qu'elle croîtra jusqu'aux proportions d'une impossibilité,
si l'on refuse de limiter la morale sociale et de l'affermir en

même temps par l'institution d'une morale individuelle.
Cette considération nous permet d'éclaircir un peu le sens

de la crise morale du temps présent.
Ramassons d'abord les éléments du problème.
Rien n'existe dans la société que des hommes, avec la

nécessité de certains accords entre ces hommes. Ces accords font
l'objet de la morale sociale qui définit, par l'étude des faits, les

conditions de la vie commune. Mais ces accords ne font pas
notre raison d'être'; ils n'épuisent pas notre vie; ils ne peuvent
pas être notre seul but; car nous ne saurions mettre en commun
que des actes, tout le reste étant personnel; or la règle des actes

sera violée chaque jour s'il n'y a pas de règle de ce qui est
personnel, si notre volonté est inconstante, si nos impulsions sont
capricieuses, si nos goûts et nos désirs sont désordonnés. La

188



morale sociale dira ce qu'il faut livrer à la communauté, mais
nous ne pouvons livrer que ce que nous avons; elle dira ce

qu'il faut faire, mais ce que nous pouvons faire dépend de ce

que nous sommes.
Ainsi le problème est double. Il faut savoir ce que les

accords doivent être et ce que doivent être ceux qui les font.
L'erreur des anciens moralistes a été de vouloir une morale
universelle, qui était en réalité une morale individuelle, et qui n'a
point abouti; car, d'une morale individuelle, la morale sociale ne
se déduit pas. Ce serait aujourd'hui l'erreur des moralistes
sociologues de fonder une morale sociale, toute appuyée sur les
faits et toute rationnelle qu'elle pût être, si elle n'était circonscrite

et complétée par une morale individuelle, car la morale
individuelle ne se déduit pas de la morale sociale.

Puisque le problème moral a deux aspects, la crise actuelle
de la morale peut être l'effet de deux causes, soit que l'organisation,

les institutions, les obligations que la société nous impose,
ne se trouvent plus en accord avec les nécessités de la vie en

commun, soit que la règle de la vie personnelle devienne
insuffisante, que l'harmonie des fonctions soit altérée dans les esprits,
que l'équilibre mental soit plus généralement et plus gravement
troublé.

Nous voyons bien, que ces deux causes sont en action. Par
exemple, la paix armée et sans cesse menacée, dans laquelle nous
vivons, est incompatible avec les conditions générales du

commerce et de l'industrie qui ont créé une solidarité matérielle entre
tous les peuples civilisés. Voilà pour la morale sociale. D'autre
part l'accroissement des psychoses, des cas d'aliénation mentale
est un fait significatif dans une époque où l'extension continue
des droits civils et politiques assure une part d'influence, une
action parfois sensible, à des impulsifs, à des dégénérés, à ces

demi-responsables que Forel et Mahaim ont décrits. Voilà pour
la morale individuelle.

Il n'est donc nullement certain que le malaise dont nous
commençons à souffrir vienne, comme on le dit souvent, d'un
défaut ou d'un excès de liberté et qu'il fût bon de voir les
particuliers excercer des reprises sur l'Etat ou l'Etat une plus grande
pression sur les particuliers. Si l'on pouvait évaluer sans rien

189



omettre la somme d'astrictions que les hommes ont subies en
divers temps et la mesure de spontanéité qui leur a été

abandonnée, on serait peut-être étonné d'y trouver peu de changement
d'une période à l'autre. Ce qui a varié, c'en est en tout cas la

distribution, la répartition, ce qu'on pourrait appeler l'assiette de

l'impôt moral et l'assiette de la liberté.
Peut-être n'y a-t-il pas plus d'accroissement de la liberté, en

quantité absolue, dans le domaine social que d'augmentation de

la quantité absolue de l'énergie dans l'univers. Le mode de

distribution, voilà ce qui importe essentiellement; de là viennent les

mécontentements ; de là naissent les problèmes de la morale sociale.
11 y aurait quelque naïveté à expliquer que je n'ai pas la

prétention de les résoudre. Les solutions partielles et progressives
se feront jour dans les travaux des économistes, des hommes
d'État, des statisticiens et des sociologues. Mais ces solutions
n'avanceront point la morale personnelle et n'en peuvent
déterminer les transformations qu'indirectement. C'est là ce que je
montrerai pour terminer.

Parce que la vie sociale ne fait pas le tout de notre vie,
les crises continueraient, quand nous aurions fait de l'État quelque
chose comme le logement absolu, et bien des gens imiteraient
ce chef indien qui, ayant reçu en présent une maison, y fit entrer
son cheval et préféra coucher en plein air.

C'est qu'on a entrepris de tous temps d'organiser la société

pour l'homme ou l'homme pour la société, sans organiser l'homme
dans la société: l'homme, ou plutôt les hommes. Le problème
de la morale individuelle est de trouver, non pas une règle
commune à tous, mais la règle qui convient à chacun, la part de ce

qu'on met en commun étant supposée faite.
Pour trouver la règle de chacun, il n'est pas besoin d'une

règle universelle. Le médecin ne suppose qu'une chose: c'est que
le malade veut vivre. Le moraliste n'a qu'une supposition à faire,
c'est que l'âme, l'esprit veut ou doit vivre, comme le corps. Pour
l'esprit comme pour le corps, vivre c'est conserver, développer
harmonieusement ses organes et leurs fonctions.

Les prescriptions de la morale sociale deviennent ainsi des

conditions imposées à l'individu dans l'organisation de sa vie
personnelle. Le problème de la morale individuelle comprend la

190



morale sociale comme une de ses données. En d'autres
termes: de quelque façon qu'il me plaise de conduire ma vie,

j'aurai à tenir compte des règles de la vie en commun. Mais

j'aurai à tenir compte d'autre chose encore. De quoi donc?
De moi-même, de mes instincts, de mes aptitudes, de mes goûts.
Les habitudes intellectuelles, les tendances, les passions, tout
l'appareil de la vie, telle est la matière de la morale individuelle.
Le problème, c'est d'ordonner tout cela, de développer ce qui
est en l'homme, de le mettre en harmonie avec lui-même; le

problème, en un mot c'est d'organiser la personnalité, à l'aide
de ses propres éléments et sous l'empire de ses propres nécessités.

Cette organisation elle-même est une nécessité de notre
nature. Quand nous ne la faisons pas, elle se fait. 11 n'y a pas
d'âme humaine qui ne soit le résultat d'une élaboration et d'une

organisation. C'est là ce qui nous permet d'espérer la solution
du problème par des approximations progressives et la constitution

d'une science de la morale qui soit scientifique. Nous
n'avons pas à sortir de la constatation des faits et de la recherche
des lois. Nous n'avons pas à imaginer un modèle absolu et
définitif de l'homme intérieur. Le but de la morale personnelle, c'est
d'amener la nature à ses vrais fins, par les plus heureux d'entre
ses moyens; c'est d'opérer dans la pleine clarté de la conscience
et, si je puis dire ainsi, avec le maximum de rendement, l'œuvre
qui, de soi-même, ne se fait qu'au hasard, avec des déviations,
des grincements, des avortements. Au lieu d'une création des

âmes, il s'agit d'une direction des forces, tâche plus modeste et

plus difficile, car ceux qui l'entreprendront, ne pourront se
soustraire un seul jour au contrôle du bon sens.

Il est vrai qu'on ne résoudra pas d'un coup des problèmes
complexes et multiples comme ceux qui se révèlent au spectacle
de la crise morale du temps présent. Mais on arrivera sans doute
à les définir et à les analyser. On ne tranchera pas toutes les

questions à la fois, mais on n'aura pas à recommencer
perpétuellement. Et les résultats s'accumuleront. Toutes les sciences

positives ont été lentes dans leur première croissance. Il en sera
de même de la morale individuelle, transformée, avec la morale
sociale, en une science de faits, de lois et d'applications. Mais à

chaque pas les applications deviendront plus nombreuses et plus

191



sûres. Faire réussir des hommes qui puissent vivre avec eux-
mêmes et les faire vivre avec les autres, ne serait-ce pas
surprendre le vœu même de la nature et abréger par la réflexion
l'œuvre séculaire de l'histoire, l'éclosion de l'humanité qui naît
enfin à la conscience, et, en apprenant à se connaître, se révèle
à elle-même ses destinées? La pensée ne gouverne pas le monde,
mais elle l'éclairé et cette lumière est purificatrice. Elle n'opprime
point, elle ne blesse pas; quelquefois déjà elle guérit. Des mains
ferventes l'ayant élevée sur le seuil de l'âge moderne, on vit
aussitôt la barre d'ombre s'épaissir plus profondément derrière
elle; mais sa lueur tournée vers l'avenir, se prolonge de siècle
en siècle en s'élargissant ; elle nous découvre incessament de

nouvelles régions, de nouveaux chemins, de nouveaux espoirs,
et c'est elle qui nous fait braver l'incertitude de l'heure par la

pérennité de l'esprit.
LAUSANNE. M. MILLIOUD.

O

UNSER ZOLLKONFLIKT MIT
DEUTSCHLAND1).

Kein Kulturvolk der Erde ist in der Lage, alle für seine
Bedürfnisse erforderlichen Güter selbst zu produzieren, und alle
selbst erzeugten Waren aufzubrauchen. Die „Einzelwirtschaft", die

jeden Handelsverkehr mit dem Ausland ausschliesst, ist mit
unserem Wirtschaftsleben unvereinbar. Der vom Klima abhängige
und daher ungleiche Bodenertrag und die Verschiedenheit in der
industriellen Entwicklung machen, nebst andern Faktoren, den

Güteraustausch unter den Völkern unentbehrlich. Mit der fort-

J) Der zwischen der Schweiz und Deutschland schwebende Konflikt
ist zwar in den Tageszeitungen lebhaft erörtert worden, doch dürfte es
dem Laien schwer fallen, sich bei den fachmännische Kenntnisse
voraussetzenden Kontroversen ein richtiges Bild von der Bedeutung der unserem
Lande drohenden Gefahr zu machen. Für das bessere Verständnis der
Sachlage scheint mir ein kurzer Rückblick auf die Entwicklung der
Zollpolitik unerlässlich, wobei ich folgende Werke benütze : Lehr: „Schutzzoll und
Freihandel", Berlin, 1878; Roscher: „Geschichte der Nationalökonomik in
Deuschland", München, 1874; Jentsch: „Volkswirtschaftslehre", Leipzig, 1906.

192


	Les moralistes et la morale

