
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1908)

Artikel: La crisis actuelle de la morale [suite]

Autor: Millioud, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rungen jederzeit von der Kommission geändert, respektive den Verhältnissen

angepasst werden kann. Vorläufig wird als Prinzip aufgestellt:
a) Die Rückvergütung soll nicht mehr als 50% der von den Sticker-

Krisenkassen selbst nachweisbar an Arbeitslose gewährten
Unterstützungen betragen; auch nicht mehr als 1 Franken per Tag und
total 50 Franken in einem Rechnungsjahre für die gleiche Person.

b) Die Abrechnung mit den Sticker-Krisenkassen für die Zeit der Krisis
soll monatlich erfolgen, wie auch die Beitragshöhe monatlich
bestimmt werden und sich nach dem jeweiligen Notstand und
nach den vorhandenen Mitteln richten soll.

c) Die Rechnungsstellung der Sticker-Krisenkassen zuhanden des Hilfs¬
fonds hat in einer von dessen Kommission zu bestimmenden Form
zu geschehen.

d) Den Mitgliedern der Kommission soll auf Verlangen Einsicht in die
Bücher der Sticker-Krisenkassen gewährt sein, welche überdies
gehalten sein sollen, dem „Hilfsfonds der Stickereiindustrie" ihre
Jahresrechnung einzureichen.

e) Vergütungen werden nur an solche Sticker-Krisenkassen geleistet,
welche volle Gewähr für richtige Verwaltung der Gelder bieten und
deren Statuten sich den Bestimmungen des „Hilfsfonds der
Stickereiindustrie" soweit nötig anpassen.

Die §§ 4—7 behandeln Fragen der Verwaltung usw.

(Schluss folgt.)
BASEL. A. SCHAEFFER.

an

LA CRISE ACTUELLE DE LA MORALE
(Suite.)

Dans un précédent article, j'ai essayé de définir le curieux
phénomène des crises intellectuelles, d'en décrire les caractères

principaux, de montrer que de nos jours, par l'effet de la division

du travail mental, les crises intellectuelles se généralisent moins
qu'autrefois, qu'elles peuvent être bornées à un ordre d'idées.

Mais ce peut être un ordre d'idées important, par exemple
l'ordre des idées morales. Une crise des idées morales est un
des phénomènes les plus étonnants de l'histoire des mœurs. Ce

serait déjà quelque chose que d'arriver à en indiquer les caractères

essentiels; nous saurions du moins le reconnaître, et nous
aurions moins d'embarras quand il s'agirait d'en rechercher les

causes et d'en prévoir les effets. Si je me borne à la description,

c'est que nous ne pouvons guère faire davantage pour le

136



moment, à moins d'élaborer quelque nouveau système de

philosophie. Or, ce que je voudrais montrer, par ces études, c'est

précisément qu'on peut étudier les idées comme des faits naturels
et en analyser les fonctions. Quand une idée se produit-elle?
Qu'est-ce qui arrive quand elle se produit? Dans quelles
conditions s'efface-t-elle?

Telles sont les questions sans lesquelles le mouvement des

esprits demeure inintelligible. C'est dans cet esprit qu'il peut être
utile d'étudier la crise des idées morales qui agite depuis quelques
années diverses régions de l'Europe.

Les crises des idées morales sont graves parce qu'elles sont
douloureuses. Elles rendent les hommes malheureux, elles aigrissent

leurs rapports, elles troublent la vie sociale. Je rappelle,
pour citer un exemple récent, ce qui s'est passé en Norvège
lorsque l'influence d'Ibsen y devint sensible. Après qu'il eut
donné la pièce intitulée "Maison de Poupée,,, les discussions
devinrent si passionnées, elles prirent un tour si personnel, elles
causèrent des divisions si pénibles qu'on en vint à mettre au bas
des lettres d'invitation: on ne parlera pas de "Maison de

Poupée,,. Rappelez-vous aussi le ton des polémiques que les ouvrages
de Nietzsche ont provoquées, et celui que prennent souvent les

débats contemporains sur la propriété ou sur le féminisme.
Nous nous bornons à déclarer fausses ou absurdes les

idées scientifiques que nous rejetons, tandis que nous mettons un
accent d'indignation ou de mépris dans nos jugements sur les

idées morales que nous trouvons erronées. C'est peut-être que
nous croyons déduire mieux les conséquences pratiques des idées
morales que celles des idées scientifiques, et qu'il nous semble
aussi, qu'elles y conduisent plus directement. Peut-être y a-t-il
encore une autre explication, à savoir que nos idées morales
sont davantage l'expression de notre personnalité, tandis que les

idées scientifiques prennent d'elles-mêmes un caractère
impersonnel. Quoi qu'il en soit, le fait est constant: ce sont des crises

particulièrement douloureuses que celles des idées morales; on
ne peut les comparer à cet égard qu'aux anciennes crises
religieuses.

De plus elles sont générales ou le deviennent assez vite. Il

y a sans doute des crises de la morale individuelle; je n'ai pas

137



à les considérer en ce moment; d'ailleurs la morale individuelle
aboutit à l'action qui, forcément, est sociale. Mais voici ce qu'il
importe de voir: la nature des choses fait que les crises de la
morale sociale ne peuvent être circonscrites, bornées à un petit
nombre de personnes, comme le sont parfois les crises de

l'esthétique et des sciences positives. Car la morale sociale a pour
objet de gouverner les rapports que les hommes ont entre eux,
d'établir les règles de l'action. Or tous les hommes ont des

rapports avec leurs semblables; tous sont engagés dans l'action.
De là une différence singulière entre les crises scientifiques

et les crises de la morale: beaucoup de gens vivent hors de la
science et l'abandonnent aux savants qui, seuls, la connaissent;
mais tous les hommes vivent en société; la morale établie les

touche sans distinction de culture, de fortune ni de rang; tous
se ressentent de son affaiblissement ou de ses progrès.

Ce n'est pas seulement par leurs effets que ces crises
deviennent aisément générales. Lorsque les opinions établies
touchant le bien, le juste, l'honnête, sont ébranlées sur un point,
elles le sont presque aussitôt sur d'autres. Comment se fait
cette contagion du doute?

Toute morale régnante compte des adversaires de deux
sortes: ceux qui rêvent de lui en substituer une autre qu'ils jugent
meilleure et ceux qui voudraient l'abolir pour échapper à ses
sanctions. Lisez les jugements des Pères de l'Eglise sur les vertus
des païens. Ils n'y voient presque que des vices. Et même

Saint-Augustin a lâché le mot: splendida vitia. C'est le premier
cas. Ecoutez les déclamations que les ennemis de la société font
entendre chaque jour: on incrimine la famille, la patrie, les
institutions, les contraintes légales, les obligations morales: on
supprime tout et l'on ne reconstruit rien. C'est le second cas.

Quand les liens de l'opinion publique se relâchent, ceux qui
vont travailler à en consommer la ruine sont déjà tout prêts.
Ils étaient à l'œuvre. On ne les voyait pas. Voilà pourquoi
les crises des idées morales se généralisent. De tout temps il
en fut ainsi. Entre les premiers éclats de Luther d'une part,
l'orgie féroce des anabaptistes et la guerre des paysans d'autre
part, il ne s'écoula pas dix années. Lorsque Genève rappela Calvin,
c'était par un instinct de défense sociale. Tout le peuple comprit

138



que dans les circonstances où se trouvait la Cité, le rétablissement

de l'unité morale était une question de vie ou de mort.
Je viens d'expliquer que les crises des idées morales tendent

plus que d'autres à la dissolution de la vie commune. J'ai à

montrer que nous sommes au début d'une de ces crises.

Pour prouver cette opinion, nous ne pouvons, il est vrai,
nous fonder ni sur l'expérimentation, ni sur des observations
semblables de tous points à celles des sciences naturelles. Mais
nous pouvons faire des comparaisons tout au moins suggestives,
et je pense qu'il serait légitime de raisonner par analogie si nous
apercevions autour de nous, en assez grand nombre, des signes
pareils aux caractères des époques de crise morale, et si nous
interprétions ces analogies, non pour annoncer ce qui arrivera
mais pour comprendre ce qui est, non pas même pour former
des conjectures sur l'avenir prochain mais pour nous rendre

compte plus clairement de la situation présente.

Voici trois symptômes, c'est a dire trois ressemblances de

notre temps aux principales époques de crise morale:
Le nombre et la multiplicité des protestations qu'on élève

contre la morale établie; l'échange actif d'idées morales entre
des milieux fort différents; l'affaiblissement de l'autorité en
matière de morale.

Je dirai quelques mots de chacun de ces symptômes.
Les protestations contre la morale reçue augmentent sans

cesse. La question de quantité a ici son importance. Le nombre
ne fait pas la raison, mais il fait quelquefois la force. Eh bien,

comparez ce qui se passait, il y a deux générations à peine, avec
ce qui se passe aujourd'hui. Vers le milieu du XIXe siècle,
dans une période d'effervescence politique et sociale, après 1848,
les révolutionnaires de la morale étaient isolés. On ne
comprenait pas leur but. Eux-mêmes ils ne se comprenaient pas
très bien. Les utopies sentimentales de Georges Sand faisaient
scandale. Les Saint-Simoniens étaient un objet de curiosité. On
n'osait guère s'avouer disciple de Malthus vingt ans après sa

mort. Les novateurs s'attaquaient à l'édifice politique, à l'organisation

sociale, aux croyances religieuses; la morale demeurait
intangible, comme l'arche dans le déluge, et tant qu'elle flottait

139



sur les eaux débordées, on pouvait attendre le retour de la
colombe avec le rameau d'olivier.

Tout est changé. Le procès de la morale reçue est
commencé, dans les livres, dans les revues, dans des journaux populaires,

dans les assemblées, dans les conversations. On exige
qu'elle produise ses titres, ses raisons, ce qui signifie qu'elle ne
paraît plus évidente. Nous la voyons discutée avec ironie, avec
haine, parfois avec mépris; nous l'entendons traiter d'hypocrite,
d'égoïste, d'immorale.

La fréquence et la violence des critiques qu'on en fait, n'ont
d'égale que leur diversité. 11 n'y a d'accord que pour détruire.
Jetez un coup-d'œil sur les grandes divisions de la morale: les

uns suppriment les devoirs de l'individu et l'abandonnent à ses

instincts; les autres abolissent ses droits et le livrent à la
communauté; voici ceux qui rejettent l'institution légale de la famille
et s'en remettent au jeu naturel des passions; voilà ceux qui
élargissent la famille à la mesure du phalanstère social et confient

à la collectivité l'office du nourrissage et de l'éducation des

jeunes; nous vivons au milieu d'une telle confusion d'idées, qu'un
tumulte de négations opposées passe pour un puissant accord,

parce que ce sont des négations. Tout est remis en cause, la

propriété, l'Etat, le devoir civique, la responsabilité, la liberté
individuelle; tout est contesté de ce qui était naguère le signe
apparent de la moralité: idées, sentiments, règles d'action. Un
tourbillon plein de débris épars, voilà le tableau que nous
présente, — je ne dirai pas la conscience publique — mais la mentalité

de ceux qui troublent la conscience publique, qui la
désagrègent et qui préparent la crise. Telles furent l'époque de la

guerre de Péloponèse, celle de la décadence de l'hellénisme,
celle qui précéda l'établissement du christianisme, celle de la
Renaissance italienne, celle qui précéda la Réformation, la première
moitié du XVIIIe siècle; telle est la nôtre.

Un second symptôme, peut-être moins connu mais également
caractéristique, c'est l'échange actif d'idées morales entre des

milieux fort différents. En général, les influences morales s'exercent

entre des esprits plus ou moins semblables. Des habitudes,
des manières de penser très opposées aux nôtres nous font sourire

ou du moins nous laissent indifférents. Le misonéisme des in-

140



cultes, cette haine de ce qui ne leur est pas familier, est un simple
cas de la tendance commune à écarter ce qui nous cause un
malaise, à rejeter ce qui nous étonne, ce qui nous déconcerte,
ce qui troublerait nos habitudes mentales, à repousser d'un
accent qui peut aller de l'impatience à la fureur, les idées menaçantes

pour le repos de notre esprit et capables de le bouleverser.
Voilà le fait ordinaire, général, constant. Or il y a des

époques où le phénomène contraire se produit de façon si

caractéristique, avec une telle fréquence et une telle intensité qu'il
semble devenir la règle au lieu d'être l'exception. Faut-il en
citer des exemples? Voyez le mépris des Grecs de la grande
époque pour l'Orient et même pour l'Egypte; et voyez la curiosité

maladive qui saisit les Gréco-Romains de la décadence, la

propagation des modes orientales, l'imitation de l'Orient dans ce

qu'il a de plus oriental et de moins hellénique, son mysticisme,
ses conceptions religieuses, ses terreurs devant le mystère.

Ou bien considérez l'issue du moyen-âge, et cette frénésie
avec laquelle on se précipite vers les idées de ceux qu'on avait
le plus combattu et méprisé, le plus avili, les Juifs, les Musulmans,

les Bysantins, les hérétiques, les païens de l'antiquité. On
accueille toutes les idées, on les happe sans discernement, avec

une volonté de ne pas choisir; on prend tout, et surtout ce qui
est étrange, la cabale et la gématrie, l'astrologie, la magie,
l'alchimie. Certainement, il y eut moins de sens critique en ce

temps-là, au début de la science moderne, qu'il n'y en avait eu
au XIIIe siècle.

11 serait aisé de multiplier les exemples. Dans l'intervalle de
la paix d'Utrecht et de la guerre de succession d'Autriche, entre
1713 et 1740, nous voyons s'établir entre la France et l'Angleterre

un double courant ininterrompu d'idées et d'influences par
des livres, par des traductions, par des recueils périodiques. Il
se fait une pénétration réciproque intense dans l'ordre intellectuel,

phénomène bien curieux quand on songe, que ces deux
nations étaient opposées par la religion, par le régime de

gouvernement, par les intérêts politiques et commerciaux, par les

mœurs, qu'elles s'étaient fait une guerre acharnée jusqu'en 1713

et que, sauf quelques intervalles de paix, elles allaient se trouver
aux prises de nouveau de 1740 jusqu'en 1815!

141



Ainsi, bien souvent, l'approche ou le début des grandes crises
morales est signalé par un changement caractéristique dans la

circulation des idées; c'est comme le renversement d'une fonction

organique, ou comme la substitution de l'association par
contraste à l'association par ressemblance dans le mécanisme
d'un esprit. Et en effet, les spécialistes de la psychologie
individuelle ont signalé à plus d'une reprise des troubles dus à un
défaut de synthèse soit dans la perception externe, soit dans le

jeu de l'idéation ou des impulsions motrices. Chacun de nous
est une société en raccourci et doit, pour vivre, équilibrer et
organiser ses idées, ses tendances, ses instincts, comme une nation
doit organiser ses forces matérielles et morales pour prospérer
et jouer son rôle dans le monde.

Mais je craindrais de presser cette analogie dont on a trop
souvent abusé. Il me suffira de constater que le changement
de la circulation des idées dans l'esprit public, avant les crises,
est de telle nature, que le public réserve sa faveur pour les

conceptions bizarres, ou du moins pour ce qui est étranger à ses
habitudes mentales, à son système intellectuel, au lieu de rejeter,
comme à l'ordinaire, ce qui le déconcerte et de n'accueillir que
ce qui est vraisemblable, c'est à dire semblable à ce qui lui
paraît vrai.

Pour montrer que nous sommes à pareille époque, il faut
examiner, si ce caractère est aujourd'hui général ou exceptionnel.
Nous n'avons point de statistique des idées. Mais nous avons
deux moyens d'y suppléer, quoique imparfaitement. C'est, en ce

qui concerne le public cultivé, de rechercher à quels auteurs
il s'est en quelque sorte livré, quels écrivains l'ont séduit, et
c'est, pour la masse, de voir si les cadres traditionnels la retiennent

encore ou s'il se forme de nouveaux groupements, de

nouveaux partis intellectuels et moraux.

Or ces deux enquêtes, que je ne puis même résumer, nous
conduisent à une seule et même conclusion. Dans de nombreux
cercles du public, et fort étendus, le mode de circulation des idées
morales est celui des périodes de crises.

Ce phénomène est plus visible dans les pays où les opinions
sont libres et où l'on aime à les exprimer, en France ou dans

142



certaines régions de la Suisse. Mais le croire limité à ces
contrées serait très probablement une erreur.

Je me pose cette question: dans ces derniers vingt ans,
a-t-on vu des écrivains qui se soient fait un empire sur l'opinion,
comme Chateaubriand et Mme de Staël au commencement du

XIXe siècle, qui aient mis leur empreinte sur la jeunesse, comme
Renan et Taine entre 1860 et 1880, dont l'influence enfin se

remarque au nombre de leurs imitateurs, à certaines devises
passées en proverbe, à certains personnages de leur création qui
survivent dans l'imagination du public? Je trouve un Russe,
Tolstoï; un Norvégien, Ibsen; un Allemand, Nietzsche, fort différents
les uns des autres, mais également et entièrement révolutionnaires,
parce que leur action séparée a eu cet effet commun d'insurger
les consciences, de désolidariser les volontés, d'armer l'individu
contre l'arbitraire des conventions et l'hypocrisie des mœurs, mais
aussi de l'enfermer en lui-même où il n'a trouvé la plupart du

temps que l'ennui, dans une solitude plus lourde et plus
meurtrissante que les chaînes dont on l'avait affranchi.

Et si je regarde les groupements moraux, dans la même

période, les associations, les sectes, les ligues, en un mot la

formation des collectivités qui ont pour but la défense de quelque
intérêt moral théorique ou pratique, je vois d'abord que ces

groupes se sont multipliés, ce qui est un signe de la curiosité
croissante, de la ferveur passionnée que beaucoup de personnes
apportent à l'étude des problèmes moraux; mais je vois aussi

que ces groupements se forment en opposition réciproque et
surtout se constituent hors des cadres traditionnels. Ici encore, pour
comprendre, il faut comparer les extrêmes. Au XIIIe siècle, par
exemple, en devenant membre d'une corporation, on devenait un

organe de la vie municipale; en s'affiliant à un ordre monastique,
on se distinguait du clergé séculier et des laïcs, mais on n'en
était que plus pieusement fils de l'Eglise. Les cercles sociaux
étaient, si je puis dire ainsi, compris les uns dans les autres; en

s'agrégeant à l'un d'eux, on s'unissait par lui à tout un ensemble.

Aujourd'hui, plus on s'associe et plus on se divise. Le
fractionnement des partis politiques n'est qu'un exemple de ce qui
arrive dans tous les ordres de la vie morale. Et les groupes
tendent à devenir autonomes; chacun d'eux s'efforce de se com-

143



pléter et de se suffire ; voyez ce qui arrive même dans le parti
socialiste, celui de tous qui a les vues les plus systématiques et
aussi les ambitions les plus vastes, puisqu'il se répand par delà
toutes les frontières. Eh bien, dans ce parti, les organisations
syndicalistes, c'est à dire professionnelles et particulières commencent

à s'élever contre l'organisation politique, c'est à dire générale
et commune. 11 y a là en perspective une des plus intéressantes
évolutions que nous puissions nous promettre d'observer dans
les dix ou vingt prochaines années.

En y réfléchissant, on verra, que ce qui arrive dans la
formation des groupes est semblable à ce que nous avons constaté
en parlant des influences littéraires: le mode de circulation des
idées a changé.

Dans la grande époque féodale, sous la monarchie absolue,
et plus près de nous au temps où l'on a mis en œuvre la
déclaration des droits de l'homme, les institutions et les associations
ont été comme des réalisations partielles et progressives d'une
pensée commune, d'un principe politique, religieux, social, dont
on cherchait à exprimer les multiples aspects dans toute leur
variété. 11 n'y a pas aujourd'hui de principe commun par lequel
on puisse expliquer les nouveaux groupements.

C'est donc une erreur de parler de la crise actuelle et des
crises en général comme du choc violent de deux courants
opposés; en réalité, la crise est terminée ou bien près de se
terminer, quand les groupements se ramènent à deux ou trois
grands partis; car le combat décisif ne tarde pas, et aboutit à

une victoire durable ou à un balancement régulier des forces.
Telle n'est pas aujourd'hui la situation; c'était je crois Stilpon
qui soutenait que rien n'est fixe dans l'humanité, ni durable, hormis

les mots; eh bien, les mots nous font prendre le change sur
la réalité. On répète souvent que nous nous débattons dans un
conflit mortel entre "la,, libre pensée et "le,, conservatisme
religieux, entre "le,, collectivisme et "le,, libéralisme, entre l'autorité
de la conscience morale et l'égoïsme des passions. On a mal
regardé. Si c'était là ce qui se passe, il n'y aurait point de crise.
Ce qui se passe, c'est une dislocation des anciens cadres sans
formation nouvelle de cadres généraux. La situation morale

144



dont nous sommes menacés, est analogue à la situation politique
de l'Europe après la chute de l'Empire romain, quand il n'y
avait que des souverainetés locales.

Que devient l'autorité en tout cela? A-t-elle disparu? Comment

exerce-t-elle son action d'arrêt? — L'affaiblissement de
l'autorité est le troisième symptôme de crise morale que j'ai signalé.
Il faut en dire quelques mots.

L'autorité en matière de morale, l'autorité morale est un
pouvoir d'une nature très particulière; elle a ce double caractère
de n'exister que par la volonté de celui sur lequel elle s'exerce,
et de lui demeurer, cependant, extérieure. Dès qu'il y a

contrainte matérielle, il n'y a plus autorité morale: le maître qui
punit sa classe prouve à la fois qu'il est "le maître,, et qu'il n'a

pas été "maître,,. Cependant il y a contrainte: le maître obtient
de ses élèves des efforts qu'ils n'auraient pas tentés d'eux-mêmes.

L'autorité morale est une véritable fonction, d'une importance
capitale, qui apparaît dès qu'une société s'organise. Elle prend
diverses formes, mais quoiqu'on en ait dit, elle a toujours un
caractère personnel, tantôt concentrée entre les mains d'un seul

homme, dans les théocraties, tantôt exercée par un corps
constitué; quelquefois anonyme, représentée sur tous les points du

territoire par un certain nombre de citoyens, inspirés du même
esprit, animés d'intentions semblables, et qui forment en quelque
sorte la conscience d'une nation.

Cette autorité morale a-t-elle disparu? Nullement. 11 suffit
d'avoir observé un mouvement d'opinion, une grève, une élection,

pour se rendre compte, que l'autorité morale n'a pas
disparu, qu'elle ne peut disparaître, qu'elle résulte du jeu naturel et
nécessaire des rapports sociaux.

Seulement il ne faut plus la chercher où elle était. Elle s'est

déplacée. Elle s'est morcelée. Ce qui a disparu, c'est son unité
d'action. II n'y a plus que des souverainetés locales, et les
souverains se font la guerre. La cohésion des esprits, la similarité
de mœurs tendent à s'établir dans chaque groupe par la crainte
du blâme qui est le sentiment de l'autorité morale à son plus
bas degré, et aussi par le respect, qui en est le degré supérieur.
Mais elles tendent à cesser dans l'ensemble. Et les intérêts du

groupe tendent à prévaloir dans les appréciations morales. On

145



loue et l'on blâme autant que jamais dans chaque groupe; on
canonise et l'on excommunie. Mais d'un groupe à l'autre on
ne loue plus et l'on ne blâme plus les mêmes sentiments ni les

mêmes actions.

Une dislocation, une divergence croissante des influences
morales, voilà en quoi consiste l'affaiblissement de l'autorité.

Ce symptôme confirme les deux autres. Qu'ils aillent tous
les trois en s'aggravant et nos neveux assisteront à une véritable
décomposition sociale, sous les dehors d'une civilisation matérielle

éblouissante. Quelles en sont les suites, l'histoire nous
l'apprend. L'agonie du monde ancien, qui, à distance, nous
semble tragique, ne le fut point en apparence. Depuis les An-
tonins, la vie était plus douce; les barrières nationales étaient
tombées; l'unité politique du monde civilisé était consommée dans

l'immense majesté de la paix romaine. Mais les âmes s'effritaient.

Le règne de l'humanité était venu et il n'y avait plus
d'hommes; il n'y avait plus d'hommes, parce qu'il n'y avait plus
de liens entre les hommes, plus d'inspiration commune, plus de

convergence des forces morales.

Nous sommes au début d'une crise morale dont la nature
est toute pareille. Nous ne savons, s'il en résultera de
pareilles conséquences. Mais il est intéressant de voir par l'exemple
du passé, comment une crise morale se termine, quand rien n'en
change le cours et qu'elle va jusqu'à ses dernières conséquences.

Nous assisterions alors à des explosions de mysticisme, auprès
desquelles les imaginations de nos théosophes, de nos spirites et
de nos thaumaturges sembleraient de la froide raison. Nous
verrions de ces prodiges d'insouciance et de frivolité qui nous
frappent encore de stupeur dans les fastes de la décadence
romaine. Les différences des hommes seraient hors de mesure.
Les extrêmes du vice et de la vertu se produiraient devant nous,
et nous perdrions jusqu'à la faculté de les reconnaître.

Nous passerions par les phases de la régression morale: les
ennoblissements délicats de l'esprit, le parfum de l'âme s'éva-
nouissant d'abord ; puis les habitudes simples et droites disparaissant,

à mesure que les vieux instincts assoupis se réveilleraient,
déchaîneraient leurs convulsions dans une orgie de corruption et

146



de férocité, et réduiraient enfin l'âme humaine, toute tremblante
d'épuisement, à ce degré d'apathie bestiale où elle attendrait la
dissolution suprême comme la suprême ressource de son dégoût.

C'est là le cas extrême. 11 est superflu de rappeler toutes
les différences de notre monde au monde antique. Mais aussi,
nous ne pouvons raisonner avec un peu de sûreté sur la crise
morale actuelle, que si nous connaissons le phénomène à tous
ses degrés d'évolution. 11 y a des crises de décadence et des

crises de croissance, c'est à dire, en définitive, des crises dont on
a guéri. Qu'il nous suffise, en attendant mieux, d'avoir reconnu
dans les unes et dans les autres des faits naturels, sujets à des

lois qu'il faut chercher et trouver avant de prétendre à aucune
prise sur le mouvement des idées.

LAUSANNE. M. M1LLIOUD.

an

DER EINFLUSS DES HÖHENKLIMAS

AUF DEN MENSCHEN.
Es dürfte in unseren Gegenden nur wenige Menschen geben,

die nicht an ihrem eigenen Leibe die wohltuende Wirkung eines

Gebirgsaufenthaltes verspürt hätten. In hellen Scharen wandern
alljährlich in den Sommermonaten und seit einer Reihe von
Jahren auch zur Winterszeit die Tieflandbewohner, vorwiegend
die Städter, in unsere Hochtäler. Wir folgen hierin nicht einer
zufällig und willkürlich entstandenen Mode, wie so oft in anderen

Dingen, sondern der gebietenden Stimme einer tausendfachen

Erfahrung, welche uns in jenen Höhen Erfrischung und Stählung
von Körper und Geist verspricht, und da mit den steigenden
Anforderungen des modernen Kulturlebens und der stets zunehmenden

Raschlebigkeit das Bedürfnis nach Ruhe und Erholung sich
öfter und intensiver geltend macht, nimmt die Zahl der Gebirgs-
fahrer stetig zu.

Freilich, ein Aufenthalt in der freien Natur auch im Tieflande
bringt dem Ermüdeten die ersehnte Erholung; es ist aber eine

Erfahrung des Alltaglebens, dass ein Gebirgsaufenthalt eine in-

147


	La crisis actuelle de la morale [suite]

