
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Alte Kulturbestände in der Sprache

Autor: Hoffmann-Krayer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTE KULTURBESTÄNDE
IN DER SPRACHE

Wenn der Paläontologe in vorsündflutlichen Erdschichten
schürft, so tut sich ihm eine Welt längst entschwundener Lebewesen
auf, und aus den fossilen Funden vermag er sich ein klares Bild
zu machen von dem Pflanzen- und Tierleben, das sich vor
Millionen von Jahren auf der Rinde unseres Planeten abgespielt hat.
Die einfache Fusspur eines Tieres im Buntsandstein lässt vor
seinen Augen einen mächtigen Lurch der Triaszeit erstehen. Und

wenn der Ethnograph entlegene Völker aufsucht, ihre
Lebensäusserungen beobachtet und durch Vergleichung ihren Werdegang
verfolgt, so vermag er einen Blick zu tun in die älteren Phasen,
ja oft in die ersten Anfänge menschlicher Betätigung. Aus der
eingesenkten Form chinesischer Dachfirste schliesst er auf
ehemalige Zeltbehausung und daraus weiter auf ein ursprüngliches
Nomadenvolk.

Nicht anders der Sprachforscher. Durch aufmerksame

Beobachtung sprachlicher Gebilde, durch Vergleichen und
Zurückverfolgen ist er nicht selten imstande, auf ältere Sprach- und

Kulturepochen zurückzuschliessen und so nicht nur der
Sprachforschung selbst, sondern auch der Ethnographie und der
Urgeschichte wertvolle Dienste zu leisten.

Diese vergleichend-rückschliessende Tätigkeit kann auf
verschiedene Arten geschehen.

Erstens kann ich durch vergleichende oder historische
Betrachtung von Bedeutung oder Form eines sprachlichen Gebildes
auf dessen ursprüngliches Wesen, seine Gestalt oder Verwendung
schliessen. Das Instrument, mit dem ich täglich meine Briefe
schreibe, nenne ich „Feder". Also war mein Schreibinstrument
ursprünglich eine Vogelfeder, die meine Voreltern noch eigens
mit dem „Federmesser" spitzen mussten. Die Gänsefeder hat der
Stahlfeder weichen müssen, aber das Wort ist geblieben; das

„Federmesser" hat seine ursprüngliche Verwendung eingestellt,
hat aber seinen Namen beibehalten. Das ist eine Form des

Rückschlusses.

474



Zweitens kann ich aber auch aus der Beobachtung, dass ein
Wort bei verschiedenen Völkern vorkommt, den Schluss ziehen,
dass die Sache selbst der Kultur der betreffenden Völker angehört

habe. Das Wort für „Schaf" lautet im Sanskrit avis, im
Griechischen ois, im Lateinischen ovis, im Althochdeutschen ouwi,
im Litauischen avis, im Altslavischen ovica. Da diese Formen
identisch sind, so ist anzunehmen, dass die Schafzucht bei den
betreffenden Völkern bestanden hat, und zwar sowohl in der
Urzeit ihres gemeinsamen Zusammenwohnens (denn sämtliche Formen
gehen von einer indogermanischen Grundform aus), als bei der
späteren Trennung in Einzelsprachen. Da aber das Wort für
„Buche" nur im Griechischen, Lateinischen und Deutschen
vorkommt, dürfen wir wohl vermuten, dass dieser Baum ehedem

nur bei den genannten Völkern kultiviert wurde.

Drittens kann ich aus der fremdartigen, nicht autochthonen
Lautgestalt eines Wortes auf Entlehnung schliessen, und bin
weiterhin zu der Annahme berechtigt, dass die Sache selbst bei
dem entlehnenden Volke bis zum Zeitpunkt der Entlehnung nicht
existiert habe, sondern Eigenheit des ausleihenden Volkes war.
So sind zum Beispiel die Wörter „Keller", „Pfeiler", „Kammer",
„Mauer" dem Lateinischen entnommen, die Wörter „Kummet",
„Droschke", „Peitsche" dem Slavischen. Wir wissen somit, dass

uns der Steinbau von den Römern, das höhere Fuhrwesen von
den Slaven gebracht worden ist. Oft nennt das Wort selbst seine

ursprüngliche Herkunft: „Kreide" weist auf Kreta, „Kupfer" auf

Kypern, „Sardine" auf Sardinien, „Polka" auf Polen, „Schottisch"
auf Schottland" usw.

Viertens endlich kann ich einen rein sprachlichen Schluss

ziehen, indem ich durch Vergleichung der überlieferten Sprachformen

eine gemeinsame Urform rekonstruiere. Altindisch pitar,
armenisch hair, griechisch pater, altindisch athir, gotisch fadar
ergiebt dem vergleichenden Sprachforscher eine gemeinsame
indogermanische Grundform pater. Natürlich darf eine solche Grundform

nur dann aufgestellt werden, wenn sie mit den aus analogen
Fällen abstrahierten Lautgesetzen im Einklang steht.

Dies sind, so weit wir sehen, die vier wichtigsten Arten des

vergleichenden Rückschlusses in der Sprache. In vorliegender

475



Untersuchung werden wir uns nur mit der ersten, dem Rück-
schluss aus der Wortform auf die Sachform, beschäftigen*
und diese Erscheinung an Hand einiger ausgewählter und sachlich

geordneter Beispiele im folgenden näher beleuchten.

Vor allem dürfte es wertvoll sein, über die ältere Gestalt des
Hauses und seine Einrichtung etwas zu vernehmen.

Die Wörter Haus und Hütte bieten leider nichts Substan-
zielles. Ihre Wurzeln lassen sich mit englisch hide „verbergen"
und griechisch keutho „bergen" zusammenstellen. Das Haus wäre
also ursprünglich das „Bergende, Schützende", gerade wie Burg
zu „bergen", Schloss zu „schliessen", griechisch kalybe „Hütte"
zu kalypto „verbergen" gehört.

Bedeutungsvoller ist schon das gotische hleithra „Hütte", das
wie griechisch klision „Wohnung, Stall" auf die Wurzel kli
„lehnen" zurückweist. Wir gehen daher kaum irre, wenn wir
auf eine Hütte mit zeltartig gelehntem Dache schliessen.
Zweideutig ist dagegen das deutsche Wort Koben „Stall, Käfig, Hütte",
englisch cove „Obdach", altnordisch kofi „Hütte", dessen Stamm
auch in Kobold (das ist „Hauswalt") steckt. Da das anscheinend
verwandte griechische gype „unterirdische Wohnung" bedeutet,
so werden wir an eine Tacitusstelle erinnert (Germ. c. 16), nach
welcher die Germanen im strengen Winter Erdwohnungen
bezogen hätten. Anderseits weist uns die Bedeutung „Käfig"
sowohl wie auch das mittelhochdeutsche Kober „Korb" eher auf
einen Bau mit korbartig geflochtener Wand.

Zu einzelnen Bestandteilen des Hauses übergehend, nenne«
wir den Hausflur, der in gewissen niederdeutschen Mundarten
Diele heisst, also ursprünglich jedenfalls ein Bretterboden war, ob-
schon er jetzt auch mit Steinen belegt sein kann, während umgekehrt

unser meist hölzerner Estrich aus dem lateinischen astricus
stammt, wo er ein sternförmig gelegtes Pflaster bedeutete. Das
Zimmer war früher, wie das englische timber aussagt, „Bauholz";
zur selben Wurzel dem gehört lateinisch domus „das Haus" und
andere Verwandte. Es liegt daher nahe, an einen Holzbau und
zwar am ehesten an einen sogenannten Ständerbau (senkrecht
aneinandergereihte Balken) zu denken. Von einem andern Punkte
ist die viel spätere Stube ausgegangen. Sie ist zunächst dem.

476



italienischen stufa „Badestube, Ofen" entlehnt, welches seinerseits
aus einem mittellateinischen extuffare „in Dampf verwandeln"
abgeleitet ist. Die Stube war also anfänglich ein Dampfbaderaum,

aus dem dann allmählich der Begriff des heizbaren Raumes,
dann des Zimmers überhaupt herausgewachsen ist; wie ja auch
die mittelalterliche Kemenate (lateinisch caminata) nichts anderes
;ist als das Kaminzimmer.

Eine weitere, freilich ebensowenig einheimische Bezeichnung
von Hausräumen ist Kammer. Das Wort geht durch das
lateinische camera auf das griechische kamära zurück, wo es
„Gewölbe" bedeutet. Der Raum muss demnach, ganz entgegen
unserer jetzigen Vorstellung von einer Kammer, ein Steingewölbe
besessen haben. In diesem Zusammenhang kann ich mir nicht
versagen, auf eine ansprechende Etymologie von lateinisch atrium
„offenen Vorraum" hinzuweisen, wonach dieser Raum seinen
Namen von den rauchgeschwärzten Wänden (ater „schwarz")
erhalten hätte und also im uritalischen Hause dies der Herd- und

Hauptraum gewesen wäre. Denselben Weg weist uns das vestibule.

Es ist das lateinische vestibulum und dieses wohl eine

Zusammenziehung aus vesti-stibulum zu deutsch „Standort der
Vesta11, das heisst des Herdes.

Paläontologisch eines der bedeutungsvollsten Wörter ist Wand.
Im Gotischen hat wandus die Bedeutung „Rute". Es gehört zu
dem Zeitwort „winden", und so haben wir denn mit Sicherheit
anzunehmen, dass mit „Wand" ursprünglich ein Rutengeflecht
gemeint war, vielleicht mit Lehm verstrichen, ähnlich wie wir es

heute noch in manchen Gegenden bei ländlichen Riegelbauten
wahrnehmen können. Diese Etymologie wird durch weiteres
Material willkommen unterstützt, indem sich das gotische waddjus,
die „Mauer", wie auch die gleichbedeutenden altnordischen veggr,
angelsächsisch wceg zu alstindisch vayati „er webt" stellen,
lateinisch vallum identisch ist mit irisch fal „Zaun", irisch fraig
„Wand" zu altindisch vraja „Hürde" gehört und endlich der
Russe den Zimmermann mit plotnik bezeichnet, was eigentlich
„Flechter" bedeutet1). Überall werden wir hier also auf die
geflochtene Wand zurückgewiesen. Auch ein anderes russisches

') Vergleiche die Etymologie von französisch bâtir, Wissen und Leben,
Jahrgang II, pag. 160.

477



Wort ist paläontologisch interessant, nämlich oknö, „das Fenster".
Es gehört zu oko „Auge", deutet also auf die primitive augen-
förmige Gestalt der Öffnung. Dabei werden wir an die
merkwürdige Analogie des englischen window, eigentlich „Windauge",
erinnert, und weiterhin an die angelsächsischen Bezeichnungen
für „Fenster": eagthyrl das heisst „Augenloch" und eagdura
(gotisch augadauro) „Augentür". Letztere könnte man ja freilich
auch als „Loch, beziehungsweise Tür für die Augen" auffassen,
doch erscheint dies nicht sehr wahrscheinlich, wenn wir an die

erstgenannten Bildungen oknö und window denken und ferner
erfahren, dass das Fenster im Sanskrit auch gaväksha „Ochsenauge"

heisst, genau wie das œil-de-bœuf der Franzosen.

Eine neuere Zutat des Fensters ist die Scheibe; aber auch
sie hat schon kulturgeschichtliches Interesse, indem ja „Scheibe"
zunächst auf etwas Rundes deutet (man denke nur an die
Zielscheibe oder die Töpferscheibe). Solange man nun Butzenscheiben
verwendete, deckten sich Name und tatsächliche Form völlig;
sobald man aber viereckige Scheiben machte, änderte sich die
Form, aber der Name blieb.

Die Tür bietet wenig Bemerkenswertes ; höchstens liesse sich
das gotische Wort dafür, haurds, erwähnen, das natürlich mit
unserem Hurd „Flechtwerk" identisch ist. Interessant ist ferner
die Gleichung von lateinisch clavis „Schlüssel" und clavus „Nagel",
was die ursprüngliche Gestalt des Schlüssels deutlich illustriert.

Zum Bauwesen gehört ferner die Strasse. Sie ist das

lateinische (via) strata, war also gepflastert, wie es die Spuren der
Römerstrassen noch heute zeigen, und ebenso geht das schöne
deutsche Wort Chausee durch das Französische auf via calciata
das heisst „mit Kalksteinen belegter Weg" zurück. Die Brücken
müssen ehedem, wie das aus verwandten Bildungen, wie schweizerisch

brügi, deutsch Prügel und anderen hervorgeht, mit Brettern,

beziehungsweise Knüppeln bedeckt gewesen sein.

Und was weiss uns die Sprache über die eigentlichen
Stadtanlagen zu sagen? Dass die Städte zu einer gewissen Periode
mit Zäunen umgeben waren, zeigt sowohl das englische town
„Stadt", als auch das keltische -dunum (in Augusto-dunum,
Lugdunum usw.), welche beide identisch sind mit unserm Zaun.

478



Eine noch weitere Ausdehnung, örtlich und begrifflich, hat die

Sprachwurzel gewonnen, die in unserem Wort Garten steckt.
Nach altnordisch gardhr „Gehege", englisch yard „eingehegtes
Land", griechisch chortos „Gehege", litauisch gardas „Hürde"
muss die Urbedeutung „Einfriedigendes" oder „Eingefriedigtes"
gewesen sein. Daraus haben sich dann weiter in den verschiedenen

Sprachen die Bedeutungen Garten, Hof, Gehöfte, ja sogar
Haus, Burg und Stadt entwickelt; letzteres zum Beispiel im Sla-

vischen, wo es unter anderem noch in den zweiten Bestandteilen

von Städtenamen steckt wie Bul-grad, Now-gorod usw.

Werfen wir nunmehr einen Blick auf Einrichtung und Hausrat.

Dass unser primitiver Ofen aus topfförmigen Kacheln
zusammengesetzt ist, weiss man, und wenn alle alten Kachelöfen

untergegangen sein sollten, so würde die Verwandtschaft unseres
Wortes mit altindisch ukha „Topf" und angelsächsisch ofnet
„kleines Gefäss" diese Konstruktion wieder vor Augen führen ;

daher auch die Form „Ofenkachel", dessen zweiter Bestandteil
auf lateinisch caccabus „Tiegel, Topf" zurückgeht. Der Tisch ist
lateinisch discus „Scheibe" ; er muss also ursprünglich eine runde,
schüsselartige Form gehabt und mehr als Servierplatte gedient
haben, was ja auch aus dem englischen dish „Schüssel, Gericht"
hervorgeht1). Der Trog gehört zu der Wurzel dru „Baum", wurde
demnach ursprünglich aus einem Baumstamm gebildet; die Krippe,
in Zusammenhang mit mittelhochdeutsch krebe „Korb", war
geflochten ; der Eimer dankt seine Sprachform einer volksetymologischen

Bildung einbar, das heisst „der an einem Henkel zu
Tragende", wie der Zuber schon im Althochdeutschen auch zwibar
lautet, das heisst „der an zwei Henkeln zu Tragende". Wenn
wir heute von „Blechbüchsen" reden, so denken wir kaum mehr
daran, dass wir ebenso unlogisch sind wie bei den „Stahlfedern";
denn es ist klar, dass die Büchse gleich vulgärlateinisch buxis,
griechisch pyxis ist und ursprünglich aus Buchsbaumholz muss
gefertigt gewesen sein. Nicht uninteressant ist auch die Kerze,
althochdeutsch karz, welches eine Umbildung von lateinisch
Charta, das ist „Papyrus", darstellt, wie auch englisch taper „Kerze"

>) Ebenso lateinisch mensa zu metior „zumessen" und gotisch biuths
„der Tisch" zu biudan „bieten".

479



nur als eine alte Dissimilation aus papur aufzufassen ist. Es soll
damit freilich nicht gesagt sein, dass der Docht oder überhaupt
die mit Wachs getränkte Substanz in althochdeutscher Zeit noch
aus Papyrus bestanden habe; aber in ihren Ursprüngen geht die
Kerze sicher auf den Papyrus zurück, gerade so wie die Leine,
die jetzt auch aus Leder sein kann, aber ursprünglich aus Leinenwerg

gezwirnt war. Die Tapete endlich, indirekt entlehnt aus
lateinisch tapetum, sagt uns, dass die Wände mit Teppichen
behängt waren.

Bei den Nahrungsmitteln wollen wir uns nicht aufhalten;
sie bieten wenig Bemerkenswertes. Nur auf unser Wort Laib
sei kurz hingewiesen. Im Gotischen heisst hlaifs überhaupt „Brot"
und steht in Verwandtschaft mit lateinisch libum „Kuchen,
Fladen". Vielleicht ist also die Fladenform, wie sie zum Beispiel noch
heute im Ormont-Tale als Hausbrot üblich ist, die ursprüngliche.
Auch andere Gebäcknamen deuten auf die Form: Wecke ist
„Keil", Krapfen „Haken", Stollen „Pfosten", Gipfel „Spitzenbrot".

Wenden wir uns nun von dem Hausrat und der Nahrung
der Kleidung zu. Hier sind gerade die naheliegendsten Wörter
entweder etymologisch dunkel (z. B. Rock, Kleid und andere)
oder kulturhistorisch uninteressant (z. B. Gewand das
„Umgewundene", Schuh das „Gehkleid", zu gotisch skewjan „gehen").
Dagegen sei zu dem Wort Hose bemerkt, dass es früher ein

strumpfartiges Beinkleid war, was sprachlich aus dem verwandten
altpreussischen kuss „kurz, gestutzt" hervorgeht. Die ältere
Bezeichnung für Hose war bruoch. Das Wort deutet auf den
Körperteil, den es bedeckte; wir ersehen das am besten aus dem

Englischen, wo breeches die Hosen und breech den Körperteil
bezeichnet; ganz analog dem französischen culotte. Das
niederdeutsche Wort Buxen dagegen deutet wie englisch buckskins auf
die Herstellung aus Bocksleder. Strumpf heisst „Stummel,
Stumpen", und dann eine kurze Beinbekleidung, während Socke
dem lateinischen soccus entnommen ist, wo es einen leichten
Schuh bezeichnet. (Man vergleiche italienisch zoccolo.) Es ist
nach dem Gesagten eine allgemeine Verschiebung in der
Beinbekleidung eingetreten: der Schuh ist zur Socke geworden, die
Socke zum Strumpf, der Strumpf zur Hose. Von Fussbekleidungen

480



wollen wir den Stiefel und den Pantoffel nicht vergessen.
Ersterer stammt aus dem italienischen stivale, mittellateinisch
aestivale und war somit die Bezeichnung für einen Sommerschuh
(aestas „Sommer"). Auch der Pantoffel ist zunächst dem

italienischen pantofola entlehnt, geht aber weiter auf das

neugriechische pantophellôs zurück, was eigentlich „ganz aus Kork"
bedeutet. Dass die Pantoffeln ursprünglich aus Kork bestanden

haben, wird schon aus dem Dialektnamen „Pantoffelholz" für
„Kork" ersichtlich. — Von Leibbekleidungen wüsste ich hier nicht
vieles anzuführen; es sind meist neuere Namen: Fl aus,
mittelhochdeutsch vlûs, heisst „Schaffell", wie das lateinische pallium
zu pellis „Fell" gehört; Mieder lautet im Mittelhochdeutschen
miieder, was sich seinerseits zu „Mutter" stellt und also auf eine

Brustbekleidung hinweist: der Schurz verdankt seine Lautgestalt
einem mittellateinischen excurtus, und war somit ein kurzes,
abgestutztes Kleidungsstück. Die Schnalle ist die „Schnellende",
ursprünglich mit einer Sprungfeder versehene, der Rinken jedoch
der „Ringförmige", was wirklich für die ältere Gestalt desselben
zutrifft. — Die Kopfbedeckungen bieten weniges. Der Hut ist
höchst wahrscheinlich der „Behütende, Schützende"; die Mütze
dagegen ist verwandt mit unserem schweizerischen mutz
„abgestutzt", war also von jeher eine niedrige Kopfbedeckung. —
Endlich möge bei der Tracht auch noch die Brille angefügt
sein, die, so merkwürdig das auch scheinen mag, dem Halbedelstein

Beryll ihre Entstehung verdankt. Durchsichtige Beryllstücke
wurden ehedem geschliffen und oft an Reliquienschreinen
angebracht, um deren Inhalt sichtbar zu machen. Das führte auf die

Entdeckung der optischen Wirkung. Auch das französische briller
hat denselben Ursprung.

Nicht sehr ergiebig sind die Waffen, da hier gar manches

etymologisch dunkel, anderes kulturgeschichtlich unbedeutsam ist.
Ein Beispiel für letzteres ist der Bogen, der naheliegend zu biegen
gehört.

Wertvoller ist es, wenn der Name einer Waffe Licht auf den

Herstellungsstoff wirft. So, wenn das altnordische âlmr yr „die
Ulme", mittelhochdeutsch îwe „die Eibe" geradezu auch für
„Bogen" gebraucht wird. Einen analogen Fall haben wir
bei dem griechischen tôxon „Bogen", was nichts anderes

481



ist als lateinisch taxus „Eibe". Ebenso bei den Speerbezeichnungen

: altnordisch askr, lateinisch ornus und griechisch
meliê bedeuten sowohl „Eiche" wie „Speer", griechisch dory
„Eiche" und „Speer", krdneia „Kornelkirschbaum" und „Speer",
während deutsch Schaft (eine ältere Bezeichnung für Speer)
wohl zu schaben gestellt werden muss, wie griechisch xystön
„Lanze" zu xe'o „schaben". Zu den Materialnamen gehören
ferner: althochdeutsch linta „Schild" und „Linde", irisch fern
„Schild" und „Erle". Das griechische ite'a bedeutet „Schild"
und „Weide". Das könnte einen Schild aus Weiden holz oder
aus Weidengeflecht darstellen; vielleicht eher letzteres, wenn
man bedenkt, dass wirklich ein griechisches ge'rron existiert,
welches „Weidengeflecht" und „Schild" bedeutet. Auf Holz im
allgemeinen deuten mittelhochdeutsch bret und angelsächsisch
bord im Sinne von „Brett" und „Schild", sowie griechisch thyreös
„Schild", eigentlich „Türenbrett". Weil wir gerade bei den Schutzwaffen

sind, sei hier noch der Kürass genannt, dessen Mutterwort,

französisch cuirasse, aus cuir „Leder" abgeleitet ist; ganz
gleich wie die lateinische lorica „Kettenpanzer" zu lorum „Riemen",
in der Urzeit also auch ein ledernes Wams. Dann wäre etwa
noch das griechische kynéê „Helm" zu nennen, welches mit kyôn
„Hund" in Zusammenhang gebracht wird, also anfänglich einen
hundsledernen Helm bezeichnet haben mag1), dem sich als
analoges Beispiel die lateinische galea zugesellt, welche zu griechisch
galéê „Wiesel" gehört. In die Zeit der Steinwaffen führt uns
das althochdeutsche sahs „Messer" zurück, das mit lateinisch saxum
„Fels" verwandt ist; ja unser Wort Messer selbst ist nur eine

Zusammensetzung mit diesem sahs-, es lautet in althochdeutscher
Zeit mezzisahs, das heisst „Speisemesser". Endlich sei ein ganz
neues Steingerät erwähnt: die Flinte, die ihren Namen dem
englischen flint „Feuerstein" verdankt, also zunächst nur das

Steinschlossgewehr bedeuten konnte. In Wauwil und Robenhausen
sind eibenholzene Messer aus der jüngeren Steinzeit gefunden
worden. Dass solche auch im alten Griechenland gebraucht
worden sind, zeigt die Form smilê „Messer, die mit smîlos
„Taxus" verwandt ist.

l) Vielleicht liesse sich die Bezeichnung auch von einem auf dem
Helme angebrachten Abzeichen (Hunds- oder Wolfskopf) ableiten.

482



Von H and werksgerät ist namentlich das deutsche Wort
Hammer interessant, das im altnordischen (hamar) auch „Klippe",
„Felswand" bedeutet, ein wertvolles Zeugnis aus der Zeit der
Steingeräte. Aus den Bezeichnungen für Zange hebe ich nur das

griechische pyrârgê, eigentlich „Feuerfasserin", und das lateinische

forceps, eigentlich „Heissfasserin" heraus, welche beide den

ursprünglichen Gebrauch der Zange zum Ausdruck bringen.

Aus dem Gebiete der Landwirtschaft kommt zunächst in
Betracht der Pflug. Dieses Wort selbst wird zu pflegen gestellt,
hat folglich keine konkrete Urbedeutung, wenn auch pflegen
ursprünglich „ackern" oder gar „anstacheln" bedeutet haben mag.
Dagegen weist uns gotisch hôha „Pflug" auf die einfache Hakenform,

wenn wir uns die verwandten Formen: angelsächsisch höh
„Ferse" und litauisch szakà „Ast" vergegenwärtigen. Das Wort
Zoche (russisch sochd usw.) für „Hakenpflug" bedeutet so viel
als „Pflock"; damit ist gleichfalls der hakenförmig abgestutzte
Ast gemeint. Ein Teil des Pfluges ist die Schar (natürlich zu
scheren gehörig), im Althochdeutschen wagansa (schweizerisch
wägese) genannt. Letzteres scheint mit dem obgenannten Weck

„Keil" verwandt zu sein, wie ja auch wirklich die älteren Pflüge
(zum Beispiel die sogenannten „Aargauerpflüge") eine keilförmige
Schar aufweisen. Das schweizerische Geiss für „Pflugsterz" ist
schon im X. Jahrhundert als keizza belegt; die hornartige Gabelung

des Sterzes hat also damals schon bestanden. Bei dieser
Gelegenheit mag es erwähnenswert sein, dass die Franzosen noch
heute, wie ich mich in der Auvergne selbst überzeugen konnte,
den räderlosen Pflug besitzen und auch im Namen deutlich von
dem Räderpflug unterscheiden. Letzteren nennen sie charrue (aus
lateinisch carruca), erstem araire (aus lateinisch aratrum). Das
Dreschen geschah zu Homers Zeiten durch Stiere (Ilias XX, 495 ff.),
welche über das Korn hintraten. Auf dieselbe Art weist wohl
unser deutsches Wort hin, welches in der italienischen Entlehnung
trescare „trampeln" bedeutet1). Andere wollen dreschen zu
griechisch tribö „reiben" stellen, wodurch also noch eine primitivere
Art der Kornenthülsung bezeichnet wurde. Gedroschen wird auf
der Tenne, was vermutlich auf ein tannenes Gerüst hinweist,

*) Ferner hebr. dusch „dreschen" und „treten".

483



während das lateinische Wort area einen freien, offenen Platz
bedeutet. Noch nicht ganz klar sind dagegen griechisch dînos
„Tenne, Wirbel, Strudel, rundes Gefäss", und hâlôs „Tenne,
Rundung des Schildes, Hof um den Mond". Wie die Rundung
hier zu deuten, ob von der Tennenform oder der Dreschart, ist
unsicher.

Was lässt sich weiterhin für die Schiffahrt und Fischerei aus
der Sprache gewinnen? Das Wort Schiff selbst ist etymologisch
dunkel. Da es in althochdeutscher Zeit auch „Gefäss" bedeuten

konnte (man vergleiche die Formel „Schiff und Geschirr"), so war die

Urbedeutung vielleicht „Schale" oder etwas derartiges. Beachtenswert
ist jedenfalls die Analogie von griechisch skaphis „der Napf" und
skdphos „der Kahn". Auch die Auslegung von lateinisch navis
begegnet Schwierigkeiten. Neuerdings hat man es zu der Wurzel
nau- „schaben, kratzen" gestellt und mithin als ausgekratzten,
ausgehöhlten Baumstamm erklärt. Auf die Einbaumform weisen
in der Tat eine Anzahl anderer Namen zurück. So lateinisch
caudica „der Kahn" zu caudex „der Baumslamm", althochdeutsch
und altnordisch ask(r) „Esche" und „Schiff", altnordisch eikja
„Eiche" und „Schiff". Im Sanskrit bedeutet ddru „Holz" und

„Kahn", ganz gleich wie im Italienischen legno, das neben „Holz"
ebenfalls „Schiff" bedeuten kann. Diese Gleichungen machen es

wahrscheinlich, dass auch das lateinische Unter „der Kahn, Trog"
zu unserem Wort Linde gehört. Auf eine andere, wohl
flossartige Konstruktion dagegen führen uns altnordisch beit,
angelsächsisch bât, die mit altnordisch biti „des Balken" zusammengebracht

werden. Die angelsächsische Form ist es auch, aus der
sich dann das italienische batto, battello und das französische
bateau herleiten. Wieder anders mag die s-chediê gebaut
gewesen sein, die sich Odysseus bei Kalypso mit sehr einfachen
Mitteln äusserst geschickt konstruiert hat. Da s-chédê „Scheit,
Tafel" bedeutet, so kann das Schiff kaum etwas anderes als ein
Plankenschiff gewesen sein, was auch zu der Beschreibung stimmen
würde. Neuere Benennungen sind das schweizerische Weidling,
offenbar ein Boot für die Fischweid, und Jacht, das ebenfalls
mit jagen zusammengebracht wird. Bemerkenswert sind ferner
die niederdeutschen Bezeichnungen Backbord und Steuerbord.
Heute ist das Steuer am Hinterteil des Schiffes angebracht. Wenn

484



man aber trotzdem die rechte Seite des Schiffes „Steuerbord"
nennt, so geht daraus hervor, dass das Steuer vor alters auf der
rechten Seite angebracht war, und dass ferner die linke Seite,
der der Steuermann den Rücken zukehrt, ganz richtig Backbord,
das ist „Hinterbord", heisst. Aus den Namen des Mastes lässt
sich nicht viel gewinnen, da sie fast alle naturgemäss auf den

Begriff „Stange" und ähnliches zurückführen. Einzig der keltische
Ausdruck verno- möge hier erwähnt sein, dessen Verwandtschaft
mit irischem fern, „die Erle", ein Licht auf das verwendete
Material wirft. Auch die Rudernamen sind ergebnislos, ausser etwa
Steuer, das mit griechisch staurös „Pfahl" in Zusammenhang
gebracht wird. Anker bedeutet „Haken", was ja heute noch
zutrifft. Eine ältere Form aber wird dargestellt durch das
althochdeutsche senkilstein „Senkstein", das der altgriechischen
gleichbedeutenden euné völlig entspricht.

Die Schiffahrt leitet uns naturgemäss zum Fuhrwesen, zum
Fahr- und Traggerät über. Der Wagen ist der „Bewegende",
bietet also nichts Absonderliches. Ansprechend ist dagegen die
Etymologie Meringers des griechischen Wortes für Wagen : hamaxa,
welches der „Einachsige" bedeuten soll. Mit dem gallischen
petorritum bezeichnet der Römer eine Art Reisewagen. Das Wort
ist zu trennen in petor- und -rit: „Vier-Rad". Aus einem andern
lateinischen Terminus ist unser Benne hervorgegangen, nämlich
aus benna, was einen geflochtenen Wagen bezeichnet. Und noch
heute nennen wir einen Wagen mit geflochtenem Behälter „Bennen-
wagen", während „Benne" sonst auch von einem rein hölzernen
Kasten gesagt werden kann. Mit dem lateinischen corbis „der
Korb" sind ferner zwei Wörter verwandt: einmal das irische corb,
welches „Wagen" heisst, und dann unser schweizerisches Ref
Der irische Wagen und unser Ref können also in der Urzeit nur
geflochten gewesen sein, während eine andere schweizerische

Bezeichnung des Rückentraggeräts, die Gabele, uns aufs
deutlichste die ursprünglich gegabelte Form desselben vor Augen
führt, wie sie zum Beispiel noch jetzt im Wallis besteht. An
einen älteren Brauch erinnern ferner die Ausdrücke „Sattelpferd"
und „Handpferd" für das linke und das rechte Pferd vor dem

Wagen. Es rührt dies von der Zeit her, wo wirklich noch das

linke Pferd geritten, das rechte am Zaume geführt wurde. Die

485



deutschen Wörter Zaum und Zügel gehören zu ziehen und sind
sachlich bedeutungslos; dagegen möchte ich hier auf das
griechische hênia „Zügel" aufmerksam machen, das mit sanskrit
nâsya verwandt ist, also ursprünglich einen durch die Nase

gezogenen Zügel bedeutet.
Kulturhistorisch beachtenswerte Ausdrücke bietet der Handel

und die Geldwirtschaft. Zuvörderst die Namen des Geldes
selbst. Das älteste Zahlungsmittel ist das Herdentier. Schon in
vedischer Zeit, also im zweiten Jahrtausend vor Christ, wurde
die indische Braut mit Kühen gekauft und der Erschlagene mit
Kühen gesühnt. Was wunder, dass die Ausdrücke für Geld und
Vieh zusammen fielen! Ist doch das lateinische pecunia „Geld"
und peculium „Vermögen" nichts anderes als eine Ableitung von
pecu „Vieh", und übersetzt doch der gotische Bischof Wulfila
das griechische chrêmata „Vermögen" geradezu mit faihu „Vieh".
Der „Habsüchtige" heisst bei ihm faihugairns, das heisst
„Viehbegehrender", der „Schuldner" faihiiskula; und deutet nicht auch
das englische Wort für „Honorar", fee, auf denselben Zusammenhang?

Eine völlige Analogie haben wir in dem altfriesischen
sket „Vieh", das ja natürlich mit unserem Wort Schatz identisch
ist, und daraus wieder ist das russische, bulgarische und tschechische
skot=^ „Vieh" entlehnt. Später verwendete Russland Pelzgeld,
daher finden wir etwa Ausdrücke wie kuna „Marder" oder belka
„Eichhörnchen" für bestimmte Münzen verwendet. Eine alte
Form des Metallgeldes ist der Barren, der bei den Griechen im
Gebrauch gewesen sein muss; denn der obolôs, eine Münze, ist
kaum von obelös „eiserner Stab, Bratspiess" zu trennen. Im
Norden hatte das Geld vorwiegend Ringform, wie das aus dem
altnordischen baugr „Ring, Busse, Wergeid" und dem altslavischen

grivina „Armband, Geld" hervorgeht. Ein interessantes Gebiet
wären auch die einzelnen Münznamen, da sie oft auf die frühere
Gestalt hinweisen. So namentlich die nach dem Münzbild
benannten: wie Rappen nach dem Freiburger Rabenkopf, Stehler
nach dem Basler Bischofsstab, Krone, Kreuzer und ähnliches,
im Griechischen ankijra „Anker", glaûx „Eule" usw. Die
Zentralstellen unserer Geldwirtschaft sind die Börsen und Banken.
Ihr Name ist ja freilich zunächst dem italienischen banca
entnommen ; dieses stammt aber seinerseits wieder aus dem deutschen

486



Bank, deutet also auf die ehemaligen bankförmigen Wechslertische

hin, ähnlich etwa, wie sie zu Christi Zeiten im Tempel
aufgestellt waren. Und wer würde nicht bei unserem Wort Laden
im Sinne von „Kaufladen" daran erinnert, dass die Waren früher
wirklich auf einem heruntergeklappten, meist halbmondförmigen
Laden „ausgelegt" wurden, was man in Deutschland Auslage
nannte und heute noch so nennt, obschon sie längst durch ein
wohlverschlossenes Fenster von der Strasse abgetrennt ist. Und
weil wir just bei Handel und Verkehr unserer Voreltern sind:
die Briefbeförderung wurde durch Eilboten besorgt, die in
dringenden Fällen die Antwort gerade wieder mitzunehmen hatten,
woher wir heute noch, wenn auch völlig gedankenlos, den
Ausdruck umgehend gebrauchen, der Franzose sagt dafür noch
deutlicher par retour du courrier.

Es ist hier vielleicht die beste Gelegenheit, die älteren Formen
des Schreibens anhand der Sprache zu betrachten. Unser
Wort schreiben ist bekanntlich eine Entlehnung aus dem lateinischen

scribere, welches ursprünglich, wie auch griechisch grâphein
„ritzen" bedeutet. Geritzt wurde auf hölzerne Tafeln, wie wir
schon aus der liias (6, 168) erfahren, wo Bellerophontes von dem

König Proitos mit einer zusammengefalteten Tafel, auf welcher
todbringende Bilder eingeritzt waren, weggeschickt wird. Dasselbe
Material wird auch erwiesen durch lateinisch codex, welches
sowohl „Baumstamm" als „Schreibtafel" bedeuten konnte und später
sogar allgemein für „Handschrift" gebraucht wurde. Das Ritzen
wurde ferner auch im germanischen Norden geübt, wie das
englische write „schreiben" und unser älteres reissen „zeichnen"
beweist, das übrigens auch noch in Reissblei, Reissfeder, Grund-
riss usw. steckt. Der Germane ritzte freilich nicht auf Tafeln,
sondern auf Stäbchen aus Buchenholz, was Veranlassung zu der
Bildung Buchstabe gegeben hat. Daher ist auch unser Wort
Buch nur ein Sammelbegriff für sämtliche Buchstaben, die es

enthält. Vom Aufritzen ging man zum Aufmalen über, wie das

lateinische litera „der Buchstabe" aussagt, das sich wie linea
von dem Zeitwort linere „beschmieren" ableitet. Als
Schreibwerkzeug diente das Rohr (griechisch-lateinisch calamus) bis in
die neuere Zeit hinein. Ihm folgte die Kielfeder und der Bleistift,

deren Name ja noch heute, trotz veränderter Gestalt,

487



fortbesteht. Mit dem Malen musste auch das Aufnahmematerial
ändern. Im alten Italien wurde Bast verwendet, wie aus der
Doppelbedeutung des lateinischen liber „Bast" und „Buch"
hervorgeht. Bald aber machte der Bast dem ägyptischen Papyrus
Platz, dem wir ja unser Wort Papier verdanken. Im Griechischen
hiess der Papyrus biblos, welches bekanntlich die Bedeutung.
„Buch" angenommen hat, daher unser Bibel-, ein anderes Wort
für Papyrus war chartes, das als charta in das Lateinische
Einganggefunden und sich im Italienischen als carta im Sinne von
„Papier" erhalten hat. Das Pergament endlich hat seinen

Ursprung in der Stadt Pergamon, wo Tierhäute zum Beschreiben
verarbeitet wurden.

Und nun noch ein Wort zum Lesen. Das deutsche lesen
sowohl wie das lateinische legere heisst „sammeln, auflesen,
zusammenlesen". Diese Bedeutung stimmt besonders gut zu der
Art und Weise, wie die Germanen ihre Runen, das heisst
„Geheimnisse", lasen. Für das Orakel nämlich wurden die einzelnen
buchenen Stäbchen ausgeworfen und dann aufs Geratewohl zu-
sammengengelesen, um daraus den Wahrspruch des Schicksals
zu erfahren1). Das Lesen der alten Germanen bestand also
zunächst in einem Sammeln und dann in einem Erraten. Dieses

er-raten ist in einem anderen Wort für „lesen" noch enthalten :

in dem angelsächsischen rcedan, das sich als englisch read
fortgesetzt hat. Der Gote sagte für „lesen" siggwan das ist „singen"..
Weshalb das? Die zusammengelesenen und erratenen Runen
wurden, wie das beim älteren Orakel- und Zauberspruch
überhaupt vorkam, in singendem Tone vorgetragen. Dieses Singen:
hatte zauberkräftige Wirkung, wir brauchen nur an das französische
enchanter zu denken, das auf lateinisch incantare „besingen,
bezaubern" zurückgeht und an charme aus lateinisch carmen
„Lied". Wir haben übrigens noch weitere Zeugnisse für das

Orakeln mittelst Stäbchen: fürs erste das deutsche Wort Los
selbst, das nach einer ansprechenden Etymologie mit griechisch
klâdos „der Zweig" zusammengebracht wird, und dann das irische
chrann-chur „das Los", welches wörtlich „Baum-Wurf" bedeutet.

x) Sollte das lateinische legere „lesen" und das griechische anfiaire'o
„Orakel sprechen" (eigentlich „aufheben") ursprünglich auch auf diese Art
des Orakelspruchs zurückgehen?

488



Wir müssen es uns versagen, noch näher auf das wichtige
Gebiet des Zaubers und des Aberglaubens einzugehen, wie ja
überhaupt manches interressante Kapitel angesichts des knappen
Raumes hier unbehandelt bleiben muss. Man denke zum Beispiel
an die Götter- und Dämonennamen, die so manchen Lichtstrahl
in das Dunkel ältester Kulte werfen (Jupiter ist der alte Dies
Pater, der „Vater Tag" oder „Vater Himmel", Wodan ist der
in Wut Daherbrausende, der Sturmgott); man denke auch an die
zahlreichen altertümlichen Ausdrücke im Volksbrauch. So deutet
das Wort Hebamme (althochdeutsch heviannaj auf das Aufheben
des nach der Geburt zu Boden gelegten Kindes, das englische
bridal „Hochzeitsfest", eigentlich brid-ale, deutet auf das dabei

getrunkene Brautbier, unser Totenbaum auf den alten Einbaumsarg

und anderes mehr.
Und dann das interessante Gebiet der Amts- und Standestitel,

Anreden usw. Herzog ist „Heer-Führer", Marschal (älter marh-
schalk) „Pferdeknecht", Lord (angelsächsisch hlâford) „Brotwart",
Frauenzimmer ist das wirkliche Frauengemach, der Harem,
Hagestolz (älter hagushalt) der Besitzer eines kleinen eingehegten
Gutes, vermutlich der jüngere Bruder, der unverheiratet blieb. Und
wie ausgiebig wäre nicht das Gebiet der Eigennamen! So sind
in einer grossen Zahl heutiger Familiennamen ehemalige Berufe
versteckt: Plattner ist der „Harnischpiattenmacher", Bogner der
„Pfeilbogenmacher", Schirmer „der Fechter", Semler „der
Semmelbäcker", Holzschuher „der Holzschuhmacher" usw., ganz
abgesehen von noch heute bestehenden Berufen, die in älteren
Sprachformen auftreten, wie Fenner „Fähndrich", Fehr
„Fährmann", Suter und Schubert „Schuster", Schröder „Schneider"
usw. Auf die Bedeutung gewisser Geschlechtsnamen für den

Volksbrauch, wie zum Beispiel Feigenwinter, das ist „vernichte
den Winter", welches auf eine Rolle im sogenannten Todaustragen
anspielt, habe ich in einer anderen Abhandlung gesprochen.
(Schweiz. Archiv für Volkskunde XI, 249.)

Und endlich welch treffliche Dienste vermag die
Sprachwissenschaft dem Geographen zu leisten durch etymologische
Untersuchung der Ortsnamen! So deutet Au mit Sicherheit auf

ursprüngliche Anwesenheit von Wasser, Seemen, Seelisberg usw.
auf einen See, Rüti, Gerode usw. auf eine gelichtete Stelle, Wörth,

489



Werder usw. auf eine Uferstelle, Halbinsel und ähnliches, das
Gwidem im Baselland ist zweifellos ein der Kirche gewidmetes
Gut; usw. ins Endlose.

Wir müssen hier stehen bleiben. Bei der Fülle des Stoffes
konnte es sich selbstverständlich nicht um eine erschöpfende
Darstellung des Gegenstandes handeln. Ja sogar die Gebiete
selbst, aus denen ich die Beispiele gewählt, sind äusserst lückenhaft

und Hessen sich nach mehr als einer Seite hin ergänzen.
So ist das überaus wichtige Kapitel der sprichwörtlichen
Redensart gar nicht einmal gestreift worden. Welch wertvolle
Aufschlüsse diese aber zu geben vermag, sei nur zum Beispiel
an der Formel „unter die Haube kommen" gezeigt. Die Haube
ist auch jetzt noch auf dem Lande das Kennzeichen der verheirateten

Frau. Das niederhängende Haar des Mädchens wird
hinaufgenommen und kommt „unter die Haube".

Es konnte also nicht in meiner Absicht liegen, alle Gebiete
vor Augen zu führen, in denen die Sprache der Kulturgeschichte
hilfreich zur Seite steht. Es war mir darum zu tun, anhand
einiger aus Studien und Lektüre zufällig gesammelter Beispiele
zu zeigen, welche Bedeutung der Sprache auch nach dieser Richtung

hin zukommt. Daran darf ich wohl den Wunsch schliessen,
es möchte auch in unseren Schulen mehr Bedeutungsgeschichte
und überhaupt mehr Sprachwandel und Sprachleben gepflegt
werden als bisher.

Solche Betrachtungen, wie wir sie oben vorgeführt haben, können

von jedem Laien angestellt werden. Es bedarf dazu keiner
Kenntnis des Lateinischen, Griechischen und Sanskrit. Man richte
nur seinen Blick auf das Alltägliche und Nächstliegende.
Rückschlüsse aus Bezeichnungen wie Feder, Bleistift, Scheibe auf die

ursprüngliche Form sind jedem denkenden Menschen möglich, und

wenn ein Basler Kind das Automobil-Karussell, auf dem es gefahren,
Automobil-Rössliryti nennt, so wird sich jeder sagen können,
dass die Karussells ehedem Pferdchen hatten, auch wenn er nie
solche gesehen hätte. Strassen, die wir täglich begehen, erhalten
bei Betrachtung ihres Namens plötzlich neues Interesse. Am

Spittelsprung in Basel hatte vor Zeiten das Spital gestanden, an
den Galgenbänkli war der Galgen aufgerichtet, im Hirschengraben
in Zürich hatten Hirsche ihr Spiel getrieben und der Platz zwischen

490



den Toren in Bern war ehedem von zwei Toren, dem Christoffel-
und dem Obertor, eingeschlossen.

So bringt uns die Sprache auf Schritt und Tritt kulturgeschichtliche

Zeugnisse entgegen, und doch bilden diese ja nur einen

kleinen Teil all der Reichtümer, die sie in sich birgt. Je tiefer wir
hinabsteigen in ihre Schachte, um so mächtiger werden die
Goldadern, auf die wir stossen, und wir beginnen zu ahnen, dass die

Sprache die höchste Betätigung des menschlichen Geistes ist und

unerschöpflich wie der Geist selbst.

BASEL E. HOFFMANN-KRAYER

OD

ÜBER SEELENBLINDHEIT
Die Bezeichnung „Seelenblindheit" stammt aus einer Zeit,

in welcher man der Seele des Menschen, im Gegensatz zu seinem

Körper, noch einen dunklen Zusammenhang mit dem Überirdischen
einräumte. Man machte die Beobachtung, dass Menschen mit
gesunden, sehenden Augen doch nicht imstande waren, ihre
Umgebung, die gesamte Welt der Erscheinungen überhaupt, zu
erkennen und zu verstehen, ja sogar deutliche Zeichen einer
derartigen Verwirrung von sich gaben, die zu dem Schluss führen
musste, dass ihre Seele „blind" war. Man stellte sich dabei

vor, dass hier eine der zahlreichen, doch völlig unbekannten
Verbindungen zwischen Gehirn und Seele eine Unterbrechung
erfahren hatte.

Das Auge im besonderen beliebte man oft als den „Spiegel"
der Seele zu bezeichnen. Das „Erwachen" der Seele schien
beim kleinen Kinde von dem Erkennen und Verstehen seiner
Umgebung auszugehen. Ganz allmählich trat dieser Zustand ein
und löste bald so unmissverständliche Äusserungen der Freude,
der Abneigung, des Schreckens oder des Staunens aus, dass man
nicht zögerte, schon beim Kinde vom Vorhandensein der Seele

zu sprechen.

Blindgeborene einerseits und blödsinnige, aber sehende Kinder
anderseits zeigen ein ganz verschiedenes Verhalten. Bei den

Blinden erwacht die Seele langsam, aber doch mit der Zeit voll-

491


	Alte Kulturbestände in der Sprache

