
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Mein Verhältnis zur heutigen Malerei

Autor: Miller, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MEIN VERHÄLTNIS ZUR
HEUTIGEN MALEREI

Es fing an mit einer Bekehrung vom Paulus zum Saulus
oder doch mit etwas Ähnlichem. Denn der erste Hodler, den ich
sah, die knieende Adoration, machte mir Eindruck, und meine
Saulusperiode kam erst nachher, als ich in den hodlerbegeisterten
Reden dieses oder jenes Freundes den Versuch erblickte, mich
zu beeinflussen und der Selbständigkeit der eigenen Anschauung
zu berauben. Bis mein Widerspruchsgeist gebrochen wurde durch
eine im illustrierten Katalog der Münchener Ausstellung 1897
enthaltene Reproduktion nach Photographie der Hodlerschen Nacht.
Die öffnete mir die Augen, wie bisher noch niemand es getan
und ich war endgültig zu Hodlers Kunst bekehrt. Noch war
indessen auch durch die photographische Wiedergabe der Nacht
meine Idee von der Aufgabe der Kunst nur erweitert, nicht zu
einer andern geworden. Es mochte mir ungefähr gewesen sein,
als sei ich von einem kleinen Vorraum in eine lichtvolle freie
Empfangshalle getreten. Die Halle zeigte mir die Natur in ihrer
ganzen Grösse und war doch nicht mehr Natur und führte in ein
Anderes ein. Und dieses Andere ist es, das mir erst später
aufging, anfänglich leise, leise nur, im Dämmerschein, dann aber
heller und leuchtender, als ich von der Photographie nach Hodler
mich der Hodlerschen Malerei selbst zuwandte und bei unserem
Freunde Fritz Widmann eine Studie zu sehen bekam, welche der
Meister ihm nicht lange vorher geschenkt hatte. Ein Mädchen,
das Blumen pflückt. Also ein Menschliches. Aber dieses Menschliche

wurde mir je länger je mehr zu einem Göttlichen der Farbe
in der Fläche. Durch was die Farbe auf mich wirkte, darnach
hätte man mich vergeblich gefragt, aber irgend etwas barg sich

in ihr, das mir war wie eine neue Welt. Und eben durch dieses

Etwas, so schien mir, hatte die Farbe alles Plastische an die
Fläche verloren.

Die Malerei als Herrlichkeit der Farbe in der Fläche, darin
sah ich ein Neues. Und dieses Neue bestätigte sich mir aufs

Ueberzeugendste, als mein Weg mich ein paar Tage später
unerwartet vor das Amietsche Paradies führte. Was ich da zu schauen

460



meinte, das war — gemalt, nicht gewirkt — ein alter Wandteppich

von wunderbarem Reichtum. Worin dieser Reichtum lag,
das hätte ich wiederum nicht zu sagen gewusst. Aber er war d a

und absorbierte mich so ganz und stimmte mich so glückselig,
dass ich meinte: So ungefähr muss es einem Kinde sein, wenn
ihm ein Einblick durch die Himmelspforte gewährt wird.

Die Fülle der Amietschen Kunst als Geberin, meine rezeptive
Phantasie als dankbare Nehmerin, sie haben sich bei dieser

Begegnung durchdrungen. Und keine hat seither mehr von der
andern gelassen.

' Unsere Freude am Paradiese hatte die Pflege auch der
persönlichen Beziehungen zu Amiet im Gefolge. Oft wurde
geschwiegen und geschaut, oft auch gesprochen und diskutiert. Es

bleibe nun dahingestellt, ob Amiet seinen damaligen Ausspruch
„ein jedes gute Bild ist auch dekorativ" heute noch tun würde
oder nicht. Mit Amiets Kunst ist diese Wahrheit immer und
jederzeit verknüpft geblieben und das soll uns genügen. Und
Eines weiss ich: Jenes Wort hat sich mir, sobald es gefallen war,
in Farbe umgesetzt und als Farbe erzieherisch auf mein Auge
gewirkt. Wohl war das erst möglich, nachdem durch mein
unmittelbares Erfassen der Hodlerschen und Amietschen Kunst mein

Auge wieder zu schauen gelernt hatte. Denn wo das Auge nicht
schaut, da öffnet es sich auch dem Worte nicht. 1st aber unser
Auge sehend, so werden auch alle unsere übrigen Sinne zu Farbe
und Licht. So sah ich von da ab das Amietsche Wort: Jedes

gute Bild ist auch dekorativ. Ich sah zum Beispiel, dass das,

was man gewöhnlich Farbe und Linie nennt, auf einem Bilde nur
dann Berechtigung hat, wenn es ihm — dem Bilde — einen neuen
Eindruck schenkt, und ich sah auch, dass durch diesen neuen
Eindruck die Farbe im Bilde als Farbwert und als Linienwert erst
entsteht. Als Farbwert, wenn zum Beispiel Gelb und Violett sich

gegenseitig erzeugen, und als Linienwert, wenn eine Linie durch
die andere geboren wird, wie die andere durch die eine.

Ein Weiss, das, in ein Blau hineingesetzt, mit diesem sich
nicht zu einem selbständigen Ganzen, zu einer eigenen Welt in

unserm Auge verbindet, wirkt nur zerstörend. Es ist überflüssig
und alles Überflüssige ist ArbeitsVerlust. Durch das Weiss, das

461



in dem Blau zur Null wird, wird auch das Blau in dem Weiss

zur Null.
Der Blumenstrauss, mit dem wir unser Zimmer schmücken

möchten, wirkt nur negativ, wenn die einzelnen Blumen unter sich
nicht gegenseitig sich bedingen und zur Welt eines selbständigen
Eindrucks emporheben. Und negativ wirkt es auch, wenn der
Blumenstrauss zwar seine eigene Welt zum Ausdruck bringt, diese
aber mit ihrer Umgebung— dem Zimmer — nicht verwandt ist und
nicht zu ihr passt. Könnte ein Blumenstrauss reden, so würden
wir wohl ab und zu die Worte vernehmen : Bitte, bitte, nicht hier
hinein, ich kann nicht leben in einem Zimmer, auf das ich nicht
gestimmt bin. Diese Stimmung, das ist die Verwandtschaft der
Werte, wodurch Blume und Zimmer zu Einem werden. Für unser
Auge liegt die Stimmung in der Farbe. Jede Blume lebt ihre
eigene Farbenwelt. Gleichwie auch jedes Zimmer seine eigenen
Farben-, Linien- und Raumwerte haben sollte. Und wenn nun
die Farbenwelt der Blume und diejenige des Zimmers sich in

unserem Auge zu einem neuen Eindruck stimmen, zu einem

neuen Sein verbinden, wenn die Zusammengehörigkeit von Blume
und Zimmer aus unserm Auge als neue Einheit ersteht, dann
sind Blume und Zimmer für unser Auge ein im wahren Sinne
des Wortes Dekoratives, durch und durch Künstlerisches.

Denn, um dem Spiele mit Wörtern ein Ende zu bereiten,
muss es gesagt sein: Dekorativ und Künstlerisch sind ein- und
dasselbe. Der Schmuck, die Dekoration, das Ornament, sie alle

liegen darin, dass durch sie neue Kunstwerte entstehen, und es
ist ganz falsch und töricht, sie als etwas Äusserliches zu
betrachten, das des innern Zusammenhanges mit dem geschmückten,
dekorierten Objekt entbehren dürfe. Ein Orden, der dem
Urheber einer grossen Tat angeheftet wird, ist keine Zierde für ihn,
denn er steht mit der Tat in gar keinem innern Zusammenhang.
Ein Schmuck seines Daseins wird der Mensch nur durch seine
menschlichen Leistungen, seine menschlichen Taten, sein menschliches

Leben. So bedeutet auch in der Malerei jeder Farbwert
und jeder Linienwert eine malerische Tat, das ist: eine Tat
der Farbe. Was interessiert es uns, dass die gelben Blumen in
der grünen Wiese auf jenem Bilde dort Löwenzahnblüten sein

sollen? Wir können auf dem Bilde doch nicht den Löwenzahn

462



wissenschaftlich untersuchen. Dass das richtige Gelb in das richtige

Grün hineinkommt, dass die einzelne Linie durch die Art
ihrer Einfügung in die Welt der übrigen Linien eine neue Welt
erschafft, das macht das Gemälde aus. Oder auch, dass das

richtige Blau in das richtige Rot trifft. Das Weihnachtsfest 1897

war von uns durch eine Amietsche Winterlandschaft gefeiert worden.

Blaue und gelbe Schneedächer, grüner und rötlich violetter
Wald, blauer Jura, dem rötlich-weisse Schneepartien scharf
charakteristisch und doch streng einheitlich sich einlegen, blauer
Himmel. Im Vordergrund rostrote Bäume an der Landstrasse,
auf der eine blaue Figur sich im Schnee den Weg sucht. Was

hat diese Figur da zu tun? So ein Staffagestück, ein „Gegenstand",

mitten in einer Landschaft, die ihrerseits ganz zur Welt
der reichsten Farbe geworden ist! Ich bat Amiet, die Figur zu
entfernen. Er sagte Ja. Bald darauf wiederholte ich meine Bitte
und Amiet wiederholte sein Ja. Dabei indessen blieb es und
weiter geschah nichts. Und als ich dann später einmal nach

mehrtägiger Abwesenheit von Hause in der Hoffnung heimkehrte,
Amiet habe mir sicherlich die Beseitigung der Figur als
Überraschung aufgespart und ich werde nun meinen Wunsch erfüllt
finden, da harrte meiner eine Enttäuschung: die Figur stampfte
immer noch Schnee. Als ich mich nun abermals hinter den Maler
machte, da antwortete er mit einer Frage: „Muss die Figur weg,
oder sollte sie nur ein bisschen besser gemalt sein?" Jetzt fiel der
Schleier von meinem Auge. Mit einem Male sah ich in dem

Männlein oder Weiblein ganz nur das, was es sein will und auch

ist, und eben das hatte ich vorher nicht gesehen, den Farbwert,
das Blau, das aus dem Rostrot der Bäume dem schauenden Auge
ganz von selbst sich ergiebt. Und ich dankte Amiet von Herzen,
dass er mein früheres Verlangen nicht befolgt hatte.

Wohl liegt der Einwand nahe : Ja, wenn aber der Gegenstand

als solcher dem Maler ganz ohne Interesse ist, für was
ist dann der Gegenstand dem Maler vonnöten? Doch entspringt
dieses Bedenken einer irrtümlichen Auffassung. Dem echten
Maler ist der Gegenstand immer von Bedeutung. Es ist und bleibt
Grundbedingung für das Gelingen einer jeden malerischen Arbeit,
dass ihr Urheber sich für seinen Gegenstand interessiert und sich
in der Wahl desselben nicht vergreift. Aber, muss ich hier

463



weiterfahren, dieses Interesse bleibt beim berufenen Maler immer
ein malerisches und beschränkt sich auf die Werte des
Gegenstandes, welche der Künstler in der betreffenden malerischen Arbeit
zur eigenen Welt erstehen lässt. Dabei wird ein und derselbe
Gegenstand nicht nur durch die verschiedenen Maler auch von
verschiedenen Seiten erfasst werden, sondern es wird auch ein-
und derselbe Maler von dem gleichen Gegenstand heute diese und

morgen vielleicht ganz andere Färb- und Linienwerte verarbeiten.
Stets jedoch wird der echte Maler sich auf die Eigenwerte der
Malerei, das heisst auf die Werte konzentrieren, mit welchen die
Malerei und nur die Malerei arbeitet. Nur mit diesen vermag
er malerische Taten zu vollführen, während die andern Werte, die
nicht der Malerei eigentümlich sind, nur auf andern Gebieten
ergründet werden können.

Der Papiermacher, der Hadern, Holz, Stroh und anderes
mehr verschafft, will wohl schwerlich durch sein fertiges Produkt
eine Vorstellung jener Materialien, wie sie in ihrem Rohzustande

waren, erwecken. Er verwertet vielmehr nur einzelne Eigenschaften
seiner Rohmaterialien und bildet aus diesen Sonderwerten ein

neues, selbständiges Sein.

In ganz ähnlicher Weise will auch der Gebirgsmaler nicht
etwa die Gebirgsnatur wiedergeben. Ein Gebirgsbild wird uns
nicht den bequemsten oder den interessantesten Besteigungspfad
führen oder die geologische Schichtenlagerung erschliessen. Das
sind Dinge nicht, die der Bergsteiger oder der Geologe vom Gebirge
selbst erfragen müssen, das ja auch von dem Maler um d i e Werte
gebeten wird, deren e r bedarf ; sondern : die Färb- und Linienwerte,
die aus seinem Auge zu einem eigenen, selbständigen Dasein
geboren werden. Zu einem eigenen, selbständigen Dasein, das

immer die Verarbeitung, niemals die reine Wiedergabe der
natürlichen Farbe sein will. Die getreue Wiedergabe der Farbe
der Natur kann gar nicht in der Aufgabe der Malerei liegen,
schon darum nicht, weil die Malerei gezwungen ist, auf die
natürlichen Farbwerte zugunsten der Werte der künstlich erzeugten
Farbe zu verzichten, und weil sie an die Stelle der Färb- und
Linienwerte im Raum den individuellen Auftrag der Färb- und
Linienwerte in der Fläche treten lässt.

464



Die Pracht der Natur finden wir überhaupt nirgends anders,
als in der Natur selbst. Sie ist aufs engste mit ihrem eigenen
Schöpfer verbunden und keine ihrer Nachbildungen vermag sich
mit der Herrlichkeit des Originals auch nur von ferne zu messen.

Die Malerei aber ist keine Nachbildung. Sie ist in jedem
ihrer Werte eine Tat, und Taten sind immer schöpferischen,
niemals nachbildenden Wesens. Und wie die Göttlichkeit der
Natur nur durch die Natur selbst geoffenbart werden kann, so
erleben wir den unendlichen Reichtum der Malerei auch nur in
der Welt der Eigenwerte der Malerei und nirgendwo sonst. Das
setzt voraus, dass wir für die Welt dieser reinen Eigenwerte, wie
sie uns ganz und nur im Gemälde entgegentreten, empfänglich
sind, und es sagt zugleich, dass, wenn uns die Fähigkeit zur
rückhaltlosen Hingabe an die im Gemälde selbst enthaltenen Werte

abgeht, wir dann für den malerischen Reichtum in seiner Fülle
nicht berufen sind.

Sollte es aber wirklich so schwer sein, unsere Seele ganz den

reinen Bildwerten zu öffnen? Wir brauchen ja nur unser Auge

ganz seiner ursprünglichen Aufgabe, die ist: zu schauen,
zurückzugeben, und wir sind bei der Konzentration auf die reine Farbe

angelangt. Und reine Farbe ist ja auch das Gemälde, Farbe als

Farbwert, Farbe als Linienwert, Farbe als Farbauftrag in die
Fläche. Überlassen wir also unser Auge ganz seiner eigentlichen
Bestimmung, so gehört es von selbst den reinen Werten der
reinen Malerei. —

Es war im schweizerischen Salon 1904 in Lausanne. Meine
Frau und ich waren im hintern Saale bei den Amietbildern und
den grossen Hodlerwerken, die ich im gleichen Jahre schon in
Wien gesehen hatte. Da wandte ich mich einmal um — und sah

mich ahnungslos von einer Welt von Rot und Grün so erfüllt,
dass ein Anderes daneben nicht mehr existierte. Der Reichtum
der Einheit von Rot und Grün war mein einziger Gegenstand,
meine ganze Seele. Plötzlich entdecke ich: das ist ja die in der
Presse so verschrieene „Toilette" von Auberjonois. Und ich laufe
auf das Sekretariat und erkundige mich nach dem Preis.

Ein anderes Mal: Unerwartet hatte über Mittag die Kunst
Albert Trachsels einen neuen Einzug bei uns gehalten. Gedankenlos

trete ich in den Raum, und der Eindruck der herrlichsten

465



Aquarellwerte lässt mich nicht mehr los. Auch da wieder nur
Färb- und Linienwerte, die mir der ganze Inhalt waren. Kein
Plätzchen in mir, auch kein kleinstes, für irgend etwas anderes.
Die Eigenwerte dieses Trachselbildes waren mir meine Welt. Und
als später die Neugierde nach dem Gegenständlichen sich
einmischen wollte und von einer versunkenen Stadt sprach, konnte
ich sie nur als Profanation empfinden.

Freilich stehen solche Erlebnisse in Opposition zu Adolf
Hildebrand, Problem der Form V, 56/57 und 70/71 :

„Die Erscheinungsgegensätze, welche Raumwerte bewirken, sind Linien,
hei! und dunkel, und Farben. Sie bewirken jedoch erst dadurch einen
Raumwert, werden erst dadurch wirksam für die Formvorstellung, dass sie
sich mit gegenständlichen Vorstellungen assoziieren, dass wir sie auf
gegenständliche Natur beziehen. Die perspektivisch verkürzte Linie würde uns
kein Zurückgehen verdeutlichen, eine Überschneidung von Linien nicht die
Gegenstände hintereinanderreihen, wenn wir die Linie nicht als Begrenzungslinie

eines Gegenstandes erkennen würden. Hell und Dunkel bekommt erst
die modellierende Kraft als Licht und Schatten durch ihre gegenseitige
Lage, aus der wir die Form eines Gegenstandes erkennen. Als sogenanntes
Losgehen von einander bedeutet das Hell oder Dunkel entweder das Nähere
oder das Fernere, je nachdem die Kennzeichen der Gegenstandsvorstellung
es bestimmen. Ebenso wirken die Farbengegensätze nur dadurch
raumgestaltend, dass uns eine gegenständliche Vorstellung dabei vorschwebt.
Beim Teppich, wo letztere fehlt, wirken die Farben nur als Farben. Das
heisst also, ohne dass uns ein gegenständliches Bild erweckt wird, drücken
diese Merkmale kein Näheres oder Entfernteres aus."

„Als verbindende und trennende, vor- und zurücktreibende Kräfte wären
nun auch die farbigen Kontraste zu erwähnen. Es ist auf der Hand
liegend, dass die Farbe in einem dienenden Verhältnis zur räumlichen
Vorstellung steht und nur insofern beim Bild von einer inneren Einheit der
Farbe die Rede sein kann, als diese an der grossen Arbeit, ein Raumganzes
zu bilden, teilnimmt. — Nicht um den Reiz der Farbe an sich, wie beim
Teppich, sondern um ihr Erscheinungsverhältnis als Distanzträger handelt
es sich in erster Linie. Dies verlangt dann wieder eine ganz spezielle
Kenntnis der Farbenverhältnisse, ihrer Tonwerte und macht einen speziellen
Besitz der malerischen Erfahrung aus, auf die ich deshalb auch nicht näher
eingehen kann."

Soweit Adolf Hildebrand. Nach ihm feiert somit im Teppich

die Farbe ihr eigenes, selbständiges Dasein, während sie sich

in der Malerei mit dem Räume zu einer gemeinsamen Existenz

zu verbinden hätte. Das würde also heissen: Im Teppich gehört
der Farbe das Anrecht auf unser ganzes Auge, in der Malerei aber

466



darf sie vom Auge nur das beanspruchen, was der Raum ihr
übrig lässt.

Darin läge aber doch einfach eine Entwürdigung der Farbe.
Die Farbe, der im Teppich unser ganzes Schauen gehört, ist in
der Malerei sicherlich nicht mit weniger zufrieden. Und das
malerische Leben ist nicht bedingt durch eine Gegenstandsvor-
stellung, mit der die Färb- und Linienwerte sich zu Raumwerten
verbinden können, sondern durch das Auge, das sich der Welt
der reinen Farbwerte und der lautern Linienwerte ganz zu eigen
gibt. Der Gegenstand in der Malerei verwandelt nicht Farbwert
und Linie in den Raum, sondern er, der ganz Farbwert und Linie
ist, überliefert den Beschauer ganz der Welt von Farbwert und
Linie.

Das räumliche Erschauen der Malerei ist dem Auge, das
den Eigenwerten des Kunstwerks Treue hält, gänzlich fremd. Ihm
ist, indem es die Farbe ganz nur als Färb- und Linienwerte er-
fasst, die Welt der Farbe unabhängig von Fläche und Raum. Zieht
es aber sein Urteil über Fläche und Raum hinzu, so sieht es die
Farbe jeweilen in der Form, die das Kunstwerk ihm gegeben hat,
und das ist in der Malerei nicht der Raum, sondern die Fläche.

„Von geringerem Belang", schreibt der jetzige Geheime Regierungsrat
Herr Professor Dr. Hugo v. Tschudi mir im Jahre 1903, „erscheint mir
daneben, dass Ihre Aesthetik etwas einseitig ausgefallen ist — eben auch
unter dem Einfluss Ihrer wesentlich auf dekorative Flächenwirkung
ausgehenden Schweizer Freunde. Durchaus berechtigt, wo es sich darum
handelt, eine Wandfläche zu schmücken, dürfte diese Ästhetik doch gerade
den grössten Meisterwerken der Staffeleimalerei gegenüber (Meninas und
Hilanderas von Velasquez, Staalmeesters von Rembrandt u. v. a.) zu
kurz kommen. Gewiss ist eine Billardkugelplastik, wie sie die Bewunderung

des Philisters (auch des malenden!) ausmacht, unkünstlerisch ;

andererseits ist doch das Streben nach Raumwirkung eines der treibenden
Elemente in der Entwicklung der malerischen Anschauung — bis auf den
heutigen Tag, wo dieser Absicht ebenso das Marées-Hildebrandsche Problem
der Form, wie das Licht- und Luftproblem des Pleinairismus dient."

Dieser Brief Herrn von Tschudis, eine der grössten Freuden,
die mir je zuteil geworden sind, weckte in mir das starke
Bedürfnis nach Velasquez. Ich freute mich ordentlich darauf,
eingestehen zu können: Ja, ich habe Unrecht gehabt, der Maler aller
Maler hat mich bekehrt!

467



Als ich dann später wirklich zu Velasquez kam, da offenbarte
sich meinem Auge die Welt der Farbe in nie geahnter Pracht und
Herrlichkeit — aber es war auch die Welt der Farbe in der
Fläche in nie geahnter Klarheit und Reinheit. Und von da ab

wusste ich : ob eine Malerei Raum scheint oder Fläche, das hängt
viel mehr vom Auge des Beschauers ab, als von der Malerei.

Aber, möchte ich hier fragen, ist es denn so wesentlich, ob

man die malerischen Werke so sieht oder so? 1st nicht ein Jeder
am glücklichsten in seiner eigenen Illusion?

Gewiss ist er es und es wäre eine Roheit, ihn seines Glückes
zu berauben. Unabhängig hievon wollen aber doch wir alle nicht
vergessen: In Wahrheit liegt die malerische Illusion darin, dass

wir durch die Malerei zu einem völlig Neuen wiedergeboren werden.

Und das ereignet sich für uns nur dann, wenn wir ohne
Rest in der Welt der malerischen Eigenwerte aufgehen. Ohne
Rest: wir wollen uns ganz geben, so werden wir auch ein Ganzes,
ein Sein, eine Welt empfangen.

Umgekehrt wende ich ein: Wenn wir den Eigenwerten des

Kunstwerks nicht treu bleiben, wenn wir uns die Verwandlung

dieser Werte gestatten, wo hat sie dann aufzuhören?
Wenn die malerischen Werte der Farbe in der Fläche zu
Raumwerten verwandelt werden dürfen, warum dann nur zu
Raumwerten? Warum zum Beispiel nicht auch zu erzählenden Werten?
Wenn ich überhaupt verwandeln darf, so will ich mich auch über
die Märchen freuen, die von der gemalten Märchenerzählerin
erzählt, oder über die Schlachten, die von den gemalten Kriegern
geschlagen werden. Ist eine Verwandlung gestattet, so muss auch
der andern ihr Recht werden Aber die Malerei geht
dadurch verloren.

Ein anderes ist es, wenn die Malerei, statt vom Auge in der
Fläche erfasst zu werden, als Welt der reinen Färb- und Linienwerte

gesehen wird. Das ist keine Verwandlung, es ist kein
Einweben von Elementen, die nicht im Gemälde selbst enthalten sind,
sondern es ist eine Konzentration des Auges auf die ursprünglichsten

Werte der bildenden Kunst. Zwar soll schon Messias,
das Gotteskind, die Welt als Fläche geschaut haben:

„Und weil nun", erzählt von ihm Carl Spitteier in Prometheus

und Epimetheus, II. Auflage, 263, „gänzlich Neuling war

468



sein Auge, welches niemals noch erfahren die Entfernung und
Verkürzung, auch sein Geist noch nie gelernt den ungeheuren
Raum und aller Dinge schachtelförm'ges Dasein, könnt' er das
Gemälde nicht vertiefen, glaubt' es alles ebnen Planes sich

bewegend herwärts einem schwarzen Vorhang."
Messias war aber ein Gotteskind, kein Menschenkind. Und

ich glaube nicht, dass jemals, auch im Kindesalter nicht, ein

Menschenauge die Fläche geschaut habe, ohne gleichzeitig — ein
jedes an seinem Ort — auch zum Räume geworden zu sein.
Kein Auge, das da, wo Fläche ist, Fläche erlebt, es sei denn, es

erlebe da, wo Raum ist, auch den Raum.
Wenn ich noch nie etwas anderes habe sich bewegen sehen,

als eine Schnecke, so bewegt sich die Schnecke für mich weder
langsam noch schnell, sie bewegt sich einfach. Erst wenn ich
sehe, dass die Schnecke vom Käfer überholt wird, erst dann
bewegt sich für mein Auge die Schnecke langsam und der Käfer
schnell. Und wie mit der Geschwindigkeit der Bewegung, so ist
es auch mit der Anschauung von Fläche und Raum. Wenn ich
noch nie gesehen habe, dass es Dinge gibt, die im Räume liegen,
so habe ich auch noch nie Dinge in der Fläche gesehen. Erst
indem ich gelernt habe, räumlich zu sehen, wurde in meinem
Auge gleichzeitig auch die Fläche geboren, und umgekehrt.

Wenn ich von Bergeshöhe ins Flachland schaue, so erfasse
ich dieses als Ebene. Mein Auge hat im Laufe der Zeit gelernt,
da, wo es kein Plastisches, Körperliches, Vertieftes oder Erhöhtes
sieht, ein Flaches, Ebenes zu schauen. Anders das Kind; so
lange ihm das Räumliche noch fremd ist, ist ihm auch die Fläche
noch eine unbekannte Welt. Es ist nun hier nicht der Ort, die

Frage zu beantworten, ob das Kindesauge, solange es die Fläche
und den Raum noch nicht sieht, überhaupt irgend etwas zu
schauen imstande sei oder nicht. Es bleibe gänzlich sich selbst
überlassen, ob die ersten Fähigkeiten des Auges zur Farbe an
und für sich und zur Farbe in der linearen Bewegung, und seine

Fähigkeit zu der sichtbaren Fläche und dem sichtbaren Raum sich
sukzessive eine nach der andern einstellen oder ob sie alle gleichzeitig

das Auge beseelen.
Fest steht Eines: Die Sichtbarkeit alles Sichtbaren, der

Urquell, aus dem alles Schauende schöpft, liegt in der Farbe. Die

469



Farbe ist die Mutter ihrer selbst, die Farbe ist auch die Mutter
der sichtbaren Linie, die Farbe endlich ist auch die Mutter der
sichtbaren Fläche und des sichtbaren Raumes. Allen bildenden
Künsten ist Eines gemeinsam : das Auge, das in der reinen Farbe
sein Glück findet. Und in diesem Gemeinsamen erst finden die

Eigenwerte jeder bildenden Kunst ihr eigenes Glück.

Das innige Einbetten von Gelb in Lila oder von Rot in

Grün, das richtige Gelb in Gelb oder Blau in Blau — das alles

scheint so einfach und ist doch vielleicht die höchste und seltenste
aller malerischen Künste. Eine Farbe so schauen, dass sie in

der andern Farbe sich selbst erlebt, wie diese andere sich in der

einen; ein Rot in dem andern Rot so erfassen, dass der Reichtum

von Rot in Rot unserm Auge zum Inbegriff alles Daseins

wird, wie unser Auge auch seinerseits dem Rot in Rot die Welt
bedeutet — das ist der erste und der letzte Wille alles Schauens,
und wer ihm fremd wird, der entfremdet sich der Malerei.

Die Farbe ist sich Selbstzweck, und wenn es wahr ist, dass

jedes Werk echter Kunst einen Einsatz an menschlicher Kraft,
den Kampf eines menschlichen Lebens um sich selbst bedeutet,

so ist nicht minder wahr, dass die Malerei ganz und nur das

Auge ist, das rein und restlos um Farbe kämpft. Die Malerei
ist der Mensch, der sein ganzes Sein der Farbe schenkt. Und
dem die Farbe dadurch lohnt, dass sie als neue Welt einer neuen
Farbe in seinem Auge neu ersteht.

Und wie jeder Mensch ein von den andern Menschen
verschiedenes Individuelles bedeutet, so gibt sich auch nicht die
Gesamtheit der Maler einer Gesamtheit der Farbe, sondern jeder
Maler schaut seine Farbe, der er den ganzen Reichtum seiner
individuellen Welt zu eigen gibt und die aus ihm zur Herrlichkeit
der Welt seiner Farbe neu ins Dasein tritt.

Und was von jedem Maler gilt, das gilt auch von einem
jeglichen seiner Bilder. Denn, wenn schon sein Auge immer eines
ist, so ist es doch immer wieder ein anderes, sodass, obgleich
der Maler immer einer bleibt, in jedem seiner Bilder doch immer
wieder ein anderes Menschliches als Welt einer andern Farbe

neu sich erschafft. Einer andern Farbe, die doch immer die eine

ist, denn jede ihrer Welten ist die ganze Seele des einen Schöpfers.

470



Und mit dem Beschauer ist es ein Gleiches, jeder Beschauer
lebt in seinen Bildern sein eigenes Auge und wird aus jedem von
ihnen zu einer neuen Welt seiner Farbe wiedergeboren.

Amiet:
Zwei nackte Mädchen sitzen in einer Löwenzahnwiese. Was

sie tun? Scheinbar nichts. Sie leben der Harmonie zwischen sich
selbst und mit der Natur und nichts ist im Bilde, das sich nicht
eins wüsste mit dem Ganzen. Gelb in Gelb auf grünem Grund.
Die Mädchen, die Natur, die ganze Arbeit des Künstlers, alles
hat sich dem Einklang von Gelb in Gelb geschenkt. Eine göttliche

Welt von Gelb in Gelb.
Oder: Ob es schneit, das wissen wir nicht; so tiefer Winter

ist es. Alles, die Landschaft, die Gehöfte und ihre Gärten und
Bäume, die ganze Malerei, alles ist winterliches Weiss. Ein
herrlicher Reichtum in Farbwert und Linie, Weiss, eingebettet in Weiss.
Alles ist zur Pracht von Weiss in Weiss geworden.

Oder: Dem Grund von Rot in Rot ist das Brustbild des

Künstlers eingelegt, das Gesicht Rot in Gelb, der Rock Gelb in
Rot. Das Ganze dem Auge eine Fülle, eine Innigkeit, wie sie

nur möglich ist, wenn die Natur ihre ganze Seele der Farbe
darbringt.

Alle drei Bilder eine Kunst und doch jedes einzelne die

Unendlichkeit einer neuen Welt.

Auberjonois :

Ein Strauss von Réséda und Kornblume auf grauem Grund.
Es ist dieselbe Kunst wie bei der „Toilette", derselbe Reichtum
in derselben Harmonie. Aber die Farbe hat in diesem kleinen
Bildchen dem Gleichklang zweier Werte noch viel mehr als in
der „Toilette" Alles zu eigen gegeben, was sie zu geben vermag.
Und unser Auge dankt es ihr, indem es auch seinerseits dem

Blau in Grau sein ganzes Schauen opfert.

Ein Sonneneffekt auf Maloja von Giovanni Giacometti erregt
wegen seiner spektrumartigen Farbentrennung vielfachen
Widerspruch. Obschon diese Art, zu schauen, nicht neu und zum
Beispiel bei den französischen Impressionisten schon lange zu Hause
ist. Und nicht nur bei ihnen. Wir alle wissen ja, dass das Licht,
wie wir es zu sehen gewohnt sind, nicht einfach, sondern

471



zusammengesetzt ist. Und uns allen ist dieses Wissen zum Schauen
geworden, sodass wir im Reichtum des Regenbogens unmittelbar
das gleiche Licht der Sonne jsehen, das wir gewöhnlich Weiss
nennen. Und wie wir gelernt haben, die Herrlichkeit der Sonne
in allen Farben zu sehen, so darf der Künstler sie aus eigener
Kraft auch so schauen. Es kommt ja nur darauf an, dass das

Auge die Farbe als ein selbständiges Dasein erlebt; wo das
geschieht, da sind alle weiteren Erwägungen bedeutungslos. Und
dass der Sonneneffekt von Giovanni Giacometti die selbständige
Leistung seiner reinen Farbe ist, das leuchtet aus dem ganzen
Bilde und aus jedem einzelnen seiner Werte.

Nur der Blinde lässt dawider den Ruf ertönen, die Farbe
allein genüge nicht, der Reiz der Farbe an sich sei nur Tapete-

Nein, die Farbe ist nicht Tapete und dieTapete ist nicht
Farbe. Das ist gerade der Unterschied, dass jede Malerei den
konzentrierten Willen eines einzelmenschlichen Lebens zur lautern
Farbe bedeutet, während das Menschliche, das der Tapete
innewohnt, Maschine ist. Die Tapete ist der Mensch, der seine

Fähigkeit zur Farbe nicht der Welt der Farbe, sondern der
Maschine weiht, und ist dann eine Tat der Maschine. Die Malerei
hingegen ist in jedem Farbwert, in jedem Linienwert, in jedem
Farbauftrag die rückhaltlose Hingabe eines Menschlichen an die
Farbe, eine Tat der Farbe, durch welche ein menschliches Leben

zu einem neuen Dasein seiner Farbe wird.

Staffeleimalerei und Freskomalerei, beide sind ganz Auge,
beide sind ganz Farbe. Die Eigenwelt des Freskobildes, durch,
die es von der Staffeleiarbeit sich unterscheidet, liegt darin, dass

es nicht die Leinwandfläche, sondern die Wand aus ihrem innern
Wesen heraus, als Glied der Architektur, der Farbe schenkt.

So führt aller Wille der Malerei nicht aus der Farbe hinaus,
sondern in die Farbe hinein. Er ist der Kampf alles Menschlichen
um die Farbe.

Worin liegt die Grösse Ferdinand Hodlers? Es lässt sich in
Worten nicht sagen, was nur vom Auge erschaut werden kann:
Wenn Einer alles Menschliche ganz dem Rhythmus der Färb- und
Linienwerte zu eigen gegeben hat, so ist es Ferdinand Hodler.
Und wenn Einer die Wiedergeburt der rhythmischen Werte des

472



Menschlichen zur Welt seiner eigenen individuellen Farbe bedeutet,
so ist es wiederum Ferdinand Hodler. Und die Wiedergeburt der
rhythmischen Werte des Menschlichen ist in Hodler die Wiedergeburt

des ganzen Menschen.
Die Farbwerdung alles Menschlichen zur Farbe Ferdinand

Hodlers, das ist die Hodlersche Malerei. Im Gegensatz zu so
vielen Aktmalereien, in denen die Farbe nicht Farbe wirkt, sondern

zum Willen des Fleisches wird.
Kaum Einer hat so wie Hodler um das Leben gekämpft,

kaum Einer hat so wie er zur Farbe sich durchgekämpft. Zur
Welt seiner Farbe und durch die Welt seiner Farbe zur Welt
der Farbe überhaupt.

* **
In meinem Verhältnis zur heutigen Malerei und zu allem

Malerischen bitte ich, dem Evangelisten widersprechen zu dürfen.
Im Anfang war die Farbe. Alle Dinge sind durch sie

gemacht, und ohne sie ist nichts gemacht, was gemacht ist.

BIBERIST OSCAR MILLER

ODD

FREUE DICH!
Und das ist wahr! wenn du Freunde hast,

Die dir in herzlieber Güte geben,

Was nur Dein Wünschen im Traume fasst,

Dann ist ein tagelang haltendes Beben,

Dann ist ein Strömen in dir von Klang,
Dann ist ein Frühlings- und Sonnenstrahlweben,

Dann ist ein Läuten in dir, ein Gesang,

So duftig, wie fallenden Blumenblatts Schweben

Und dennoch so stark, wie das wachsende Leben!
CHARLOT STRASSER

ODD

473


	Mein Verhältnis zur heutigen Malerei

