
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Impressionismus und Eurhythmie

Autor: Weese, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i&oÖcÄ

IMPRESSIONISMUS
UND EURHYTHMIE

Der Naturalismus war der alles beherrschende Wille in der
Malerei vom letzten Drittel des vorigen Jahrhunderts. Er hat die
Anschauung bestimmt und die Darstellung in eine strenge Schule

genommen. Seine Disziplin war nicht immer erfreulich; denn
auch die Stoffwahl war seiner Unbarmherzigkeit unterworfen,
die nichts gelten liess als die bittere Wahrheit. Er suchte sie, wo
sie am hässlichsten war, zog sie ans Licht und schilderte sie

ehrfürchtig und ernst, aber ohne Mitleid, und mit dem strengen Be-
wusstsein, dass jede Bemäntelung oder Milderung eine Lüge sei.
Literarisch kennen wir diese Kunst als diejenige Emil Zolas. Der
grosse Romanschriftsteller hat die Bedürfnisse jener Generation
wohl besser gekannt und erfüllt als irgend ein anderer Künstler.
Seine Muse ist die Muse der ganzen Zeit. Die Armeleutsmalerei,
überhaupt das soziale Bild ist ganz gewiss von ihm beeinflusst
worden. Im Beginn seiner Laufbahn hat Zola auch einmal den
Kunstkritiker gemacht. Seine scharfe Feder stellte sich damals in
den Dienst der schroffsten Opposition. Er trat für Edouard Manet
ein und verteidigte die echte Grösse des Mannes, indem er zeigte,
wie seine Kunst der Natur unmittelbarer und näher stünde als
alles, was sonst der Salon zu bieten hatte.

In der Schweizer Malerei steht damals Arnold Böcklin als
einsamer Mann von europäischem Einfluss. Wohl ist auch er
durch die Schule des Naturalismus gegangen; er suchte sogar
während seiner Wanderjahre in Düsseldorf, Antwerpen und Paris

409



just die Methode, die der Natur auf den Leib geschrieben warj
und floh die verwässerte und verflachte Akademiepraxis. Aber
die grosse Leistung seines Lebens war die Verleugnung des

Naturalismus. Er war ein Dichter, ein lyrisch gestimmter Geist,
Alle seine Bilder sind im Grundton Stimmungsmalereien, und
niemand trifft wie er den tiefen Zusammenklang von menschlicher
Leidenschaft und Sehnsucht mit dem Stimmungsgehalt der Natur.
Mensch und Landschaft gehen ineinander auf, wie die führende
Stimme und die Begleitung im Lied. Diesem musikalischen Wehen
und Klingen, das in seinen Bildern mit dem romantischen Zauber
der Themen und Stoffe sich vereinigt, sind auch die Farben

angepasst. Seine Palette mit dem tiefen Blau und dem leuchtenden

Krapprot, dem moosigen Grün und frischen Fruchtgelb ist an
sich schon ein lyrisches Programm. Wenn aber selbst die

nüchternsten Köpfe sich seinem Geiste schliesslich willig hingeben,
so ist doch der starke Sinn für die Natur und ihren unvergänglichen

Wahrheitsgehalt die erste Ursache. Wer hat wie er das

Meer gemalt, wer hat den Bach in der Wiese so frühlingsklar und
sonnenhell geschildert? Wer hat wie er das zottige Wesen
fabelhafter Urgeschöpfe so glaubhaft gemacht, dass der beste
Tiermaler daran hätte lernen können?

Es dauerte lange, bis er ganz verstanden wurde; was
ihn den Kennern am meisten entfremdete, war seine poetische
Gestaltung, die sich naturalistisch gab, und was ihm später
Anerkennung eintrug, war sein kräftiger Natursinn, dessen Lebensader

lyrisch war. Der Eindruck, den er auslöst, führt zu einem
Zustand poetischer Benommenheit. Alle poetisch-musikalischen
Fähigkeiten der Seele treten in Aktion, Erinnerungen an die

weichen Rhythmen und vollen Reime romantischer Verse, die ernsten
Akkorde und sehnsuchtsschweren Melodien unserer Lieder klingen
an, und die Phantasie schwelgt in der zeitlosen Herrlichkeit des

Menschentums, als noch der Glückliche die Inseln der Seligen
fand und der Tod ein ernster Abschied von der Welt war, ein
friedliches Zurücksinken in den Schoss der Natur.

Um den ganzen Gegensatz dieser romantischen Phantastik und
des naturalistischen Tatsachensinnes zu erfassen, ist ein Blick auf
die Arbeiten Karl Stauffers-Bern, am nützlichsten. Erst in den

letzten Tagen sah ich von ihm ein ganz unbekannt gebliebenes

410



Werk, die Studie nach einem liegenden männlichen Akt, ein Bild
in Lebensgrösse. Da lebt der Geist auf, der in Holbeins totem
Christus in Basel ein gleiches Grauen geschaffen hat und der die
Kluft kaum ahnen lässt, die zwischen den Schrecken des Todes
und der kunstvollen Sicherheit besteht, die solche Tatsächlichkeit
im Bilde darstellt. Es ist die unmittelbare Nähe, die den Eindruck
verstärkt und die Reflexion nur aufkommen lässt, um sachlich
festzustellen, dass sich alles richtig verhält und wirklich so ist,
wie wir es sehen. Aber den Geist der Humanität hat er nie

verspürt, und seine Phantasie war ein kräftiger Ackergaul von
schwerem Schlag, kein Pegasus. Wer vom malerischen Handwerk
etwas versteht, wird ausserdem bewundernd nachprüfen, wie
einfach und grosszügig der Pinsel über die Leinwand gefahren ist,
als ob die Hand niemals irren könnte.

Das Malerische, jener schwer zu fassende Begriff, der auch
dadurch nicht reiner wird, dass man vom „rein Malerischen"
spricht, hat wohl überall, wie in München während der Neunziger
Jahre, am meisten die Talente angelockt. In ihm steckt die
Kennerschaft des künstlerischen Fachmannes, der zwischen sich
und dem Publikum alle Brücken abgebrochen hat, bis auf jene,
die der Käufer mit seinem Golde beschreiten darf. Die
Exklusivität dieser Atelierarbeit, die sich mit virtuosen Rezepten zum
Wiedergewinn malerischer Breite und technischer Reinheit der

Pigmentwirkung befasste, kam wohl am deutlichsten darin zum
Ausdruck, dass bei dem Schlagwort l'art pour l'art die Teilnahme
der „mitschwingenden" Seele unzweideutig verbeten wurde. Es war
eine Zeit, in der sich die Kunst auf sich selbst besann, um dann
wieder ihr bestes Recht, unter den Augen der Welt für die Lebenden
zu schaffen, umso stärker auszuüben. Der Impressionismus verrät

schon im Namen, dass die Seele, die ihre Impressionen von
Farben und Lichtern als Kunstwerk gestaltet, sie teilen will mit
jedem, der mitlebt und miterlebt.

Nur notgedrungen schafft die Kunst Zukunftsmusik, wenn
sie nämlich von der Gegenwart trotz aller Liebesmüh nicht
verstanden wird. Aber wohl nie hat eine Kunst so stark und laut
in alle Welt geschrieen, dass sie das Glück des Lebenden
darstellt, wie der Impressionismus. Die Leidenschaft der Arbeit ist
um so ergreifender, weil sie dem Augenblick gilt, just dem, den

411



wir erleben, dem höchsten, schönsten Augenblick aller Ewigkeiten.
Niemals hat eine Malerei alle Regeln, und wären es die goldensten,
so missachtet wie der Impressionismus. Er weiss, dass alle
Vergangenheit mit aller Pracht und aller Weisheit ein Nichts ist
gegenüber dem Augenblick, in dem wir atmen, schauen und
schaffen. Das Glück lacht, so lange die Sonne glänzt, nur so
kurz, als der Frühling blüht, nur so flüchtig, wie der Schimmer
der Farbe leuchtet auf dem Schleier der Maja. Nur der Lebende
hat Recht und nur der Schaffende hält das Glück fest, wenn er
den Augenblick des Hingenommenseins im Kunstwerk darstellt.
Er schafft, indem er aus dem rinnenden Strom der Zeit den

winzigen Tropfen schöpft; in seiner Hand formt er sich zur
Kugel, nimmt Gestalt an und bleibt.

Dies Moment der Zeit ist im Impressionismus das stärkste
Symptom. Indem er den Augenblick malt, da er schauend und
geniessend über sich selbst hinauswächst und in dem minutiösen
Gesichtsfeld die kosmische Ordnung und Unendlichkeit fühlt, wird
der Impressionist zum Schöpfer. Sein Tagwerk gibt Dasein und
Dauer. Aber er muss den Augenblick malen mit allem, was ihm
seine köstliche Frische und seinen tiefen Gehalt verleiht. Er muss
ihn malen als einen Mikrokosmus. In ihm muss die Gültigkeit
über die Zeit hinaus spürbar werden. Der Ton aus den
„Brudersphären", so kurz er verhallt, um nie mehr wiederzukehren, muss
den sonoren Klang haben, der aus den Aeonen in die Zeit widerhallt

mit dem Sinn und der Bedeutung des jüngsten Tages. Eine
vermessene Kühnheit! So lacht nur der Siegesjubel des Lebenden,
das ist die Wonne des Glücklichen, so lange das Lämpchen noch glüht.

So ist der Maler gehalten, den Moment darzustellen mit allen
Nüancen, die die Natur zur Hand hat, um ihn leuchten zu lassen

wie die Mohnblume im Ährenfelde.

Obgleich herausgerissen aus dem grossen Zusammenhang,
gleichsam überall durchschnitten, zuckend, aufflammend, um zu
verlöschen, muss dem Bilde des Augenblickes zu eigen sein die
Harmonie. Ein Ton nur und doch eine Melodie, ein Moment
und doch die Ewigkeit, ein Teil und doch ein Ganzes. Denn im
Rahmen des Bildes erhebt sich die Isolierung des Momentes zum
Kunstwerk, und das Kunstwerk, wenn anders es eines ist, ist
immer ein Ganzes.

412



Es ist klar, dass das Schaffen des Impressionisten sich nicht
in die Formen des alten Bildorganismus fügen konnte.
Tatsächlich hat er ihn gesprengt. Das impressionistische Kunstwerk
hat nicht seinesgleichen in der Geschichte. Und gerade dieses
Neue der erst gebildeten und gefundenen Formen, die diesem
Willen auf den Leib passten, hat das Befremden hervorgerufen,
das sich mit der Heftigkeit der Feindschaft kundgibt.

Was man Komposition im alten Stil nennt, wird aufgegeben.
Es muss so sein. Denn das Moment der Zeit oder vielmehr des

Augenblickes verbietet das Gefüge der Beziehungen auf Vorher
und Nachher, sogar vor- und hintereinander. Die Illusion des

Zufälligen, Flüchtigen, Überraschenden verlangt das Gepräge schnell

erbeuteter, hastig erfasster und glücklich erwischter Momentaneität.
Jedes Bild ist ein Glückstreffer, ein kühner Raub, ein siegreicher
Überfall. Indem der Genius die Stirn des Begnadeten küsst,
leuchtet sein Antlitz auf. Er sieht den Himmel offen. Er fühlt
als Erdenpilger den Hauch des Göttlichen und kann mit Zungen
reden. Er malt mit Händen, die für den Augenblick von einer
höheren Kraft inspiriert sind.

Doch solche Illusionen höchster Intensität hervorzurufen ist
nicht das Werk des Augenblickes. Auch vor den Erfolg des

Impressionisten haben die Götter den Schweiss gesetzt. In schwerer
Arbeit gilt es festzuhalten, was Offenbarung war. Die harmonische
Ordnung zu schaffen, bedarf es der Rechnung und Überlegung,
und um die Sättigung der Impression mit ihrem vollen Farbenreiz
und Lichterglanz wieder aufleben zu lassen, bedarf es der Analyse
und Logik. —

Die geniale Willkür des Aspektes, die das Werk des

Impressionisten an sich trägt, ist also das Resultat langer Experimente

und wohlüberlegter Technik.
Das Wesentlichste aller sinnlichen Augenweide ist Licht, Luft

und Farbe. Und da es gilt, die Impression wiederzugeben grad jenes
hohen Augenblickes, da das schauende Auge die Herrlichkeit der
Erscheinung erfasste, muss das Dauer verleihende Moment der
festen Form negiert werden. Kontur, Strich, Zeichnung, feste

Linien, Grenzmarken, alle Souveränitätsrechte des Objektes an
seiner äusseren Gestalt müssen deshalb verschwinden oder wenigstens

unterdrückt werden. Alles geht auf in dem Farben-, Licht-

413



und Luftnebel der Erscheinung, die das Auge erfasst, wenn es
schnell blinzelnd, gleichsam geblendet einer Sache habhaft wird.
Das Auge fixiert nicht, um das Objekt in seiner Form abzutasten.
Es schaut nur hin, um die halb imaginär wirkenden Charakteristika
der Oberfläche, seine schwimmenden Farben, seinen glänzenden
Schein und seine unbestimmte von der Luftschicht gebrochene
Festigkeit in sich aufzunehmen. Alle Erfahrung, namentlich der
Wissenschaft und praktischen Hantierung, die uns das Objekt
bekannt gemacht hat, wird vergessen. Mit dem Adamsglück des
ersten Eindruckes im Glanz des Schöpfungsmorgens lässt der
Maler die Welt auf sich wirken.

Licht und Farbe und ihr Verhältnis zur Luft sind nun
Probleme geworden. Probleme künstlerischer und malerischer Art.
Um ihretwillen vereinfacht der Maler, wie jeder Experimentator,
das Problem auf den einfachsten Fall. Er wählt möglichst helle
Flächen als Grundton, um auf ihnen seine Farbenbeobachtung
zu machen. So bekommt das Winterbild seine bevorzugte Rolle.
An ihm lässt sich am ehesten feststellen, dass das reine Schnee-
weiss durch Reflexe einen zarten Überzug von unendlich vielen
und mannigfachen Farbennuancen trägt und die Schatten nicht
im Ateliergrau versinken, sondern im blauen Farbenleuchten. Der
Impressionist macht dem Weiss, das malerisch die toteste Farbe,
eigentlich gar keine Farbe ist, den Garaus. Weiss ist die Farbe
der Abstraktion. Die Natur und das Leben kennen kein Weiss.
Der Impressionist fühlt es als einen zitternden Wert. So malt er
es. Alles will er mit Farben beleben.

Ebenso gewaltsam geht er mit dem Raumprinzip um. Tiefe
und Weite des Raumes ist nur das Erfahrungsresultat des
Tastsinnes. Deshalb malt er nicht die Weite des Raumes, in dem er
Zwangslinien und Merkmale der Tiefe bis an den Horizont führt,
sondern zerlegt ihn in Schichten, sodass das Auge von Schicht

zu Schicht vordringend das räumliche Hintereinander mehr ahnt
als erfasst. Am geeignetsten findet er es, den Horizont ganz hoch

zu legen und eine aufdringliche Nähe zu geben statt der Ferne.

Um der jähen Wirkung der Plötzlichkeit willen häuft er im
Bilde die Kontraste und Antithesen, ohne Übergänge und

Vermittlung. Eine Gleichgewichtsstörung ist eher erwünscht als

gefürchtet. Der Schein ungegliedeter Zufälligkeit erhöht das Moment

414



der Augenblickserscheinung. Eine Impression ist im Grunde ein

Zustand halbwacher Überraschung, wie die photographische Platte

von dem belichteten Objekt im Nu getroffen wird und verdirbt,
wenn die Augenblicksgrenzen nicht möglichst eng gezogen werden.

Nichts vermeidet der Impressionist so sehr, als die Deutlichkeit

in der Entwicklung des erzählerischen Themas. Es darf nie

so scheinen, als ob der Maler das Ding schon einmal früher
gesehen habe. Er sieht hin, und siehe da, es ist da. Wieso, warum,
wohin, wozu? — all das ist müssig zu fragen und wird nicht
beantwortet. Er nimmt das Seiende als das einzig Bestehende.
Wie die höchste Weisheit hält er sich an das Pragmatische allein,
streng genommen sogar nur an den Schein desselben.

Das impressionistische Prinzip ist in seiner Grundabsicht
analytisch. Deshalb ist es auch rationalistisch. Die Empfindung
liebt das Verweilen und Beharren. Gerade das Ausströmen des

Bewusstseins über den Augenblick hinaus gibt der Empfindung
den hohen Gehalt an Gefühl und seinen Gegenwert als
künstlerischen Genuss und naive Beschaulichkeit. Der Impressionist
aber zerlegt, vereinfacht, und dazu bedarf er logischer Operationen.
Deswegen ist ihm jeder lyrische Einschlag durch erzählerische
Figuren oder gefühlsmässige Motive störend. Alle Organe sind
aufs höchste gespannt, indem sich ihm das Wunder der
Erscheinung zeigt. Aber er versinkt nie ganz in ihm, weder
Verstandes- noch gefühlsmässig. Er hält nur fest, was ihm als

Eindruck geblieben ist. „Ihm hat das Schicksal einen Geist
gegeben, der ungebändigt immer vorwärts dringt."

Das malerische Prinzip ist also nicht bloss auf das Handwerk

der Malerei beschränkt. Es ist eine Temperamentsäusserung
und bezeichnet schliesslich die geistige Physiognomie des ganzen
Menschen.
t '

Damit ist er allerdings auch den unzähligen Veränderungen
unterworfen, die jede Individualität fordert, wenn er sich dem

Pulsschlag der Zeit auch noch so gefügig mit seinem Willen und
seiner höchsten Lust anpasst.

Interessant ist die Wirkung des Impressionismus auf den
Geniessenden wie auf den Schaffenden.

Der Anspruch an den Geniessenden ist keineswegs gering.
Er muss dem Maler folgen mit schnellen und wachen Sinnen.

415



Seine Seele muss er sauber und empfänglich halten, damit der
Künstler ihm den just erwischten Eindruck in aller Taufrische
servieren kann. Wie in einer guten Küche muss Zubereitung und
Genuss unmittelbar folgen. DerGeniessendehatalleSentimentalitäten
über Bord zu werfen, vollends alles Wissen und Kennen. Man
verlangt von ihm die von aller Kunsterinnerung unberührte Naivetät
des Naturmenschen und den kultivierten Sensualismus des

Vielerfahrenen, der nur den exquisitesten Reizen noch seine Aufmerksamkeit

zuwendet. Ein grosses, gründliches Vergessen und ein

rapides, geniesserisches Neulernen sind die Grundbedingungen.
Eine Erregung der Nervosität ist der erste Effekt, den die
schnellwechselnde Empfänglichkeit zur Folge hat. Das
Unbeharrliche der Oberflächenreize, ihr Auftauchen und Vergehen
verlangen eine ganz neue Einstellung auf das, was die Kunst
zu geben hat. Die alten Stilleben waren gemalt für
Fruchthändler und Delikatessenkenner, für Botaniker und solche, die
ihren Appetit reizen oder ihre Kennerschaft durch
Musterexemplare wach halten wollten. Die Stilleben der
Impressionisten geben die köstliche Frische der Erscheinung aber nur
die momentane Schönheit, die schnell vergeht, wie die Blumen,
die welken. Freilich ist die Intensität der Farbe, die Saftigkeit
der Früchte, das Leuchten der Blüten, die kühne Kombination
neuer Farbenkontraste meist in hellen, blinkenden Stimmungen
niemals in dem hohen Grade beherrscht worden. So sehr der
Genuss der Sinne von der neuen Kunst gereizt wird, ja so sehr
die Ausbildung der Sinnlichkeit als ihr Endzweck zugegeben werden

muss, wenn auch im edelsten Sinne — ich habe den Eindruck,
dass noch nie die Gesundheit der sinnlichen Freude an frohen
Farben, sonnigen Landschaften, schneeigen Berghalden so zu
ihrem Recht gekommen ist. Namentlich hier in den Alpenländern
der Schweiz hat die unmittelbare Empfängnis aus erster Hand

stattgefunden und nichts weniger als perverse, überreizte
Sensationen werden erstrebt oder geboten. Es ist, als ob der
sehnsüchtige Sonnenkultus unserer Freilicht- und Luftapostel in der
Malerei sein künstlerisches Vorspiel gefunden hätte.

Man hat natürlich aus der Geschichte der Kunst ähnliche
Bestrebungen schon früher nachweisen wollen. Mit Unrecht.
Denn die Originalität der neuen Anschauungsform zeigt sich schon

416



in der Willensenergie, mit der sie auftritt. Mit viel grösserer
Berechtigung sind die Beziehungen aufgedeckt worden, die von der
impressionistischen Malerei hinübergehen zur Dichtkunst, Musik,
ja zur Ethik und Lebensform. Die Malerei hat der ganzen
Kulturperiode den Namen gegeben und die innere Verwandtschaft
zwischen ihr und allen künstlerischen Willensäusserungen unserer
Generation ist unleugbar*). Aber es ist zu begreifen, wie viel
Geburtsschmerzen und höchste Anspannungen der Sinne nötig
sind, um die Intensität des Eindruckes und die Schlagkraft und
brennende Leuchtkraft der Farbenwirkung graduell immer noch

zu überbieten, nachdem schon so grosse künstlerische Leistungen
dargeboten worden sind. Der Impressionismus fordert auch vom
Geniessenden eine höchste Hingabe, die dicht an der Schwelle
der Ermüdung und Abspannung steht.

Das Wesen des Impressionismus ist die Mannigfaltigkeit. Er
flieht das Beharren, er sucht den Wechsel, immer von neuem
jagt er dem Eindruck nach und muss ihn vergessen, um für den

nächsten frisch zu sein. Er zersplittert den Kosmos und hält
tausend funkelnde Splitter in der Hand. In unermüdlichem
Analysieren des Weltbildes gelangt er zu einem kleinsten Ausschnitt
und gibt von ihm ein Bild, aber auch dieses in einem besonderen
Moment, der der Zufall ist. Überall individualisiert er das Ewig-
Gleiche und Niemalsandere, bis er in dem Zauberwald steht, wo
jeder Baum redet und jedes Blatt singt, wo die Quelle ihr Lied
anhebt und der Wind in den Wipfeln die Begleitung summt. Lauter
Stimmen und Töne, Melodien und Weisen — aber keine Musik.
Dort wo der Impressionismus ganz rein auftritt, ist er bereits
überwunden.

Er ist überwunden von einem Prinzip, das den Gegenpol
des Impressionismus markiert. Eine Vereinigung des einen mit
dem andern ist theoretisch unhaltbar; doch bestätigt die

Erfahrung, dass die werbende Kraft des neuen Gedankens auch auf
die impressionistischen Seelen nicht ohne Eindruck geblieben ist.
Die neueste Gruppe der Impressionisten, die seit ihrem ersten
Auftauchen in Paris Mitte der Siebziger Jahre schon manche
Metamorphose durchgemacht haben, hat für sich ein eigenes

*) Vergleiche Richard Hamann, Der Impressionismus in Leben und
Kunst. Köln 1907.

417



Schächtelchen mit besonderer Aufschrift für nötig gehalten und

nennt sich die Neo-Impressionisten, wobei zwar der Ton auf dem

Vorwort liegt, das Hauptwort aber sagt, dass es sich um nichts
anderes handelt, als den Impressionismus.

Für den Impressionisten charakteristisch ist die Nähe der
Erscheinung, der er sich klopfenden Herzens hingibt, um in ihr
aufzugehen. Er identifiziert sich mit ihr, um sie durch seine
Subjektivität und analytische Zergliederung stärker wieder erstehen
zu lassen und sie künstlerisch zu harmonisieren.

Der neue Standpunkt ist gekennzeichnet durch die Ferne
gegenüber der Erscheinungswelt. Der Künstler rückt von ihr ab,

um sich nicht überwältigen zu lassen. Er will nicht den Einzelfall

sehen. Er will nicht das jähe Wechselspiel des Zufälligen
verfolgen. Er sieht nur das immer Wiederkehrende, das Ewig-Gleiche.
Alle Individualisierung des Momentes, der Beleuchtung, der Figur
und Gestalt und ihrer gegenwärtigen Konstellationen übersieht er.
Er hat das Auge gerichtet auf das Meer und seine weite Fläche,
nicht auf die Wellen, die sich am Strande überschlagen und
brechen. Ihm ist der Mensch das Wichtige, nicht die Person, das

Schicksal, nicht der Zufall, die grosse Linie, nicht das bizarre
Zickzack, die einfache Bewegung, das Schreiten und Wandeln,
nicht das Springen und Hopsen. Die Grundformen interessieren
ihn, die wesentlichen Merkmale, nicht die Anormalitäten und
Besonderheiten. Er ist hingegeben der Monotonie des Gleichartigen.
Er verschliesst sich den Impressionen und sammelt Eindrücke,
um das Typische ihres Wesens zu erfassen. Nicht der Augenblick

mit seinem starken Gehalt überraschender Widersprüche,
sondern die Erfahrung und Abstraktion dauernder Beobachtung
ist die Quelle seiner Gedankenbildung. Das Bleibende der Art,
das Konstitutive der Form, die ausponderierte Stetigkeit der
Verhältnisse sucht er auf. Das Vibrieren und Oszillieren des modernen
Temperamentes beschwichtigt er und gibt ihm den ruhigen
Pulsschlag besonnener Kontemplation. Statt der Antithese und ihrer
glänzenden Kontrastierung des Widerspruches wählt er die logische
Konstruktion und ihren notwendigen Bau.

In einem Aufsatz der „Neuen Revue", dessen Abfassung
übrigens schon dreizehn Jahre zurückliegt, hat sich Ferdinand
Hodler — denn von ihm ist die Rede — theoretisch über die

418



Gleichartigkeit der Erscheinung ausgesprochen und auf ein
formales Prinzip aufmerksam gemacht, auf das des Parallelismus.

Jedermann ist klar, dass in solchen Zwangslinien der
Aufmerksamkeit und Willensrichtung sich ein durchaus anderes Lebensgefühl

ausdrückt, als das bisher geschilderte. Es handelt sich um
eine Umkehr. Ebenso klar ist es, dass hier ebenso wenig wie
dort nur ein instinktiver Trieb vorliegt, sondern ein bewusster
Wille. Schon der Umstand, dass theoretische Auseinandersetzungen
vorhanden sind, Sätze, die der Meister selbst zu Papier gebracht hat,
beweist, wenn anders es nötig wäre, das Bedürfnis klarer Erkenntnis.
Die Eigenart ist niemals beim Schaffenden das Ergebnis von
Fähigkeiten, die er walten lässt, sondern von Abneigungen, Wünschen,
Sehnsuchten und Einsichten, die diszipliniert auf ein Ziel gerichtet
werden. Der Wille leitet, der Wille schafft.

Der Wille findet die Mittel des Ausdruckes. Damit ist das

Formale sofort zur eigentlichen Frage geworden, wie sehr auch

das psychische Moment und der Willensakt das Primäre sind.

Die Bildform, die der Meister für seine Aufgabe findet,
entwickelt sich nach solchen Voraussetzungen mit dem Zwang der

Notwendigkeit, und die theoretische Betrachtung des Schaffensprozesses

führt überall ein „Muss" ein, während die pragmatische
Entstehung vom Moment der Konzeption bis zum Schlussakt der

Produktion doch in die Schleier des Geheimnisses gehüllt ist.
Die Darstellungsmittel gewinnt der Meister aus den einfachen

Grundformen ästhetischer Gliederung, die dem menschlichen Geiste

eingeboren sind und deshalb immer wiederkehren, seit der Mensch

dichtet, malt, Musik schafft oder sonst in irgend welcher Form
das Chaos zu beherrschen gelernt hat.

Für die Gleichartigkeit der figürlichen und dinglichen Elemente
ist es das Prinzip der Wiederholung und Gleichstellung. Durch
die Erkenntnis der Monotonie ist die Mannigfaltigkeit zuerst
gegliedert worden. Für die Gleichartigkeit der Bewegung ist es das

Prinzip der Dauer oder Permanenz. Für das psychische Moment
der Empfindung aber, die nicht für den Einzelfall in Anspruch

genommen wird, sondern nur den Grundton des Ganzen angibt,
ist es das Prinzip des allgemein Menschlichen, das ewige Schicksal.

Die unbegrenzten Möglichkeiten der Kombination stehen auch

diesem Kunstwillen ebenso offen, wie dem Impressionismus.

419



Um aber die Monotonie des Gleichartigen und die Wiederholung

desselben in infinitum künstlerisch zur Darstellung zu
bringen und sie dem Auge im Bildrahmen fassbar zu gestalten,
ist die allbeherrschende Lösung von jeher zur Hand durch den

Rhythmus.
Durch den Rhythmus wird die endlose Kette gegliedert. Aus

der Gleichstellung des Gleichartigen bildet der Rhythmus
Beziehungen, die das Charakteristikum der Geschlossenheit an sich
haben. Die Reihe ohne Ende wird zur Einheit. In der Einheit
begreift die Phantasie den Hinweis auf die Ewigkeit.

Nicht die Monotonie des Gleichartigen, nicht der Parallesismus
oder die Permanenz sind die konstitutiven Grundzüge dieser Kunst.
Es ist vielmehr die Eurhythmie.

Die Eurhythmie beherrscht Form und Farbe, die Linie und
Masse, die Haltung und Bewegung. Ihr ist das Dingliche und
Figürliche unterworfen. Ebenso das Räumliche.

Auch die Empfindung, die der notwendig integrierende Teil
jedes Kunstwerkes ist, gleichsam als der unmittelbare Ausdruck
des Lebensgefühls und Bewusstseins, ist der Eurhythmie
unterworfen.

Sie beherrscht die Bildtafel in all ihren Teilen. Sie organisiert.
Nichts ist ihr unwesentlich, zufällig, willkürlich. Alles hat seine

Beziehung zur Einheit und Geschlossenheit durch die Eurhythmie.
Sie ist das Wesen der Kunst Ferdinand Hodlers.

Wie es eigentlich um sie bestellt ist, erkennen wir am
deutlichsten, wenn wir einige seiner Bilder durchsprechen.

Fast das früheste, wenigstens als Ausdruck des erwachten
Bewusstseins, ist die Nacht. Ein Bild der Horizontalentwicklung.
In der Form der Quincunx zwei Paare und zwei Einzelfiguren.
Im Zentrum wieder eine Figur allein. Auf ihr hockend und damit
den Mittelpunkt verstärkend und markierend noch eine andere;
die Nachtmar. Das wiederholte Gleichheitselement in der Farbe
ist das Schwarz, alternierend mit dem Weiss oder dem Fleischton.
Im Thema ist die grösste Weite des Spielraumes für die Phantasie

freigegeben bei der engen Begrenzung des Stoffes, der in acht

Figuren erschöpft ist.
Das nächste Bild sind die Lebensmüden, von dem zwei

Fassungen existieren. Fünf Figuren, sitzend, gebeugt, alle in

420



Weiss, das andere Mal alle in Schwarz mit Ausnahme der mittleren,
die weiss ist. Sie sind so geordnet, dass zwei Hebungen eine
Cäsur in der Mitte einrahmen. Wieder ist das Kompositionszentrum

in der Bildmitte. Ebenso bei dem Bilde der Eurhythmie,
bei dem also wie für einen Einzelfall Hodler den Namen selbst

wählt, den wir für seine ganze Kunst in Anspruch nehmen. Nun
verrückt Hodler das Kompositionszentrum an die Seite. Jüngling
vom Weibe bewundert (1903), wo viermal der Radius von der
stehenden Frauenfigur zu dem nackten Jüngling zur Rechten
hinübergeführt ist. Auf dem Bilde: der Auserwählte liegt das Zentrum
tief vorn am Bildrand; im Halbkreis, nach hinten sich schliessend,
sechs Engelsfiguren stehend, alle in Weiss. Zu wunderbarer
Harmonie steigert sich die Idee der Eurhythmie im Bilde des Tages
(1901), da der Halbkreis mit fünffacher Hebung und Senkung,
in der Mitte die einzige frontale Figur, die Geschlossenheit optisch
am sinnfälligsten darstellt. Nur die starke Bewegung jeder einzelnen
Frauengestalt erklärt das frühe Datum des Bildes, das in der

systematischen Folge eigentlich schon eine Höhe bedeutet, das

Resultat einer langen Schlusskette. Als Thema, die Begrüssung
des Morgenlichtes und die Blendung durch die aufgehende Sonne,
hat das Bild wieder jene Einfachheit des Symboles in der Einheit
der Darstellung und die unbegrenzte Weite der Bedeutung, einer
ewig schwingenden Saite vergleichbar.

Die Eurhythmie ist nicht auf die figürliche Komposition
beschränkt. Hodler bewältigt mit ihr auch die Landschaft, die in
ihrer Mannigfaltigkeit und unergründlichen Ursächlichkeit am
meisten einer solchen zwangvollen Umformung zu widerstreben
scheint. Die Bedingungen aber sind doch einfache. Denn es
handelt sich hierbei auch nur um die Zusammenfassung des Gleichartigen

zur Einheit. So füllen etwa den Vordergrund die langen
Horizontalen der Seebreite. Im Hintergrund begleiten sie die

langen Linien der jurassischen Formation, darüber die weissen
Schäfchen der Kumuli in gleichmässigen Häuflein angeordnet, fast
ornamental.

Formen und Farben sind dem Laienauge am wenigsten in
ihrem kompositionellem Sinne und ihrem optischen Werte
verständlich. Um so mehr das Erzählerische. Das thematische
Motiv ist nun bei Hodler fast ausschliesslich die Empfindung, das

421



grosse allgemeine Schicksal des Menschen, zugleich der tragische
oder dramatische Grund des Schicksals überhaupt. Die Figuren
sind Träger der Empfindung, wie die Enttäuschten, die am Leben
verzweifelt sind und nichts mehr hoffen. Sie beugen das Haupt
unter dem Sausen des Richtschwertes, das das Schicksal über
ihnen schwingt. Oder sie sind Sehnsucht und Verlangen, Werben
und Begehren. Sie sind die Qual und die Not, die vor dem Lichte
der Wahrheit in ihren nachtschattigen Gewändern ihr Antlitz
verhüllen. Niemals treten sie in den grossen Kompositionen allein,
einzeln auf. Meist in einer ungeraden Zahl, immer in einer Mehrzahl

markieren sie den Gleichklang des Geschickes, das über
Geschlechter und Generationen hinschreitet und in ihnen dieselben

Empfindungen auslöst. Es handelt sich aber nicht um eine

Impression. Wir sehen das Gesetz, das Ewigbindende, wir hören
und sehen den Rhythmus, mit dem Äonen über den Kosmos
hintönen. Das Moment des Parallelismus gibt das Unerbittliche,
Notwendige. Dadurch wird die Erscheinung über den Zufall
gehoben und zum Symbol geweiht.

Aber nicht der erzählerische Inhalt, sondern die Sättigung
der geschlossenen Form mit Empfindung und Ideengehalt ist die

Hauptsache. Wie bei aller Kunst ist das Formale der Träger des

psychischen Momentes.
Ein Berliner Kunstschriftsteller spricht vor Hodlers Arbeiten

von Monumentalität. Damit ist eigentlich nur die äussere
Verwendbarkeit dieser Formensprache für monumentale Wandbilder
gekennzeichnet.

Tatsächlich hat der richtige baukünstlerische Instinkt eines

Theodor Fischer Hodler für ein Wandgemälde grossen Formates
berufen: in dem Auszug der preussischen Freiwilligen zum
Befreiungskriege 1813 gegen Napoleon. Die Kraft und Dauerhaftigkeit

des Eindruckes, das erste Erfordernis aller Grossmalerei,
sind durch das Prinzip der Eurhythmie aufs höchste gesteigert
und beweisen die Bedeutung des Meisters, mehr noch seines
Grundgedankens für die Wandmalerei.

Es könnte scheinen, als wollte ich den Impressionismus als
historisch überwunden hinstellen und die Zukunft allein von der

Eurhythmie erwarten. Diese Meinung möchte ich nicht aufkommen
lassen. Noch bestehen beide Anschauungen nebeneinander und

422



es kann sehr wohl möglich sein, dass sie sich getrennte Arbeitsgebiete

schaffen. Jedenfalls wage ich mich als Historiker nicht
auf das gefährliche Gebiet der Prophétie. Mir lag es am Herzen,
Erfahrungen und Erlebnisse mitzuteilen, die ich an der Schweizer
Malerei gemacht habe, die aber in grossem Zusammenhange mit
der Zeit stehen, empfangend, wie gebend. Wieder, wie oft in der

Geschichte, ist an der Grenze zwischen romanischem und
germanischem Wesen eine Erscheinung mit besonderer Schärfe und
Klarheit deutlich geworden, die auf ein wohl viel grösseres
Ausdehnungsgebiet sich erstreckt und einen Wurzelboden von schwer
erkennbarer Tiefe und Umfang hat.

BERN ARTUR WEESE

SCHWERMUT
Melancholie, du stille, blasse Frau!
Des Lebens Stimmen lauscht' ich einst mit Bangen,

Die an mein Kindesherz verworren drangen:
Da nahtest du, gehüllt in düstres Grau.

Nun wandern wir in schweigendem Verein

Seit manchem Jahr. — Und sah ich je vor Zeiten

Dich, müde des Gefährten, abseits schreiten,

Dann wusst' ich wohl : am Kreuzweg harrt sie mein.

In einer Schenke sassen sie beim Wein

Und riefen mich zu jugendfrohem Zechen.

Bald hört' ich eine dumpfe Stimme sprechen:
Welch eitles Tun: Sieh, du bist doch allein.

Wenn schlummerlos mir manche Nacht verrann,
So stand sie stumm an meines Bettes Ende,

Dann breitet' ich zur Abwehr wohl die Hände —

Und düster schweigend starrte sie mich an.
HANS KAESLIN

423


	Impressionismus und Eurhythmie

