
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Chinesisch-Buddhistische Höllenbilder

Autor: Schnitzer, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Er bezeugt dadurch nur, dass ihm jeder Sinn und jedes
Verständnis für eine historische Entwicklung der Dinge fehlt.

Die aus Rücksicht auf den Raum sehr beschränkte Auswahl
von Beispielen dürfte jedoch genügen, unser Urteil über den

Bundeshistoriographen zu belegen und die Wertlosigkeit des
Jahrbuchs, soweit die Beiträge des Herausgebers in Frage kommen,
zu beweisen. Es sind nur die Rosinen aus der Pastete, und lange
nicht alle, die wir herausgepickt haben.

Was aber das Ausland zu einer solchen Publikation sagen
wird, wenn es erfährt, dass sie aus Bundesgeldern subventioniert
wird und somit die Billigung unserer obersten Behörden besitzt,

liegt auf der Hand.

Hilty mag sich also höhern Orts dafür bedanken, wenn ihm
die Unzulänglichkeit seiner Leistung alljährlich vorgehalten wird;
denn es ist die Pflicht und Aufgabe der öffentlichen Meinung, sich

so oft und so lange gegen diese Blamage der vaterländischen
Wissenschaft zu verwahren, bis für die überflüssigen Bundesgelder
würdigere Abzugskanäle gefunden werden, oder aber ein Mann
an die Spitze des Unternehmens tritt, den wissenschaftliche
Bildung und Gewissenhaftigkeit zum Herausgeber eines solchen
Jahrbuchs qualifizieren.

Von Dilettanten wie Hilty kann man jedoch höchstens sagen,
was er 1904 bei Anlass des Todes von Robert Schwarzenbach
sehr hübsch über „die grossen Industriekönige" äusserte: sie
seien „ein jedenfalls sehr zu beobachtendes und in Schranken zu
haltendes Element", (pag. 755.)

Also: videant consules!
ZÜRICH H. MÜLLER-BERTELMANN

CHINESISCH-BUDDHISTISCHE
HÖLLENBILDER

„Wie kann denn diese Welt sich bessern, wenn es keine Hölle
mehr gibt?" So sprach der chinesisch-buddhistischen Legende
nach Yama, der Totenrichter, als Kwan-yin vor ihm erschien und

379



alles, was ihre Füsse berührten, in ein Paradies verwandelte1).
Eines Königs Tochter, hatte sie der Welt entsagen und als bud-
histische Nonne im Kloster leben wollen. Aber von ihrem
grausamen Vater verfolgt, war sie auf dem Wege ungestörter Andacht
ins Totenreich gelangt. Von Yama in den Wald zurückgeschreckt,
war sie dann der Anschauung Buddhas selbst gewürdigt und, in
neuer Prüfung bewährt, auf dem Kelch einer grossen Lotosblume
nach der heiligen Insel Phutho an der Mündung des Yangtsekiang
getragen worden. Seither steht sie in China und Japan als Göttin
der Barmherzigkeit in hohen Ehren. Mit tausend Armen und mit
tausend Augen wird sie, die buddhistische Madonna, abgebildet,
zum Zeichen, dass sie in überfliessender Liebe zu den Menschen
nicht Augen genug haben kann, um alle Erdennot zu sehen, und
nicht Hände genug, um sie zu stillen. Der Ausspruch aber, mit
dem Yama sie in der Hölle empfing, darf wohl als klassischer
Ausdruck der nicht bloss in China herrschenden Vorstellung
betrachtet werden, aus welcher der Höllenglaube seine nahrkräftigste
Wurzel zieht.

Der Höllenglaube zog in China mit dem Buddhismus ein.
Wie allbekannt kennt der Chinese keine angelegentlichere und
heiligere Sorge als den Totendienst; um so schmerzlicher musste
er es empfinden, dass er über das Los seiner Ahnen im Jenseits
nichts Näheres wusste. Hier nun setzte der Buddhismus ein. Er
gab reichlichen Aufschluss über das Schicksal der hingeschiedenen
Seelen, lehrte die Seelenwanderung und brachte das Paradies, wo
Amithaba thront, der gütige Herrscher2). Aber das Gegenstück zum
Himmel bildet die Hölle, der Ort des Schreckens und des Grauens,
dessen Qualen nicht schauerlich genug ausgemalt werden können.
Man könnte zu glauben versucht sein, die scheusslichen Foltern,
die den Verdammten in der chinesischen Hölle erwarten, seien

der wilden chinesischen Grausamkeit auf Rechnung zu setzen, die
sich, gegen fremde Leiden völlig abgestumpft, in der Ersinnung
grässlicher Martern selbst zu überbieten sucht. Aber es ist ein
schmähliches Kapitel gemeinmenschlicher Psychologie, dass es zu
den süssesten Wonnen des Himmels gehört, die Hölle, in der die

x) Vergl. Orelli, Allgemeine Religionsgeschichte, Seite 84.
2) Orelli, Seite 84, 85.

380



Andern stecken, möglichst heiss zu machen. Nicht erst die

Chinesen erprobten sich als Meister im Ausdenken haarsträubender

Qualen. Auch die frommen abendländischen Hagiographen
schwelgten in einer Art Wollust, wenn sie die Foltern, die die

christlichen Märtyrer zur Zeit der Verfolgung erduldet, in behaglicher

Ausführlichkeit schilderten, und noch heutzutage gefallen
sich nicht wenige unserer Prediger darin, wie die Leiden der
Märtyrer, so die Qualen der Verdammten in recht grellen und drastischen
Farben zu schildern, ganz als wenn sie, wie einmal ein Zuhörer
bemerkte, selbst dabei gewesen wären und mitgeschunden hätten.
Dante enfaltete seine ganze düstere, grossartige Phantasie, um in

Fegfeuer und Hölle ja nichts zu versäumen, was sich an Torturen
ersinnen Hess; und längst vor ihm hatte Virgil, sein klassischer
Meister, den Tartarus mit den entsetzlichsten Peinen erfüllt. In
der alten Vedareligion sind die Höllenstrafen noch wenig
ausgebildet3); dagegen spielen sie in der Theologie des Brahmanis-
mus bereits eine hervorragende Rolle, und gar im Buddhismus
nimmt die Lehre vom Himmel und von der Hölle eines der

wichtigsten Hauptstücke ein. Da gibt es unter der Erde heisse

und kalte Höllen, und mit allen erdenklichen Qualen, die
phantastisch ausgemalt werden, werden die Unglücklichen heimgesucht,
die sich einer der schlimmsten Sünden schuldig gemacht haben;
sie werden mit eisernen Ruten gepeitscht, mit geschmolzenem
Erz gespeist, mit Messern zerschnitten, in grossen Kesseln gekocht,
zwischen Mühlsteinen zermalmt, an Spiessen gebraten, lebendig
zersägt4).

Fast wie eine beabsichtigte Illustration nehmen sich hiezu die

grausigen Darstellungen aus, die sich im Anbau eines vielbesuchten

Buddhisten-Tempels zu Canton in Südchina befinden. Der Vorhof

des Heiligtums, das bezeichnenderweise „der Tempel des

Schreckens" genannt wird, ist von morgens bis abends gedrängt
voll von Besuchern aller Art; überall haben Wahrsager ihre Buden

aufgeschlagen und regen Zuspruch gefunden. In hohen, aber fin-
stern Seitenhallen sind Nischen, die nicht bloss mit plumpen
Holzgittern versehen, sondern bedauerlicherweise auch noch mit
Kramläden verstellt sind, so dass sich die hier ausgestellten,

3) Ebenda, Seite 424, 431.
4) Ebenda 470.

381



kultur- wie religionsgeschichtlich gleich wertvollen Figurengruppen
nur mit Mühe erkennen lassen. Die Hauptanordnung dieser
beinahe lebensgrossen, aus Holz geschnitzten Figuren ist in allen
zehn Abteilungen dieselbe. Immer stellen sie dramatisch reich
bewegte Gerichtsszenen dar, während sich an den beiden
Seitenwänden groteske Gebirgslandschaften auftürmen. In der Mitte
waltet der Richter, von Unterbeamten und Schergen umgeben.
In der ersten Nische kauert auf dem Boden eine rätselhafte
Gestalt mit dem Gesicht eines Menschen und darüber dem Kopf
eines Esels. Im zweiten Räume wird ein Missetäter in einer
chinesischen Mühle gemahlen; sie sieht wie eine tiefe Tonne aus, aus
der nur die oben zusammengebundenen Füsse des Gemarteten
herausragen. Ein anderer, auf dem Boden ausgestreckt, wird mit
einem schrecklichen, von den Henkern mit einer Maschine in
Bewegung gesetzten Hammer gedroschen. Im dritten Räume wird
ein Verdammter in einer ungeheuren Kufe gesotten, während ihn
ein Scherge mit der Gabel in die Flüssigkeit herabdrückt; nur
die Knie und das schmerzverzerrte Gesicht ragen aus derselben
hervor. In der vierten Nische hockt ein Verdammter unter einer
vom Feuer erhitzten, weissglühenden Glocke, die vom Henker
geläutet wird. Harmlos sind dagegen die Szenen, die wir in den
nächsten beiden Abteilungen antreffen : hier die Enthauptung eines
Verbrechers, dort die Verkündigung des Urteilsspruchs durch den

Richter, vor dem der Sünder zitternd auf den Knieen liegt.
Dagegen stehen die letzten Gruppen wieder ganz auf der vollen
Höhe unmenschlicher Grausamkeit; da ist ein Mensch, der in
einer Kufe gesotten wird; ein anderer wird mit einem Seile um
die Gurgel erwürgt, ebenso wird ein Weib mit einem Strick an
einem Pfahle erdrosselt; endlich wird ein Verdammter, zwischen
zwei Bretter eingeklemmt, von der Schulter abwärts durchsägt.

In welchen Abgrund scheusslicher Verrohung lassen solch
grässliche Bilder blicken, die unverkennbar dem Gerichtsplatz mit
seinen Schauern abgelauscht und mit realistischer Treue
wiedergegeben sind! Entsetzt suchen wir bei dem Gedanken Trost, wir
christlichen Abendländer seien doch „bessere Menschen" : da raubt
uns die Erinnerung an die Folterkammern und Marterinstrumente,
die in unsem heimischen Museen als traurige Trophäen mittelalterlicher

Barbarei aufbewahrt werden, schonungslos auch diese Illusion.

382



So ist auch die christliche Hölle mit ihrem unauslöschlichen
Feuer nicht weniger grässlieh als die buddhistische, ja sie ist noch
viel schauriger. Denn sie ist ewig. Ex infernis nulla redemptio.
Die buddhistische Hölle dagegen lässt eine Erlösung zu, so
horrend auch die Zeitperioden sind, die der Verdammte in ihr zu
verbringen hat1). Nur die Verächter des Buddhismus können
den Rückweg aus der Unseligkeit nimmer finden2), ein Gedanke,
der sich mit dem Ausspruche Jesu berührt, dass zwar alle Sünden

vergeben werden können, dass aber die Sünde hartnäckiger
Verstocktheit, vermessener Lästerung wider den heiligen Geist weder
in dieser Welt noch in der andern nachgelassen werden kann3).
Und wie nach katholischer Lehre die Gläubigen mit frommen
Gebeten und guten Werken, insbesondere aber die Priester durch
Darbringung des heiligen Opfers den armen Seelen Erleichterung,
ja Befreiung aus den Qualen des Fegefeuers bringen können, so
kann auch der buddhistische Gläubige seinen Verstorbenen zu
Hilfe kommen; insbesondere hat der buddhistische Priester Macht
über die Hölle, die schliesslich doch nur eine Art Fegfeuer bildet.
Daher werden die buddhistischen Mönche schon gleich nach
einem Todesfalle wie auch noch später von den Hinterbliebenen
um ihre mächtigen, geheimnisvollen Dienste zur Erquickung und
Erlösung der hingeschiedenen Seelen angegangen; und die Mönche
willfahren diesem Verlangen gegen Entrichtung gewisser Gebühren,
indem sie eine Art Seelenmesse feiern, die in der Rezitation der
Amitabha-Sutra mit Musik und Opfer besteht4). Niemand, der
nur irgend die Mittel erschwingen kann, unterlässt es, der Seelenruhe

seiner Ahnen diesen letzten Trost zu spenden; und wenn
sich auch vornehme Chinesen nicht selten den Anstrich geben,
als verachteten sie die buddhistischen Gebräuche, so kommt ihnen
diese Missachtung doch nicht allzu tief aus dem Herzen, da sie,
namentlich wenn sie in reifere Jahre treten und von Todesgedanken

geängstigt werden, Klöstern und Mönchen insgeheim

J) Vergl. Orelli, Seite 470.

2) Ebenda.
3) Markus 3,29 ; Matthäus 12,ai f. ; Lukas 12,10.

*) Hackmann, der Buddhismus in China, Korea und Japan, Seite 44;
de Groot, die Religionen der Chinesen, in: Hinneberg, Kultur der Gegenwart

I, III, I, Seite 191.

383



Unterstützungen zuwenden und sich in ihren Hauskapellen frommen

Übungen hingeben. (Hackmann).
Diese Jenseits- und Höllenlehre ist das Glied, in dem sich

der von Indien hereingewanderte Buddhismus mit der bodenständigen

chinesischen Ahnenverehrung zu einer unlöslichen Einheit
verschmolzen hat. Je entsetzlicher die Qualen der Hölle sind,
um so sehnsüchtiger muss das Verlangen nach Erlösung sein.
Der Chinese liebt Buddhismus und Mönchtum im allgemeinen
zwar nicht; aber um dieses Stückes willen kann er ihn nicht
entbehren. So könnte man dem chinesischen Buddhismus den
Vorwurf machen, dass er von der Höllenfurcht, die er selbst
weckt und nährt, lebt, wenn nicht dieser Vorwurf sofort auf uns
selbst zurückfallen müsste. „Das kirchliche Christentum," sagt
Chamberlain", hatte sich nach und nach zu einer Religion von
Himmel und Hölle gestaltet; alles übrige war nebensächlich. Man

greife nur zu welchen alten Chroniken man will, die Furcht vor
der Hölle wird man als die wirksamste, meistens als die einzige
religiöse Triebfeder am Werke sehen. Die immensen Latifundien
der Kirche, ihre unberechenbaren Einnahmen aus Ablässen und
dergleichen entstammen fast alle der Furcht vor der Hölle.
Indem später die Jesuiten1) diese Furcht vor der Hölle ohne
Umschweife zum Angelpunkte aller Religion machten, handelten sie
insofern ganz logisch, und bald ernteten sie den Lohn der
konsequenten Aufrichtigkeit, denn Himmel und Hölle, Lohn und
Strafe bilden heute mehr als je die eigentliche oder mindestens
die wirksame Unterlage unserer kirchlichen Sittenlehre."

„Aber," so hörten wir Yama, den Totenrichter, klagen, „wie
kann diese Welt sich bessern, wenn es keine Hölle mehr gibt?"
Die Hölle hat sie weder im Osten noch im Westen merklich
gebessert. Nur eine könnte helfen, Kwan-yin, die Göttin der
Barmherzigkeit, die, wo sie wandelt, alles in ein Paradies verwandelt.
Die Liebe löscht wie die Menge der Sünden, so die Flammen
der Hölle aus, und die Menschen bräuchten sich vor keiner Hölle
im Jenseits zu ängstigen, wenn sie sich nicht schon das Diesseits
selbst zur Hölle machten.

MÜNCHEN J. SCHNITZER

*) Nicht erst und nicht bloss die Jesuiten.

384


	Chinesisch-Buddhistische Höllenbilder

