
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Kunstgedanken eines vollständigen Laien : ein Spiess im Kampfe um
den Impressionismus

Autor: Fick, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KÜNSTGEDANKEN EINES
VOLLSTÄNDIGEN LAIEN

EIN SPIESS IM KAMPFE UM DEN IMPRESSIONISMUS

Wahre Kunst stammt aus dem Gemüte des schöpfenden
Künstlers und wirkt auf das Gemüt des Geniessenden.

Sie wirkt durch Vermittlung der Sinne. Die bildende Kunst
durch das Auge. Die Tonkunst durch das Ohr.

Bei der Dichtung ist das Verhältnis nicht so einfach, da sie

nur mittelbar durch die Sprache auf die Erinnerungsbilder der
Sinne, und zwar aller Sinne, und durch diese weiter auf das
Gemüt wirkt.

Diese Erinnerungsbilder gehören aber schon zum Geiste des

Menschen im engern Sinne, und demgemäss spielen bei der Dichtung

auch dem Geistesleben angehörende Ursachen und
Wirkungen eine wesentliche Rolle. Ich ziehe die Dichtkunst deshalb
nicht in den Rahmen der kommenden Erörterungen. Aber auch
bei ihr steht im Anfang der Reihe das Gemüt des künstlerischen
Schöpfers und am Ende das Gemüt des Empfangenden.

Weil aber das Gefühlsleben der Menschen bei der Kunst die

ausschlaggebende Rolle spielt, so braucht einer Kunst weder als

Schöpfer zu können, noch als Historiker zu kennen, um
darüber, nämlich über die Gefühle, die der Empfangende, Geniessende

empfindet, wenn er das Gemälde anschaut, die Musik hört, zu
urteilen.

Ja, der Künstler und der Kenner ist sogar dem naiv
empfindenden Laien gegenüber im Nachteil.

Der erstere gerät in Gefahr, über einen technischen Fehler
oder einen technischen Vorzug den Gesamteindruck des Bildes
aus dem Auge zu verlieren. Er überträgt leicht den Einzeleindruck
auf das Ganze — im Guten oder im Schlechten. Ausserdem
besteht beim Künstler die Gefahr, dass er durch persönliche Zu-
oder Abneigung sich beeinflussen lässt. Noch schlimmer aber ist
der Kenner daran. Den Künstler, wenn er wirklich einer ist,
rettet seine eigene Schöpferkraft vor allzu schiefen Urteilen. Der
Kenner aber ist rettungslos seiner, vielleicht von ihm selbst
geschaffenen, vielleicht nur durch seinen Beitritt bereicherten
„association d'admiration mutuelle" verfallen. Das naive Empfinden

346



hat er vor lauter Wissen verloren, und das Können des Künstlers

hat er nie gehabt. Letztern Fehler teilt er leider mit einer
nicht geringen Zahl von sogenannten Künstlern.

Einen der grössten (wenigstens von der Scherlpresse
anerkannten) Böcklinkenner habe ich selbst dabei ertappt, dass er im

Jahre 1901 eine Skizze zur „Jagd der Diana" für so schlecht
erklärte, dass sie gefälscht sein müsse, und die selbe Skizze zur
„Jagd der Diana" hat der selbe Kenner 1902 für so schön erklärt,
dass es eine Sünde sei, sie nicht für 26,000 Kronen zu kaufen.

Ein anderer Böcklinkenner noch grössern Rufes setzte kurz
mach dem Tode des Meisters an einer kleinen Porträtstudie, die
im Atelier vergessen stand, dem staunend und bewundernd
zuhörenden Sohne Karl haarklein die unnachahmlichen Vorzüge
der väterlichen Malweise auseinander. Karl hörte hinter den

Stockzähnen lächelnd zu, denn er hatte das Bildchen selber

gemalt. Es war nur deshalb unvollendet stehen geblieben, weil
dem Vater das Sitzen zu langweilig geworden war.

Nach diesen paar Stichproben unter Leuten von grösstem
Ruf der Kennerschaft, die sich leicht vermehren Hessen — man
denke nur an den Clarenaltar in Köln - war mein Vertrauen
zu den Kennern erschüttert, erloschen.

Sie müssen mir daher verzeihen, wenn ich der Ansicht
huldige, dass nur der grosse Künstler, der durch sein Genie über
alle Cliquen emporragt und das naive Gemüt des vollkommenen
Kunstlaien einige Aussicht haben, mit ihrem Urteil nicht allzu
sehr daneben zu schiessen. Nur in diesem stolzen Selbstbewusst-
sein, mich als berufen zur Kritik zu fühlen, weiss ich mich einig
mit dem Kenner. Aber ohne schwere Reizung suche ich mein
Urteil nicht meinen Mitmenschen aufzudrängen.

Sonst, muss ich gestehen, bin ich so rührend naiv, dass ich

nicht einmal die Ausstellung der Impressionisten gesehen habe,
über die Herr A. v. Senger und Dr. Hans Schuler sich in den

Haaren liegen. Daran ist aber nur meine reine Liebe zur Kunst
schuld. Während ich früher gewissenhaft in jede Ausstellung des

Künstlerhauses pilgerte, habe ich mich jetzt zu der Einsicht
durchgerungen, dass es weniger schmerzhaft ist, auf den seltenen Genuss
des Anblicks wirklicher Kunstwerke, die sich in diese Ausstellungen
gelegentlich verirren, gänzlich zu verzichten, als die zahllosen

347



ästhetischen Ohrfeigen, die der Besucher beim Suchen nach diesen;

Kunstwerken mitgeniessen muss, zuhig einzustecken. Ais vor
einem Jahre die Zürcher Kunstgesellschaft jene vier weiblichen
Vogelscheuchen Hodlers mit den verkrüppelten Beinen und Füssen,
die die Kenner als „Heilige Stunde" zu verehren belieben, um
15,000 Franken kaufte, empfand ich das wie einen Keulenschlag
und trat aus der Kunstgesellschaft gänzlich aus. Ich bedauerte
dabei zum erstenmal, dass ich nicht die Mittel zum Mäcen besass

und mich deshalb nicht zu einem wirksameren Proteste als dem

Entzug der lumpigen zwanzig Fränklein Jahresbeitrag
emporzuschwingen vermochte.

Obwohl ich die kritisierte Ausstellung gar nicht gesehen habe,
ergreife ich die Feder als Waffe in diesem Kampfe. Dreht er
sich doch in letzter Linie nicht ,um einzelne Bilder, sondern um
künstlerische Grundfragen.

Ich bin mir dabei wohl bewusst, dass ich keinen der Kenner
und auch keinen der durch diese hypnotisierten Laien für meine
Ansicht gewinnen werde. Ich halte es aber für sittliche Pflicht,
gegen deren Tyrannei einmal öffentlich zu protestieren.

Wenn mir die Tageszeitungen hundertmal unter dem Strich
versichern, weiss sei schwarz und schwarz sei weiss; schön sei

hässlich und hässlich sei schön ; und wenn sie dabei mit der
Redegewalt der Propheten donnerten, so werde ich weiss nicht
schwarz sehen und hässlich nicht schön empfinden.

Um Missverständnissen gleich von vornherein vorzubeugen,,
will ich betonen, dass ich schön nicht mit süsslich verwechsle.
Ich bin vielmehr mir wohlbewusst, dass in der Musik ein
Missklang, der sich hernach auflöst, schön empfunden werden kann;,
dass in den bildenden Künsten eine Kontrastwirkung erlaubt ist;
etwas fürs Auge Hässliches angenehme Gefühle auslösen kann.
Die Figuren auf Böcklins „Susanna im Bade" zum Beispiel
humorvolle Vorstellungen. In diesem Sinne, das heisst als Mittel
zum Zweck, ist auch das Hässliche in der Kunst zulässig, nie
aber als Selbstzweck.

Der Grund meiner heutigen Predigt ist denn nur der, alle
die Tausende, die empfinden wie ich, zu trösten. Alle, die den

Geschmack der Kenner und Kritiker nicht teilen, will ich
aufmuntern, sich dessen nicht zu schämen, dass sie ein eigenes

348



Schönheitsbewusstsein haben. Ich fordere sie vielmehr auf, ohne
Scheu vor dem lehrhaften Ton der Kunstverständigen, die jedes
abweichende Empfinden als ungebildet zu ächten wissen, die Kunst
so zu empfinden, wie ihre Sehwerkzeuge und ihre eigenen Gefühle
es ihnen eingeben. Wir wollen weiter schön nennen, was wohltuend

auf unsere Sinne wirkt, was erquickend in die Seele dringt.
Wir wollen hässlich schelten, was unsern gesunden Sinnen weh

tut. Welcher Kenner wird uns beweisen können, dass wir falsch
sehen undjühlen? Kein einziger! wenn nur wir den Mut unserer
Überzeugung behalten.

Trotz des Scheines der Abschweifung bin ich hier wieder
angelangt bei der Aufgabe, die ich mir setzte, in die Kontroverse
über den Neoimpressionismus einzugreifen. Meine These ist
einfach eine Erweiterung des durch Herrn v. Senger ausgesprochenen
Satzes, es sei eine unüberbrückbare Kluft zwischen der Malweise des

Impressionismus und der bisherigen europäischen Malerei. Ich

gehe noch weiter. Die unüberbrückbare Kluft ist zwischen den

Anschauungen über schön und hässlich eines grossen Teiles der
Künstler und Kenner von heute einerseits und der Künstler von
ehedem, sowie der Grosszahl kunstempfindender Laien von heute
anderseits. Diese Kluft, scheint mir, ist nicht zu leugnen.

Wenn Herr v. Senger sie auf Rassenentartung zurückführt,
so begibt er sich allerdings auf einen gefährlichen Boden, da die

Kopfmessung noch eine allzujunge Wissenschaft ist, um schon
mit ihren noch keineswegs einwandfreien Resultaten wissenschaftliche

Beweise führen zu können.

Es wird sich aber doch wohl kaum leugnen lassen, dass die
durch dichtende Denker wie Gobineau, Lapouge, Chamberlain in
die Gedankenwelt der Neuzeit hineingeworfene Idee von der
Bedeutung der Rasse auf Tausende und Abertausende von denkenden

Menschen anregend gewirkt hat. Wir sollten daher Herrn v.

Senger eher Dank wissen, dass er hier den gefährlichen Schritt
ins Halbdunkel gewagt und uns um eine zum mindesten originelle
Erklärung der unleugbaren Tatsache von dem verschiedenen
Empfinden ganzer Völkerschichten durch Rassendifferenzierung innerhalb

des Volkes selbst in seine alten Bestandteile bereichert hat.
Er verdient daher weder den Hohn Dr. Schulers noch die schroffe

349



Zurückweisung Professor Bovets. v. Sengers homo germanus
verträgt sich mit dem Idealbilde des Bovet'schen homo alpinus ganz:
vorzüglich. Auch wir in der Schweiz haben neben negroiden;
Geistesentartungen noch genügend Geister germanischen Schlags,
im Sinne Chamberlains, um daraus einen tüchtigen modernen
homo alpinus zu züchten. Wie regt sich's doch heute im Dichterwald,

vom Berner Aristokraten Tavel an gerechnet bis zum thur-
gauischen Bauer Huggenberger oder zum waadtländischen Bürgersohne

Morax!
Der andere Punkt aus Sengers Anschauungen, den Schuler

zum Angriff herausgreift, das Verlangen nach philosophierender
Kunst, scheint mir eher der Beachtung wert. Zuzugeben ist, dass
auf einer höhern Kulturstufe auch bildende Künste und sogar
Musik, neben dem direkten sinnlichen Eindruck auch geistige
Vorstellungen vermitteln können ; ich denke an die Historienmaler,

die Illustratoren von Dichterwerken, die Programmusik.
Und doch bleibt die Gefühlswirkung, die sich wenig oder gar
nicht mit derartigen Nebenabsichten befasst und nur durch den;
Sinn des Auges wirkt, das ureigene Gebiet der bildenden Kunst.
Die philosophierende Malerei, etwa im allegorischen Bilde,
bedeutet keinen Höhepunkt bildender Kunst. Ich glaube aber, Herr
v. Senger hat sich hier nur im Ausdruck vergriffen und
Philosophie nicht in dem engen Sinne gedacht, den ihm Dr. Schuler
unterschiebt. Nehmen wir Philosophie in dem weitesten Sinne
einer höhern menschlichen und künstlerischen Weltanschauung,
die das Gefühlsleben des Menschen, seine Religion, mitumfasst,,
so kommen wir mit Sengers Postulat, der Künstler habe im
Kunstwerk uns seine „Philosophie" zu vermitteln, wieder auf den;

richtigen Boden.
Wer die Wechselwirkung der gefühlten Philosophie, der

Religion, mit allen Künsten und ihren unermesslichen Wert für sie

nicht erkennte, der müsste blind an der klassischen Epoche der
katholischen Malerei Italiens und Spaniens, und taub an der
protestantischen Musik der deutschen Meister des 18. Jahrhunderts
vorübergegangen sein. Diese grosse Schwester der Künste und

Königin des menschlichen Gefühlslebens, die Religion, liefert mir
übrigens eine Reihe von Anhaltspunkten, um das bisher Gesagte,
durch Analogien noch zu verdeutlichen.

350



Dass der Blinde nicht fähig ist, die bildenden Künste
aufzufassen, und der Taube von der Musik nichts hat, leuchtet von
vornherein ein.

Aber neben den Tauben steht der Unmusikalische der Musik

völlig verständnislos gegenüber. Etwas ähnliches gibt es auch

mit Bezug auf die bildenden Künste. Es gibt Leute, die beim
Anblick einer schönen Skulptur oder eines herrlichen Gemäldes

überhaupt nichts empfinden. Ebenso gibt es religiös vollkommen
indifferente Menschen. Von diesen allen wollen wir nicht reden.

Die grosse Mehrzahl der Menschen aber hat religiöse oder
etwa auch (vom Stahdpunkt der Orthodoxien aus) irreligiöse
Bedürfnisse. Durch das ganze Mittelalter hindurch zieht sich der
Versuch einzelner Gruppen ähnlich religiös empfindender
Menschen, die übrige Menschheit zu ihren religiösen Empfindungen
mit List und Trug, mit Feuer und Schwert zu bekehren. Noch ist
dieser grosse Kampf nicht ausgekämpft, obwohl sich der Gedanke
der Unmöglichkeit der Belehrung Andersgläubiger durch äussere

Mittel allmählich Bahn gebrochen hat. Die Gewissensfreiheit ist
ein Postulat aller Kulturstaaten. Nur auf dem Gebiete der Kunst
haben wir noch den Versuch der „Künstlercliquen" und ihrer
Anhänger unter den „Kennern", die jeden Andersgläubigen durch
ihre Presse mit dem Anathema der Lächerlichkeit belegen lassen.

Dagegen müssen wir Andersgläubigen einmal energisch
auftreten mit der Forderung der Gewissensfreiheit auch für
unser Kunstempfinden.

In der Religion wie in der Kunst hat der durch Kenntnisse
oder Intellekt überlegene, weder als schöpferischer Künstler, noch
als Geniessender eine wirkliche Überlegenheit. An wissenschaftlichen

Kenntnissen zum Beispiel ist wohl Professor Haeckel in

Jena dem Zimmermannssohne vom See Genezareth turmhoch
überlegen, und ich wage doch kaum den Monismus des erstem
mit Christi Lehre in einem Atemzuge zu nennen, um mich nicht
einer Blasphemie schuldig zu machen. Jesus Christus hatte denn
auch nicht den geringsten Respekt vor den Religionskennern
seiner Zeit, den Pharisäern und Schriftgelehrten. Wir brauchen
darum auch in der der Religion wesensähnlichen Kunst uns
nicht vor den Vertretern der künstlerischen Orthodoxie zu beugen.

351



Endlich gibt mir eine religionsgeschichtliche Vergleichung den

Mut, von der Rassenentartungstheorie v. Sengers abzusehen und

freudig in die Zukunft zu blicken.

Von der katholischen Kirche wurde, in Verkennung des

erzieherisch wertvollen Begriffs der Selbstzucht, die Selbstzüchtigung
zu allen Zeiten als ein religiös verdienstliches Werk angesehen.
Ausserdem gab es stets eine Reihe einzelner Individuen (vielleicht
masochistisch Veranlagte), die durch Selbstpeinigung sich in
religiöse Extase zu versetzen wussten. Diese Erwirkung religiösen
Behagens verbreitete sich zeitweise durch Massensuggestion über

ganze Städte und Länder. Aber immer und immer wieder kehrten
nach kurzer Dauer dieser Verirrung die Menschen ins normale
Geleise zurück. Ebenso erwarte ich bestimmt, dass die ästhetische

Selbstpeinigung, die heutzutage allerdings in Künstler-
und Kunstkennerkreisen massenhaft Anhänger gefunden hat,
ebenso wieder verschwinden werde, wie die Sekte der
Flagellanten.

Bis sich diese Hoffnung erfüllt, weiss ich aber einen Ausweg,
der auch die Liebhaber allermodernster Kunst befriedigen würde.
Ich schlage vor, einfach in den Museen und Ausstellungen, wie
im Panoptikum, besondere Schreckenskammern einzurichten mit
der Inschrift über der Eingangstür:

Obacht! Nur für starke Nerven!
ZÜRICH DK F. FICK

EIN WORT DER ENTGEGNUNG
Die Worte von Herrn Dr. Fick werden den Beifall Hunderter,

vielleicht der kompakten Majorität finden; daran ist kein Zweifel.
Und doch erscheinen mir einige seiner Ideen als Irrtümer. So
die Basis, auf die er seinen ganzen Bau gestellt hat.

Kunstkennerschaft beruht nicht, wie er annimmt, hauptsächlich

auf intellektueller Grundlage, auf der Kenntnis geschichtlicher
Daten, ästhetischer Regeln und technischer Mittel. Sie ist
vielmehr die Übung, in einer gewissen Kunst ausgedrückte Empfindungen

nachzufühlen und richtig einzuschätzen, und aus dem
Kunstwerk den Menschen zu lesen; eine Übnng, die nur der dazu

Veranlagte und dieser nur im dauernden Umgang mit Künstlern

352


	Kunstgedanken eines vollständigen Laien : ein Spiess im Kampfe um den Impressionismus

