
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Was verdankt der französische Wortschatz den germanischen
Sprachen?

Autor: Jud, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vom Getriebe der Strasse abkehrt und einen Raum für innere
Sammlung bietet, hat er einen Stimmungswert, dem kein anderer

gleichkommt. Und das ist durchaus nicht der einzige Entwurf
von schweizerischen Bildhauern, der sich dadurch über das
Gewöhnliche überhebt, dass er sich von theatralischem Prunk und
theatralischer Pose freigehalten hat.

ZÜRICH. A. BAUR.

WAS VERDANKT DER
FRANZÖSISCHE WORTSCHATZ DEN
GERMANISCHEN SPRACHEN?
Der grosse Physiologe und Naturphilosoph Du Bois-Rey-

mond hat in seiner berühmten Rede „Kulturgeschichte und
Naturwissenschaft" den Gedanken ausgesprochen, der Untergang des

römischen Weltreiches sei nur dadurch herbeigeführt worden, dass
in ihm die Naturwissenschaften so wenig Förderung erfahren
hätten; wären die Römer in der Lage gewesen, mit Sprengstoffen
statt mit den Schwertern ihrer Legionen den Germanen entgegenzutreten,

so hätten niemals die Barbaren ihren siegreichen Einzug
in die ewige Stadt gehalten. Dieser Satz ist wohl mehr geistreich
als tief; denn, wenn die römische Kultur rohen Barbaren keine
anderen Mittel des Widerstandes entgegenzusetzen vermochte, als
die Fäuste der Soldaten, so war sie morsch und reif zum Untergang.

Der Ausspruch Du Bois-Reymond's deckt sich aber auch
mit jenem, vornehmlich unter den romanischen Völkern noch
heute so fest eingewurzelten Vorurteil, als ob alles, was gross
und schön in ihrer Geschichte sei, von den weltbeherrschenden
Römern stamme; es entspringt jener Auffassung, als ob die
germanischen Eroberer, welche die antike Welt überfluteten, wohl
viel zerstört, aber nichts gegründet hätten. Gotisch war
gleichbedeutend mit barbarisch, und Voltaire schaute in seinem „Essai
sur les mœurs" mit stolzer Verachtung auf das frühe Mittelalter
als auf eine Zeit tiefster Barbarei herunter. Selbst ein so
hervorragender Historiker wie Fustel de Coulanges hat die Ansicht
vertreten, dass die Germanen unfähig waren, eine staatliche Ordnung

109



zu schaffen ; sie brachten weder neues Blut noch eine neue Sprache,
weder einen neuen Geist noch neue Einrichtungen nach Gallien,
nur Unordnung und Auflösung trugen sie in die Gesellschaft.

Gegenüber solch dogmatischen Ansichten hat die von nationaler

Eitelkeit freie, moderne Geschichtsforschung einerseits die

Ursachen, welche die alte Kultur in den Staub sinken Hessen,
schärfer und eindringlicher blosszulegen versucht, und anderseits
hat sie unsern Blick auch für die Grösse der aus dem Schutt
der römischen Welt neuerstandenen germanischen und romanischen
Völker geweitet und geschärft. Es ist ihr gelungen, ein Bild der

politischen und rechtlichen Verhältnisse zu entwerfen, welche
sich aus dem Ringen germanischen und romanischen Geistes in

Gallien, Italien und Spanien herauskristallisiert haben; das
Problem aber, in welchem Masse germanische Denk- und Lebensweise

sich heute noch in den romanischen Völkern widerspiegeln,
ist ernsthaft nie in Angriff genommen worden. Die Frage, wie
hoch der Anteil der auf römischem Boden niedergelassenen
Germanen an der kulturellen Entwicklung der heutigen romanischen
Völker einzuschätzen sei, hat wohl namentlich Kulturhistoriker
beschäftigt: Bekannt ist, dass Chamberlain in seinem anregenden
Werke „Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts" den Einfluss
der germanischen Rasse auf die romanische sehr hoch anschlägt,
dass Dilettanten sogar so weit gehen, Dante Alighieri für die
Germanen in Beschlag zu nehmen, weil er einen langobardischen
Namen trage. Italienische Forscher hingegen, wie De Gregorio,
setzen eine Ehre darein, die Bedeutung des germanischen
Einflusses möglichst herabzusetzen. Allen solchen auf ungenügender
Grundlage aufgebauten Theorien gegenüber ist hier der Ort, zu

betonen, dass nicht allein die Geschichte, sondern auch die

Sprachgeschichte und insbesondere die romanische
Wortforschung ein entscheidendes Wort in dieser Frage mitzusprechen
haben ; nur unter steter Berücksichtigung der Ergebnisse der
germanischen Altertumskunde und der Resultate der romanischen
Wortforschung darf der Kulturhistoriker an die Geschichte des

germanischen Einflusses auf die gallorömische Kultur herantreten;
erst dann lässt sich die Frage beantworten: Inwiefern haben die
Germanen in ihren neuen Wohnsitzen auf altem römischem
Kulturboden altes Leben zerstört und neues Leben geschaffen?

110



Im 4. Jahrhundert vor Christi Geburt rauscht die älteste
Kunde von germanischen Menschen über das Meer nach der

griechisch-lateinischen Kultur; der kühne griechische Seefahrer
und Handelsherr Pytheas gibt uns zum erstenmal so etwas wie
eine primitive Schilderung Germaniens.

In die Geschichte treten die Germanen erst ein, als sie,
infolge der Übervölkerung, ihre Wanderungen nach Süden, gegen
das Mittelmeer hin, ausdehnten. Jener berühmte Zug der Cimbern
und Teutonen, vor denen während mehr als einem Dezennium
Rom erzitterte, bildete nur das Vorspiel zu einem jahrhundertelangen

Kampfe, der mit wechselndem Erfolg an der Nordgrenze
des Reichs, am Rhein und an der Donau, sich abspielte. Unter
Augustus und Tiberius wollte Rom die Germanen unterwerfen.
Nach der vernichtenden Niederlage des Varus im Teutoburgerwalde

und weitern Misserfolgen herrschte während 150 Jahren
scheinbar Ruhe, bis mit Ende des 3. Jahrhunderts der Strom der
Germanen sich von neuem über das Reich zu ergiessen begann.

Schon Caesar erkannte die hervorragende kriegerische
Tüchtigkeit der Germanen: und je mehr dann während der Kaiserzeit
die einheimische römische Bevölkerung sich dem beschwerlichen
Waffendienste zu entziehen suchte, desto häufiger nahmen die

Heerführer, gegen unbestimmte Soldzahlung, germanische Scharen
in ihren Dienst, die bald zum dauernden Bestandteil, nicht nur
des Feldheeres, sondern sogar der kaiserlichen Leibgarde, der
Prätorianer, wurden. So entstand jene Herrschaft fremdländischer
Soldaten, deren Führer Odoakar im 5. Jahrhundert den römischen
Kaiserthron zerschmettern sollte.

Es ist kaum daran zu zweifeln, dass die germanischen Söldner

nach römischer Weise gedrillt und organisiert wurden; als

Militärsprache galt die lateinische, wie etwa bei den eingebornen
arabischen Soldaten in Algier das Französische. Auch hierin gibt
sich die grosse Anpassungsfähigkeit der Germanen kund, dass

ihre Krieger die barbarischen Eigennamen ablegten, um durch
römische Namengebung sich den neuen Verhältnissen anzupassen.
Trotzdem lassen sich schon recht früh germanische Einflüsse in
der Terminologie des Kriegswesens nachweisen, welche aus
lautlichen und sprachgeographischen Gründen vor der Völkerwanderung

aus dem sermo militaris in die lateinische Umgangssprache

111



eingedrungen sein müssen; diese Wörter bilden die erste den
meisten romanischen Sprachen gemeinsame Wortschicht.

Dazu gehören einzelne Bezeichnungen für Kleidungsstücke
und Waffen. In den Darstellungen germanischer Krieger auf der
Trojans und Markussäule, auf Kameen und Diptychen treten als
charakteristische Stücke der Germanenkleidung neben dem kurzen
Beinkleid, dem Bruoch, der keltisch-lateinischen braca, die
weiten langen Strümpfe auf, welche die Beine deckten; die Hose:
h osa, welches heute noch in den deutschen Mundarten der
italienischen Alpen und im Altnordischen zur Benennung des Strumpfes

dient, ist in dieser ältesten Bedeutung erhalten im Italienischen

unter der Form uosa, im altfranzösischen heuse, wovon
das neufranzösische houseaux, das eine Art lederner
Überstrümpfe bezeichnet, und spanisch huesa; dazu tritt der
charakteristische Soldatenmantel, aus Filz verfertigt: italienisch feltro.
spanisch fieltro, französisch feutre. Hieher gehören ferner die
Namen des Helmes: französisch heaume, spanisch yelmo; der
Sporen, italienisch sperone, spanisch espolon, französisch

éperon; vielleicht auch die Bezeichnung der Schwertklinge:
italienisch brandone, altfranzösisch brand, heute noch in brandir
erhalten, und der für den römischen Soldaten unentbehrlichen
Axt: französisch hache, aus hapja, welches zu deutsch „Hippe",
„Heppe" gestellt werden muss. Schon Tacitus berichtet, dass die
Germanen unter Feldzeichen zu kämpfen gewöhnt waren: unser
Wort „Fahne" findet sich in den romanischen Sprachen unter
der Form gundfano, eigentlich „Kampffahne" erhalten, im
italienischen gonfalone, französisch gonfanon, und schon der
Militärschriftsteller Vegetius gebraucht das Wort bandum, das

mit „Band" zusammenhängt und unter der Form „Banner", aus
französisch bannière zurückentlehnt worden ist. In diese Reihe
der germanischen Militärausdrücke dürfen wir auch das Verb
m arch er stellen, das, wie Gundermann schön nachgewiesen hat,
auf ein altgermanisches marhan, „den Fuss auf etwas setzen",
zurückgeht, dessen Imperativ mar h a bei dem spätrömischen
Historiker Ammianus Marcellinus sich belegt findet. Dazu gehört
endlich das Wort für „Krieg": französisch guerre, italienisch

guerra, welches auf einer alten Form werra basiert und noch
heute im englischen war erscheint.

112



Andere germanische Elemente sind durch den Handel nach
Süden verschleppt worden ; schon Plinius hebt den Reichtum
Germaniens an Gänsen hervor: gantae, das heute noch in
ostfranzösischen Dialekten unter der Form jante lebt. Mit den Biber-
und Hermelinfellen wandern auch die Tiernamen biber und
harmo nach dem Süden; die Verbreitung germanischer
Waidmannskunst und Jagdvergnügen brachte gegen Ende des 4.
Jahrhunderts den Namen des Falken: italienisch falco, falcone,
französisch faucon, und des Spürhundes, der Bracke: italienisch
braco, altfranzösisch brächet.

Martial schon geisselt in einer seiner Satiren die törichte
Mode der Römerinnen, durch blonde Perrücken oder Färben der
Haare sich ein germanisches Aussehen geben zu wollen: das

germanische Farbenadjektif bl un da ist in der Romania, nach seiner

geographischen Verbreitung, alt; italienisch biondo, französisch
blond; und endlich haben die Römer den Namen der Pomade,
welche zum Färben der Haare diente, übernommen: lateinisch

sapo, die Latinisierung des germanischen Wortes saipo, aus
dem unser „Seife" stammt und das erhalten ist in französisch

savon, italienisch sap one.
Im 5. Jahrhundert ergreift eine neue machtvolle Bewegung

zuerst die östlich der Elbe wohnenden Stämme, dann aber bald
auch die übrigen, westlich dieses Flusses ansässigen Völker, und

es bot sich das eigenartige Schauspiel, dass die Barbaren
auszogen, auf dem von jahrhundertealter Kultur durchtränkten
römischen Boden neue, eigene Staaten zu gründen, wodurch Römer
und Germanen zu einem Einheitsvolke zusammengeschmolzen
werden sollten. Auf diese Weise sind sechs germanische Staatengebilde

in der römischen Welt entstanden: der Staat der Westgoten

in Spanien und Südfrankreich, der Burgunder in der Provinz

Sabaudia, welche die französische Schweiz, Savoyen und die

Dauphinée umfasste, der Staat der Franken in Nordgallien, der
Vandalen in Afrika, der Ostgoten und später der Langobarden in

italien. Die Vandalen und Ostgoten, sie sind in heissem Ringen

untergegangen, die Vandalen ruhmlos und verweichlicht, die

Ostgoten, nachdem' sie mehrere Jahrzehnte hindurch unter ihrem

tatkräftigen und weitsichtigen König Theodorich fast eine Art
Hegemonie über die andern germanischen Staaten ausgeübt hatten.

113



Für die Kultur- und Sprachgeschichte ist es wichtig, die
geographische Verteilung der Goten, Vandalen und Burgunder,
welche unter dem Sammelnamen der Ostgermanen zusammengefasst
werden, genauer festzustellen. Italien kannte Westgoten und
Ostgoten als Herren des Landes, jene nur vorübergehend, diese fast
ein ganzes Jahrhundert hindurch. Während die Provence bloss
für kürzere Zeit von den Westgoten besetzt war, blieb dagegen
der westliche Teil Südfrankreichs, Septimanien mit der Hauptstadt
Narbonne, jahrhundertelang eine westgotische Provinz. In Spanien
endlich legten die Westgoten die Grundlage zu einem blühenden
Reiche, das erst dem ungestümen Ansturm der Araber, in der
berühmten Schlacht von Xeres de la Fontana, im 8. Jahrhundert
erlegen ist. Gotische Lehnwörter werden wir also nur in den
romanischen Sprachen jener Gebiete finden, in welchen die
Goten längere oder kürzere Zeit ansässig waren, in Italien,
Südfrankreich und Spanien. Wenn wir bedenken, dass die germanische
Sprachwissenschaft ihre Kenntnis des Gotischen der nur
bruchstückartig überlieferten ostgotischen Übersetzung des Wulfila und
einigen wenigen gotischen Urkunden Süditaliens verdankt, so ist
einleuchtend, dass sie ein hohes Interesse an der Erforschung
dieser in den romanischen Sprachen steckenden gotischen
Elemente nehmen muss. Wenn wir weiter uns klar machen, dass

vom Burgundischen uns wenig mehr als ein paar Dutzend Wörter
und etwa hundert Eigennamen überliefert sind, so ist um so mehr
zu hoffen, dass die reich gefüllten Schatzkammern des „Glossaire
de la Suisse romande" der Wissenschaft eine ungeahnte Fülle
burgundischer Sprachreste erschliessen werden. Ebenso bergen
die Karten des bewundernswerten „Atlas linguistique" von Gil-
liéron gotische Petrefakten, welche die Aufmerksamkeit der
germanischen Sprachwissenschaft wohl verdienen dürften. So lautet
zum Beispiel der Name der Brunnenkresse im althochdeutschen

kresso, dessen entsprechende gotische Form uns nicht
überliefert ist; nun bieten aber südfranzösische Mundarten für
Brunnenkresse die Benennung greissa, wodurch auf das glänzendste
die von Kluge vermutete hypothetische gotische Grundform krasja
bestätigt wird. Zur Bezeichnung der „Kleie" kennt das Cata-
lanische grut, welches aus sprachgeographischen Erwägungen
heraus nichts anderes als das unserem deutschen Grütze

114



entsprechende, im Gotischen nicht belegte, westgotische gruts
sein kann.

Wenn auch in der Nähe der ehrwürdigen Krönungsstadt
Reims sich ein kleines Dorf Gueux findet, dessen alte Form
Gothis auf eine ehemalige Gotenniederlassung hinweist, so sind
doch heute die meisten Forscher darüber einig, dass Nordfrankreich

jene zweite germanische, speziell gotische Wortschicht, die
sich in den am Mittelmeer gesprochenen romanischen Mundarten
eingelagert hat, völlig abgeht.

Der Name „Frankreich" verkündet heute noch laut, dass die

germanischen Eroberer von Nordgallien, die Franken, dem neuen
Staate ihr Siegel aufdrückten. Während in Italien, wie Novati so
schön gezeigt hat, die Tradition des Altertums und die Pflege
seiner Literatur, trotz der gewaltigen politischen Umwälzungen,
sich ununterbrochen verfolgen lassen, während in Italien die

Erinnerung an die einstige Grösse des römischen Staates, den neuen
Namen des Landes Langobardia nicht aufkommen Hess, hat in
Nordfrankreich die römische Gallia der Francia weichen müssen,
jenem machtvollen Staatengebilde, das unter den Carolingern sich

sogar zu einer abendländischen Universalmonarchie zu entwickeln
schien. Das Selbstbewusstsein, die Liebe zur Freiheit, des Frankenstammes

kommt nicht nur sprachlich bei Ottfried zum Ausdruck,
der Fränkisch mit Deutsch gleichstellt, sondern in den romanischen
Sprachen überhaupt: das Adjektiv frank francus ist in die
romanischen Idiome übergegangen: französisch franc, italienisch
und spanisch franco, zur Bezeichnung jener Eigenschaften, deren
sich die germanischen Eroberer und auch ihre im Stammland
zurückgebliebenen Nachkommen gerne rühmen; es bedeutet:
1. „von freier, edler Abstammung" ; 2. „kühn", „mutig" und endlich

„aufrichtig".
Und wenn jetzt noch im Orient die Gesamtheit der Europäer

als Franken bezeichnet wird, so pflanzt sich darin die Erinnerung
an die Weltmacht des Frankenreiches unter Karl dem Grossen
bis zum heutigen Tage fort.

Das Frankenreich ist Chlodwig's grosses Werk; sein Stammreich,

das er von seinem Vater übernommen hatte, war in Flandern,

Tournay die Hauptstadt.

115



Der Sieg über die Thüringer und Allemannen machte die
Franken zu unbestrittenen Herren des Landes, und die Bekehrung
ihres tatkräftigen wie grausamen Königs erfüllte die katholische
Welt mit Jubel und Freude.

Seine nächste Aufgabe war, Römer und Germanen in eine
feste staatliche Ordnung zusammenzuschliessen, ein Plan, der
dadurch besonders erleichtert wurde, dass die Franken nicht wie
die anderen Germanen als Arianer und Haeretiker den Romanen
verhasst blieben, sondern mit den besiegten Römern den
katholischen Glauben teilten. Zur Kenntnis der Siedlungsgeschichte
ist es von Wichtigkeit, dass die Franken, entgegen den Burgundern
und Goten, die Ländereien nicht mit den früheren Herren, den

Römern, teilten, sondern als unumschränkte Machthaber von Gallien
auftraten und das Gebiet nördlich der Somme einfach unter sich

zerstückelten, während sie südlich des eben genannten Flusses
eine Reihe eigener Niederlassungen gründeten, die wirtschaftlich
durchaus altdeutsche Verhältnisse aufweisen. Die Frage, wie weit
die Franken ihre Ansiedlungen ausgedehnt haben, lässt sich nur
mit Hilfe der Ortsnamenforschung beantworten: Ueber ganz
Nordfrankreich finden wir hunderte von Ortsnamen, die entweder auf
alten Namen auf —ingen beruhen, oder noch häufiger mit einem

germanischen Eigennamen und dem Substantiv cour oder ville
Hof, bourg Flecken, gebildet sind; wie wir im Gebiete der

Alemannenniederlassungen die Dörfer Wädenswil, Richterswil
finden, d. h. die Weiler eines Mannes mit Namen Waddo und
eines Richtari, so treffen wir im Berner Jura Reconvillier
(Rockwyler), Mervillier (Mörschwyler), in Frankreich Bettancourt
(Hof des Betto), Vernancourt (Hof des Warno): es sind alte

Frankenniederlassungen, deren Dichtigkeit von der Somme
südwärts gegen die Loire in starkem Masse abnimmt. Nördlich der
Somme sind, nach meinen vorläufigen Berechnungen, 70% der
alten Ortsnamen germanischer Herkunft, bloss die Städte tragen
im allgemeinen die alten römischen Namen. In der Umgebung
von Paris machen sie noch ungefähr die Hälfte aus; während sie
südlich der Loire fast vollständig fehlen: der Fluss ist eine
Völkerscheide. Schon im 7. Jahrhundert stellte ein Geschichtsschreiber
das südlich der Loire gelegene Gebiet als Römerland dem
nördlichen Franken land gegenüber.

116



Die Sprache der Franken, das Fränkische, wird noch am
rechten und zum Teil auch am linken Ufer des Rheins gesprochen
und spaltet sich in verschiedene Dialektgruppen, von welchen als
die wichtigsten das Nieder-, Mittel-, Rhein-, Ost- und Südfränkische
zu nennen sind. Da die Reichsgründung von den salischen
Franken ausging, welche von den heutigen Niederlanden
eingewandert waren, so läge (nach Kluge und Mackels
Untersuchungen) der altniederfränkische Lautstand der grossen Mehrzahl

der französischen Lehnwörter zugrunde; diese Lehnwörter
kennen also die zweite Lautverschiebung nicht.

Das Wirtschaftsleben der fränkischeu Stämme bewegte sich
fast ausschliesslich auf dem Boden der Naturalwirtschaft; Weide
und Ackerbau stehen im Mittelpunkt der Erwerbstätigkeit.

Französisch gagner, welches heute den allgemeinen Sinn
von „verdienen" hat, geht auf ein Verb waidanjan zurück, das

unserem deutschen Verb „weiden" entspricht; regain, eine

Zusammensetzung von gain, bedeutet das „Emd". Gagner une
prairie hiess „die Weide abweiden", gagner du blé „Getreide
pflanzen", dann allgemein „etwas verlangen", „gewinnen",
„verdienen": Der Uebergang von der Weidwirtschaft zum Ackerbau
spiegelt sich deutlich in der Bedeutungsentwicklung des Verbums
wieder. Die Grösse des Viehstandes bildete den Masstab für den

Reichtum eines Grundbesitzes; so erklärt sich der Uebergang von
fränkisch fehu Vieh zu französisch fief Lehen. Bei der
technischen Ueberlegenheit der römischen Landwirtschaft ist es

von vornherein unwahrscheinlich, dass die Franken den Romanen
neue Feldgeräte vermittelt hätten, nur der Name der Hacke,
französisch houe, deutsch „Haue", ist eingewandert, während die

Meinungen darüber, ob in französischem herse Egge sich ein
fränkisches Wort mit lateinisch hirpicem gekreuzt hat, nicht
abgeklärt sind. Dagegen kennt die Terminologie der Viehzucht
mancherlei Spuren fränkischen Einflusses: die „Herde" hiess im
Altfranzösischen la h erde, und in ostfranzösischen Dialekten
findet sich für die Schweineherde die Bezeichnung sonre, welche
deutschen Ursprungs ist; der Name des Widders, französisch

bélin, bélier mag germanischer Herkunft sein, ebenso das

gleichbedeutende pikardische ran aus althochdeutsch ram, zu

117



dem das Verbum „rammeln" gehört; weiter die Benennung eines

„jungen Schweines", altfranzösisch fresange, das sich mit unserem
„Frischling" zusammenbringen lässt, und auch der Name der

„Gaiss" ist in den nordfranzösischen Mundarten in gat, gai
vertreten.

Mehr und mehr wendet sich die Tätigkeit des freien Mannes
der Bestellung des Ackerlandes zu ; schon das Volksrecht der

Franken, die Lex Salica, lässt uns erkennen, dass Getreide- und
Weinbau getrieben wurde. Unter den Getreidearten führt jedoch
neben dem „Spelt", französisch épeautre, der, wie Hoops
nachgewiesen hat, schon unter den Römern aus Germanien eingeführt
worden war, nur der Roggen in der Wallonie einen deutschen
Namen: le roon, was zu althochdeutsch roggo zu stellen ist.

Siedlungsart und Wohnungsbau wiesen in Nordfrankreich
mancherlei germanische Spuren auf. Nördlich der Loire heisst
das Bauerngut la cour, was unserm deutschen „Hof" entspricht,
südlich aber erhält sich das lateinische m an sus in südfranzösisch
m as. Zwei Siedlungsarten sind zu unterscheiden: die Siedlung
geht von der Sippe oder vom Einzelnen aus: es entsteht das

sogenannte Sippen - Haufendorf oder aber der Einzelhof.
Frankreich scheint beide Typen gekannt zu haben: jene Namen

von Ortschaften, die aus einem fränkischen Eigennamen und villa,
curtis zusammengesetzt sind, wie etwa Bertonvilliers oder
Bertoncourt, gehen zum Teil auf Einzelhöfe zurück, während
Ortsnamen wie Fèrebrianges, Fère Champenoise, welche
das germanische Wort fara Sippe enthalten, die Existenz des

Sippendorfes wahrscheinlich machen. Mehrere Höfe bildeten
zusammen le hameau, eine Ableitung des deutschen H aim, und
es ist wohl kein Zufall, dass in Nordfrankreich der Name der

Stadt, der civitas, französisch cité, durch villa, französisch
ville verdrängt worden ist, was den Sieg der fränkischen villa,
des Herrenhofes, um den sich im Laufe der Zeit immer
zahlreicher die Hörigen-Hütten gruppierten, über die ältere römische
Stadtanlage, dokumentiert.

Das Eigentum, fränkisch allodis, französisch alleu gliederte
sich in Nordfrankreich wie bei den Germanen in ein
Gesamteigentum und ein Sondergut. Das erstere bezeichnete man als

118



die „Mark", altfranzösisch communaille, „das was allen
gemeinsam ist", die vornehmlich die Viehweide, le gagnage, la
forêt Forst und la gaudine, „den Wald", umfasste. Zur
Verwaltung des Qesamteigentums bildete sich eine Markgenossenschaft,

deren einzelne Mitglieder, die Märker, als pagenses
bezeichnet werden, aus dem französisch paysan hervorgegangen ist.
Der normale Anteil, welchen der einzelne Bauer innerhalb der
Dorfmark an Grund und Boden besass, hiess das Los, dessen
alte Form das Grundwort zu französisch lot darstellt; lot ist
dann weiter nach Italien gewandert und hat von da aus mit dem
Namen des Lottospiels Weltbürgerrecht erworben.

(Schluss folgt.)
ZÜRICH. JAKOB JUD.

ZU TOLSTOJ
Die Gegenüberstellung von Goethe und Tolstoj, die Herr Wüest im

ersten Hefte dieses Jahrgangs versuchte, hat in mir, so geschickt und
wohlüberlegt sie auch ist, ein grosses Bedenken wachgerufen. Goethe und
Tolstoj sind an Temperament und Bildung so gründlich verschieden, dass
ein kurzer Vergleich an sich sehr schwierig ist; darf man sie überhaupt
ohne weiteres, losgelöst von ihrer Zeit und ihrem Milieu, einander
gegenüberstellen? Stehen sie denn auf demselben historischen Plan? — Hier
möchte ich kurz eine Idee aussprechen, an deren Bearbeitung ich öfters
gèdacht, ohne je die Zeit zu finden, das nötige Material zu sammeln, und
ohne zu wissen, ob eine gründliche Arbeit diese Idee als richtig oder
unrichtig erweisen würde. Ich gebe sie hier als blosse Anregung; es soll
mich freuen, wenn ein anderer das Thema behandelt.

Tolstoj ist für mich vor allem ein grosser Mensch des Mittelalters.
In der französischen und italienischen Literatur dieser Zeit begegne ich
auf Schritt und Tritt einzelnen Persönlichkeiten und Ideen, die mich an

Tolstoj erinnern, wenigstens teilweise (so Francisais von Assisi, Jean de

Meung und verschiedene Predigermönche). Russland steht eben in mancher

Beziehung auf dem Punkt, wo wir vor etwa sechs oder sieben
Jahrhunderten standen. Und daher der merkwürdige Widerspruch, der sich in
manchem Leser Tolstoj's regt: viele seiner Ideen empfindet man zugleich als

richtig und falsch : sie sind richtig für Russland und für unsere Vergangenheit,
die ein Teil unserer selbst ist; sie sind falsch für unsere Gegenwart und
Zukunft; es sind Wahrheiten, die zwar, von Zeit und Milieu losgelöst, wahr
bleiben, und doch weit hinter uns zurückliegen und daher unfruchtbar sind.
Dabei verletzt mich die Form, welche vom Inhalt nicht zu trennen ist; in
der „Macht der Finsternis" hat es Brutalitäten, die mich empören. Diese

119


	Was verdankt der französische Wortschatz den germanischen Sprachen?

