
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: L'évolution du concept de science chez Brunetière

Autor: Renaud, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anlagen aufwenden. Dort liegt ihre Stärke! Gerade bei uns,
wo die Frau ausser dem Hause eine weit wichtigere Rolle spielt
als früher, soll weibliche Auffassung und Gemütsart in der
Gesetzgebung, überhaupt in öffentlichen Angelegenheiten des Volkes
mitbestimmend sein.

Wenn wir das verwickelte politische und volkswirtschaftliche
Leben von heute überschauen, so will es uns manchmal scheinen,
als ob sich der Mann nicht mehr allein darin zurechtfinde, als ob
auch für ihn — vielleicht gerade infolge der viel intensiveren
Einbeziehung der Frauen in das Erwerbsleben — die Verhältnisse so
kompliziert geworden seien, dass er sie nicht mehr vollständig
überschauen und beherrschen könne. Viele Männer, gerade aus
den kaufmännischen und Gelehrten-Kreisen, kümmern sich denn
auch gar nicht um den Staat und die Gemeinde — sie überlassen
sie denen, die von Natur aus mehr Interesse dafür haben.

Wollten doch endlich alle — die mit uns einig sind und die

uns ablehnend gegenüberstehen — davon ausgehen, dass es sich
bei all diesen Forderungen für die Frau nicht darum handelt,
sich in einen Gegensatz zum Manne zu stellen, sondern darum,
dass sie als notwendige Ergänzung an seine Seite treten möchte.

ZÜRICH. FRAU J. BOSSHARDT-WINKLER.

DD

L'ÉVOLUTION DU CONCEPT DE
SCIENCE CHEZ BRUNETIÈRE

II est fort probable, en tout cas fort possible, que Taine,
s'il avait vécu à notre époque, aurait pris, pour illustrer sa loi
des conditions, l'exemple frappant que lui aurait fourni Brunetière,
moraliste et penseur. Sans avoir même l'idée d'ajouter une page
à l'œuvre de Taine, je désire cependant faire comprendre comment

la conversion de Brunetière, et par là même son attitude
vis-à-vis de la science, sont le résultat du conflit qui dure depuis
si longtemps entre les deux Frances. Je ne remonterai pas
jusqu'à l'origine de la lutte, et me contenterai de donner un aperçu
aussi bref que possible de la situation depuis le milieu du siècle

92



passé, en me documentant dans la belle étude que M. Paul

Seippel a consacrée à cette importante question.

Jusqu'au milieu du XIXe siècle, l'attitude de la France rouge
avait été à peu près uniquement sceptique et négative; c'est
Auguste Comte qui lui donna une forme et une force nouvelles en
élevant la science à la hauteur d'un dogme et d'une religion. Les

Encyclopédistes du reste avaient pressenti la puissance que la
science devait acquérir et ils s'étaient donné comme tâche de

tracer le plan d'ensemble de l'édifice; c'est ce que nous trouvons
très nettement indiqué dans le „Discours préliminaire" de D'Alem-
bert. Mais là s'était bornée l'œuvre du XVIIIe siècle; c'est au

XIXe qu'il était réservé de dresser en face de la religion quelque
chose de positif. Et c'est précisément le fondateur du positivisme
qui accomplit cette œuvre-là et presque à lui seul; car la

plupart des philosophes français de la fin du XIXe siècle n'ont été

que les vulgarisateurs et les interprètes de ses idées.

Comte avait proclamé que l'humanité était parvenue à la
troisième et dernière étape: l'âge de la science, et que la méthode
expérimentale seule pouvait désormais donner réponse à toutes
les questions „qu'on peut légitimement se poser". Si Comte en
était resté là, il aurait sûrement eu pour lui l'approbation de

tous les savants authentiques, mais étant avant tout philosophe,
il abandonna bientôt le terrain de l'expérience pour échafauder
tout un système et fonder la religion de la science. Je n'ai pas
à faire voir ici les fautes, les erreurs et les ridicules de cette religion
nouvelle, qui avait pris à l'église catholique „ses formes autoritaires

les plus surannées et ses simulacres les plus dérisoires" et

qui niait „plus radicalement que nul n'aurait osé le faire auparavant

le principe de liberté qui est la source profonde de notre
vie morale, sociale et politique".

L'œuvre de Comte dans ce domaine se résume donc à avoir
remplacé Dieu par „la Science". Les progrès incessants de la

science ne font qu'accroître l'enthousiasme et la foi dans la
religion nouvelle. En 1848, Renan écrit „l'Avenir de la Science",
qu'on pourrait appeler la confession de foi de la religion
scientifique ; quarante ans plus tard, quand il publie son livre, il déclare

ne rien avoîr perdu de sa croyance, seulement sa conception s'est

93



épurée, il ne désire plus l'avènement d'une religion obligatoire et

universelle, qui ne serait que l'expression du fanatisme et de

l'ignorance des anciens jours. L'ami de Renan, Berthelot, est resté
convaincu au contraire que la religion scientifique est destinée
à remplacer toutes les autres.

„L'Origine des Espèces", parue en 1859, fut comme le

couronnement de l'édifice. La doctrine de Darwin pénétra tous les
domaines: l'art, la politique, la critique avec Taine surtout (Brune-
tière lui-même l'utilisa dans son „Evolution des Genres", comme
nous le verrons plus loin); le roman naturaliste se réclame de la

physiologie et Zola fut un des propagateurs les plus puissants et
les plus populaires de cette religion de la science qui devait
amener sur la terre le règne de la justice et de la bonté, en un
mot le bonheur! Il y a dans cette manière de considérer la vie
bien des utopies et des erreurs grossières, mais il y a aussi

une foi profonde et un désir ardent de soulager les misères
sociales, et à ce seul titre Zola a droit à notre admiration,
puisque cette foi l'a amené à prendre l'attitude courageuse que
l'on sait dans l'affaire Dreyfus. Malheureusement pour eux, les

adeptes de la religion scientifique et surtout Zola, qui ignorait
complètement les principes et les méthodes de la science, étaient
allés trop loin en annonçant, au nom de cette science, le paradis
terrestre. Il se produisit alors dans les esprits désillusionnés un
revirement, qui se signala par quelques conversions retentissantes:
celles de Coppée, Huysmans, Bourget et Brunetière. C'est à ce

moment-là aussi (dans les quinze dernières années du XIXe siècle)
qu'on proclama la „banqueroute de la Science"; mais aucune des

opinions qui furent émises à ce propos, ne fut plus remarquée
et ne fit autant de bruit que celle de Brunetière dans son fameux
article: „Après une visite au Vatican", paru dans la Revue des
deux Mondes, le 1er janvier 1895. Avant de l'étudier en détail, il
sera, je crois, intéressant d'examiner l'attitude de Brunetière vis-
à-vis de la science, avant sa conversion.

* *
*

En 1867, après dix-sept ans de vagabondage involontaire dans
toutes les parties de la France, Brunetière arrivait à Paris pour

94



y préparer son baccalauréat. Mais les cours du lycée l'intéressaient

beaucoup moins que les conférences de Taine sur l'art, les

visites aux musées, les séances au théâtre et les lectures
philosophiques comme „l'Origine des Espèces" qui venait d'être traduite
en français; aussi ne faut-il pas s'étonner s'il échoua à l'examen.
Ses projets d'avenir ainsi renversés, Brunetière se trouvait seul

et privé de toutes ressources dans la grande ville. La guerre
éclatant à ce moment-là, il s'engagea pour défendre Paris; mais

une fois la paix signée, il se retrouva dans la même situation
précaire et dut se résoudre à entrer dans un collège comme
répétiteur, malgré tout ce qu'il y avait là de pénible pour un esprit
fier et indépendant comme le sien.

Outre les langues, la littérature et la philosophie, Brunetière
enseigna au lycée Lelarge, avec son ami et collègue Paul Bourget,
les mathématiques et la chimie. C'est à ces années que Brunetière

doit cette vaste érudition, qui devait lui donner plus tard
tant d'autorité. Ne faisant pas ici la biographie de Brunetière, je
n'ai pas à dire comment il devint collaborateur, puis secrétaire
et enfin directeur de la Revue des deux Mondes; je n'ai pas à

parler non plus de la première partie de sa carrière d'écrivain,
consacrée presque exclusivement à des travaux de critique
littéraire. 11 y a pourtant dans cette période une œuvre à signaler
parce qu'elle marque la première étape de Brunetière dans

sa lutte contre la science: c'est le „Roman naturaliste", paru
en 1875 dans la Revue des deux Mondes, publié en 1883 et

couronné par l'Académie. Brunetière proteste contre la tendance
du naturalisme à détruire la foi de l'homme en lui-même, à expliquer

le monde et l'homme sans surnaturel et cela sous l'influence
des systèmes philosophiques et scientifiques. 11 condamne cette
tendance au nom du libre arbitre, au nom de l'intelligence, dans

laquelle les naturalistes ne voulaient voir qu'un effet de la fatalité.

C'était cependant plus encore au nom de la littérature qu'à
celui de la morale que Brunetière protestait; il souffrait de voir
ses contemporains s'éloigner de cet idéal esthétique qu'il s'était
fait dans la compagnie des classiques. Nous remarquons aussi,
en passant, que la valeur morale d'une œuvre prendra de plus
en plus d'importance dans la critique de Brunetière et qu'elle
finira même par se substituer à la valeur littéraire.

95



Mais pendant que Brunetière était en train de lutter contre
le naturalisme, c'est-à-dire contre la science appliquée à la

littérature, il commençait déjà à construire son œuvre de critique
basée sur la doctrine de l'évolution. Et c'est un spectacle un peu
étonnant de voir Brunetière faire des emprunts à la science dont
il allait déclarer la banqueroute. Quand on a un peu pratiqué
Brunetière, on ne s'étonne pas de ces contradictions qui ne sont
souvent qu'apparentes, comme il l'a montré souvent en répondant
aux critiques qu'on lui adressait. On a aussi un peu de peine à

concilier les idées de Brunetière sur l'importance de la tradition
avec sa doctrine de l'évolution. Je voudrais pouvoir montrer tout
ce qu'il y a d'artificiel dans cette doctrine de l'évolution des

genres; cependant pour éviter toute digression, je renvoie aux
pages très justes que Pellissier a consacrées à la critique de Brunetière

dans son „Mouvement littéraire contemporain". Pellissier
avait-il raison en disant que Brunetière n'était devenu évolution-
niste que pour se créer „une place à soi dans la critique,
inaugurer après Taine une époque nouvelle; et que cette légitime
ambition le séduisit"? Brunetière doit du reste s'être rendu compte
lui-même du côté faible de sa méthode, puisqu'il n'a jamais
publié, ni même écrit la suite de son „Evolution des Genres",
dont il annonçait en 1891 quatre volumes et où il voulait exposer
sa doctrine. On a dit à ce propos que Brunetière avait reconnu
qu'il s'était engagé dans une impasse; il aurait senti à ce moment
la science, qu'il empruntait à Darwin et à Haeckel, lui échapper
et cela l'aurait engagé à proclamer lui aussi la faillite de la
science (Darlu: Revue de métaphysique et de morale 1898.

„De M. Brunetière et de l'Individualisme"). Cet abandon forcé
du système de critique, qui devait lui donner sa place bien à

part dans la littérature, est peut-être en effet pour quelque chose
dans sa haine de la science; à moins que ce ne soit justement
le contraire, c'est-à-dire que sa conversion et par conséquent
sa proclamation de la faillite de la science aient déterminé
chez lui l'abandon de la doctrine évolutive appliquée à la
littérature.

Quoi qu'il en soit, Brunetière était, dépuis bien des années

déjà, travaillé par cette idée de la faillite de la science. En 1889,
probablement pendant la période même où il composait son

96



premier volume de „l'Evolution des genres", il écrivait dans un
article de la Revue des deux Mondes (Questions de morale,
septembre 1889) la page significative que je transcris ici. C'était à

propos du „Disciple" de Bourget, attaqué par Anatole France et

un auteur anonyme de la Revue encyclopédique; Brunetière réfute
dans son article ces critiques et défend la thèse soutenue par son
ami de la responsabilité morale d'un écrivain.

„Je vais vous dire, moi, ce que je pense des droits de la science et
de la vérité. Car on croirait, à vous entendre, que la superstition de la
„Science" doive remplacer parmi les hommes celle des dieux tombés
Cette erreur ne tire pas à grande conséquence et — soit dit sans blesser
personne, comme d'ailleurs sans méconnaître la grandeur de la science —
il suffit que, depuis 6000 ans, tant de progrès accomplis ne nous aient pas
fait avancer d'un pas dans la connaissance de notre origine, de notre
nature, de notre fin. Or aussi longtemps que la science n'aura pas de réponse
à ces questions, elle ne sera, comme les „religions" qu'elle croit avoir
remplacées, que ce que Pascal appelle un „divertissement", il veut dire une
manière de nous empêcher de penser aux seules questions qui nous
intéressent et de tromper le désespoir où nous plongerait autrement notre
impuissance de les résoudre. Dans ces conditions, je ne crains guère que
la science arrive jamais à cet empire universel qu'on lui promet toutes les
fois qu'elle remplace les diligences par les chemins de fer, ou la teinture
de colchique par le salicylate de soude; et rassuré de ce côté, je jouis
comme il convient à un homme du XIXe siècle des remèdes nouveaux
qu'elle me procure — quoique d'ailleurs on me dise qu'ils abrègent la vie —
de ma puissance qu'elle augmente, des distractions dont elle m'accable et
des vastes horizons qu'elle m'entr'ouvre."

On comprend, quand on examine bien cette page, à quel
point de doute et de scepticisme Brunetière était arrivé. Ayant
renoncé à sa foi en la science — à supposer qu'il l'ait jamais
eue — il était loin de se convertir à la religion chrétienne, dans

laquelle il ne voit encore qu'„une manière de nous empêcher de

penser aux seules questions qui nous intéressent et de tromper
le désespoir où nous plongerait autrement notre impuissance de

les résoudre". Si Brunetière affiche ainsi son scepticisme, c'est
bien le symptôme qu'il était entré dans la voie qui mène à la
conversion ou à l'incrédulité; mais déjà à ce moment-là (six
ans avant sa visite au Vatican), on voit de quel côté il tournera.
Dans le même article il dit encore; „s'il y a quelques parties
communes entre la science de la nature et la science de l'homme,
il y a pourtant en chacune d'elle quelque chose d'irréductible à

l'autre." Les questions morales ne sont pas pour lui de la

97



compétence des Lamarck, Darwin ou Hseckel, mais bien d'une élite
de penseurs dans laquelle il laisse la plus grande place aux
croyants. 11 reprend cette idée en 1891 dans un article de la Revue
des deux Mondes intitulé „Science et Morale", mais avec beaucoup

plus d'âpreté et d'insistance, surtout quand il dit: „Je ne
dirai pas que la science soit immorale — je le dirais si je le
voulais — mais ce qui n'est pas douteux, c'est que, s'il existe en

quelque lieu du monde une antinomie radicale, irréductible,
inconciliable, c'est entre la science et la moralité". Et il s'explique
en réfutant Spinoza qui voulait „expliquer toutes choses, quelles
qu'elles soient, par une seule et même méthode", et en montrant

que si la considération de la cause finale doit être
souveraine en morale, elle est au contraire incompatible avec le progrès

scientifique; par conséquent la morale et la religion n'ayant
pas de commune mesure, les travaux scientifiques n'auront
aucune sorte d'utilité pour la morale. Voilà l'inflexibilité et

l'intransigeance, avec lesquelles Brunetière tire ses conclusions.
Ces coups d'épingle de Brunetière à la science n'avaient

guère été remarqués dans le monde scientifique, en tout cas ils
n'avaient pas suscité de luttes; mais quand, le 1er janvier 1895,
Brunetière publia son retentissant article „Après une visite au

Vatican", les savants s'émurent en voyant une personnalité aussi
éminente proclamer à son tour la „banqueroute de la Science".
Ce n'est en effet pas Brunetière qui le premier parla de faillite
de la science, comme on le croit généralement; les „revues des

jeunes" avaient déjà prononcé le mot avant lui. Seulement les

arguments de Brunetière, moins généraux et moins sonores,
étaient plus incisifs et plus redoutables.

11 commence par constater que la „Science", avec un grand
S, n'a pas tenu et est encore loin de tenir les promesses faites
en son nom par des hommes comme Renan; il reconnaît
toutefois, avec les savants, que Renan n'avait pas précisément

qualité pour faire des promesses au nom de la Science.
Puis serrant de plus près la question, il examine si les sciences

physiques et naturelles ont éclairé le mystère de notre origine
et de notre nature; si les sciences philologiques ont réussi à nous
montrer pourquoi le christianisme n'est pas sorti de la philosophie
grecque, dans laquelle les savants prétendaient qu'il était tout

98



entier, si elles ont fait entrevoir seulement que la Bible est un
livre comme un autre; si l'exégèse n'a pas abouti à soulever de

nouvelles raisons de douter plutôt que de croire; si enfin les

sciences historiques — „si ce sont des sciences" — nous ont
révélé „cette loi de l'histoire et dans quelle mesure nous y sommes
asservis". Cet examen amène Brunetière à proclamer les „faillites
partielles" de ces sciences. Ce qu'il reproche donc à la science,
c'est de ne pas nous avoir fourni même „un commencement de

réponse aux seules questions qui nous intéressent", et aux savants
d'avoir voulu remplacer par cette science si débile la religion,
qui nous donne une réponse à ces grandes questions. „La science

a perdu son prestige, et la religion a reconquis une partie du
sien" dit-il en terminant la première partie de son article. Ne
fallait-il pas la foi ardente et optimiste d'un néophyte pour écrire
une parole aussi téméraire! Les récents événements de France
donnent un beau démenti à cette affirmation.

Brunetière consacre la dernière partie de son article à nous
montrer sa conception du catholicisme, qui est pour lui la
religion la plus propre à avoir une action sociale et morale.
Plusieurs auteurs ont fait remarquer combien la conversion de
Brunetière avait été superficielle, dictée avant tout par des
considérations politiques et sociales (voir en particulier: Sageret, Les

grands Convertis, page 176) et ils ont mis très fortement en doute
sa sincérité. Ces personnes ont eu le tort, je crois, de prendre
„Après une visite au Vatican" pour une profession de foi, alors
que ce n'était que le commencement d'une évolution religieuse
et ne devait aboutir à la vraie conversion que plusieurs années
plus tard. Pour s'en convaincre, il suffit de lire successivement
l'article dont je parle et la conférence sur „les raisons actuelles
de croire" au cours de laquelle Brunetière prononça son mot
fameux: „Ce que je crois allez le demander à Rome."

Ce qu'il nous importe de retenir et de bien comprendre, c'est
l'habileté que Brunetière a montrée en parlant de „faillites
partielles" et en distinguant entre les vraies sciences (mathématiques,
physique, chimie) et les soi-disant sciences (physiologie,
anthropologie, psychologie); il ne veut pas ranger ces dernières parmi
les vraies sciences, parce que, réunies, elles formeraient un
ensemble puissant qui s'appellerait „la Science", dans laquelle les

99



savants engloberaient bientôt, par l'intermédiaire de la psychologie,
les „sciences morales". Or, justement, Brunetière ne veut pas que
la Science puisse s'ériger en maîtresse de la morale et de la

sociologie, car alors l'action de la religion, telle qu'il la conçoit,
serait réduite à rien. C'est ce qu'il a résumé plus tard dans une
formule ingénieuse qu'il appelle l'Equation fondamentale:

Sociologie Morale
Morale Religion

Sociologie Religion.

Dans toute la France intellectuelle, l'article de Brunetière fut
un véritable coup de tonnerre et pendant quelques mois, on ne
discuta plus que science et religion. Je ne puis entrer ici dans
les détails de ce long débat, dont on trouve un spirituel résumé
dans la Revue encyclopédique du 15 avril 1895. Je veux retenir
seulement la réponse de Berthelot: il conteste à Brunetière le

droit de dire qu'il n'y a pas de morale qui ne vienne d'une

religion.

„La morale humaine, pas plus que la science, ne reconnaît une
origine divine: elle ne procède pas des religions. L'établissement de ses
règles a été tiré du domaine interne de la conscience et du domaine externe
de l'observation. Ce sont au contraire les religions, ou, pour préciser davantage,

quelques unes d'entre elles et les plus pures qui ont cherché à prendre
leur point d'appui sur le fondement solide d'une morale qu'elles n'avaient
pas créée".

De la science elle-même et de sa prétendue faillite, Berthelot
ne dit presque rien, sinon que les savants n'ont jamais prétendu
posséder le dernier mot de l'Univers, mais qu'ils reconnaissent
au contraire toute l'étendue de „leurs ignorances." Ceci nous
amène à constater avec M. Seippel le malentendu qui a régné
d'un bout à l'autre de ce fameux débat. „En parlant de science,
M. Brunetière, aussi bien que ses plus notoires contradicteurs,
écrit M. Seippel, n'avait dans l'esprit que cette religion de la
science qui est, sous sa forme française, un dérivé du catholicisme

romain; il ne faisait qu'opposer un dogme à un autre
dogme, en réclamant pour le sien la priorité."

Les personnalités en présence nous expliquent du reste elles-
mêmes la confusion: ce ne sont en général pas des savants qui

100



ont pris la part la plus active à la discussion, mais bien des

philosophes; et quand les vrais savants s'en sont mêlés, c'était
en abandonnant le terrain de la science pure pour s'engager sur
le sable mouvant de la morale et de la sociologie.

A partir de 1895, Brunetière abandonne presque complètement

la critique littéraire, au grand regret des littérateurs, de

Lanson en particulier qui écrivait en 1903: „II faut souhaiter
qu'il revienne bientôt à l'histoire littéraire; s'il se donnait tout
entier à l'action politique, la perte pour la littérature ne serait

pas actuellement réparable1)". La perte en effet a été irréparable
puisqu'en 1906, Brunetière mourait sans avoir repris ses travaux
littéraires. Les dix dernières années de sa vie, Brunetière les a

mises au service de sa religion pour son pays; il s'en va par
toute la France, et même en dehors de France, en Belgique, en
Suisse romande, en Amérique, se faisant l'avocat de la religion,
„qui seule peut donner au monde la paix sociale" ; il veut ressusciter

l'idéalisme et en démontrer la nécessité humaine. Le titre
de quelques unes de ses brillantes conférences, qu'il a réunies dans
les „Discours de Combat" (trois vol.) et les „Questions actuelles"
nous dira suffisamment quelles étaient ses préoccupations: „La
Renaissance de l'idéalisme" (1896), „Le Besoin de croire" (1900),
„Les Difficultés de croire" (1904), „Les Motifs d'espérer" (1901),
„L'Action sociale du Christianisme" (1903) et bien d'autres
encore. Dans chacune de ses conférences, puis, quand il eut
perdu la voix, dans chacun de ses articles, on retrouve
Brunetière luttant contre la science, qui, jusqu'à la fin, a occupé une
place importante dans sa pensée. Seulement son attitude a un

peu changé. Délaissant de plus en plus le terrain de la théorie,
Brunetière transporte la lutte sur le terrain de la pratique, et cela

surtout dans la question de l'éducation et de l'instruction, où il

avait une certaine expérience. 11 signale en 1895 les dangers d'une
éducation purement scientifique, dont un des principaux est
„l'indifférence et l'incompétence de la science à l'égard des vérités
métaphysiques, morales et esthétiques". L'école dans laquelle
l'instruction scientifique deviendra souveraine, ne sera plus qu'un
foyer d'intolérance qui, „au lieu de perfectionner l'esprit humain,

>) G. Lanson. Histoire de la littérature française 1903.

101



commencera par le mutiler." Il faut donc restreindre l'enseignement

scientifique et rendre à l'enseignement moral la place qu'on
lui a enlevée à tort. Une fois de plus, nous retrouvons ce caractère

absolu de Brunetière, tout imprégné de tradition et d'autorité.
Je ne dirai rien ici de la „Moralité de la Doctrine évolutive",

un article de la Revue des deux Mondes de mai 1895, où
Brunetière explique combien „il est vain et fallacieux de vouloir tirer
une morale de la science en général et de la doctrine évolutive
en particulier". Je ne fais également que signaler comme très
intéressantes, dans la question qui nous occupe, les „Cinq Lettres
sur Ernest Renan", un chef-d'œuvre „d'éreintement" et la
conférence sur „les Difficultés de croire", qui au contraire, se fait

remarquer par un ton de modération dont Brunetière n'était pas
coutumier. Il n'affirme plus que la science soit en contradiction
avec la religion — comment la vérité s'opposerait-elle à la vérité?
— mais constate que s'il y a conflit, la faute en est aux
philosophes vulgarisateurs qui envisagent chacune des conquêtes de

la science comme une victoire sur la foi. „Quelques unes des

principales difficultés de croire, écrit-il, se tirent de l'impossibilité
prétendue de concilier les conclusions dernières de la science

positive avec les données fondamentales et essentielles de la foi...
Un miracle, comme la résurrection de Lazare, contrarie les lois
de la nature non pas en tant que nous les ignorons, mais au
contraire en tant que nous les connaissons et que nous les
connaissons pour être universelles, nécessaires, immuables. Et voilà
justement le conflit, la vraie difficulté. — Ce qu'en effet la science,
depuis 300 ans, a essayé de mettre hors de doute, c'est précisément

„la stabilité des lois de la nature" ; c'est l'impossibilité pour
Dieu même d'y déroger". Voilà les paroles mêmes que
Brunetière prononçait à Amsterdam le 9 mai 1904; elles font
comprendre combien sa conception avait changé, combien cette science,
qu'il déclarait en faillite en 1895, prenait à ses yeux d'importance
puisqu'il voyait en elle „une des principales difficultés de croire."
Brunetière ira plus loin encore, quand, dans une note ajoutée lors
de la publication de cette conférence, il dira: „II n'y a pas
d'opposition entre la science et la religion ; cela est vrai, et j'en suis
convaincu ; mais c'est à une condition, qui est qu'on ne demande

pas à la religion de décider des questions scientifiques et à la

102



science d'intervenir dans les questions religieuses." A moins de

renier une bonne partie de son œuvre, Brunetière ne pouvait pas
aller plus loin dans ses déclarations.

Un mois avant sa mort, dans sa préface aux „Questions
actuelles", il reconnaissait toutes les lacunes de ses nombreuses
études sur la science et la religion ; il déclare s'être quelquefois
mépris sur les termes, comme l'avait fait remarquer M. Seippel.
„Ce n'est pas, dit-il, la vraie science qui s'oppose de nos jours
à la religion, mais ce n'est pas non plus une fausse science, et
c'est seulement une science qui n'est pas de la science. La philologie,

l'exégèse, l'histoire ne sont pas des „sciences" et c'est tout
abusivement qu'on leur donne ce nom. 11 n'y a de „science" que
ce qui s'est vu au moins deux fois." Il est regrettable que
Brunetière n'ait pas songé plus tôt à se faire une définition de la
science, — même une définition aussi critiquable que celle-là —
cela lui aurait épargné le spectacle toujours un peu pénible de

se voir en contradiction avec soi-même.
C'est ainsi que dans cette „affaire" comme dans bien d'autres,

Brunetière est revenu de ses idées premières; le travail des
dernières années de sa vie semble avoir été de concilier des choses

qu'il avait commencé par déclarer incompatibles.
Que faut-il penser de ces contradictions si nombreuses de

l'œuvre du grand critique? Je ne vois pas pour ma part la
nécessité de conclure, — chacun pourra le faire pour lui-même:
M'étant borné dans ce travail à un exposé tout à fait objectif
des idées de Brunetière sur la science, pour ne pas me départir
de cette objectivité si commode, je me contenterai, pour terminer,
de citer la conclusion de Sageret, un anticlérical convaincu, à

son étude sur Brunetière:

„11 se moque des contradictions parce que sa nature est belliqueuse.
Nous le voyons terrasser aujourd'hui ses adversaires par un argument, il
les terrassera demain par l'argument contraire. L'arme aura changé,
l'ennemi non. Ainsi ce soldat, qui paraît versatile, ne le cède, en réalité,
à personne pour la défense opiniâtre de son drapeau.

11 est énergique, il a de la volonté, un caractère indomptable. La
certitude l'attire; il la prend parce qu'il la veut, et, pour la même raison,
il la garde. Certes, son intelligence joue un rôle dans la conservation de
ce trésor. Mais l'intelligence n'est pour lui qu'un instrument. Les
contradictions qu'elle lui montre dans les faits doivent disparaître si des intérêts
supérieurs l'exigent. Un instrument gênant a tort. On le redresse. En

103



M. Brunetière la volonté a maintes fois asservi l'intelligence, sans jamais
l'affaiblir d'ailleurs.

M. Brunetière est donc avant tout une force. L'emploi que cette force
fait d'elle-même est-il profitable?

Pour les libres-penseurs, oui. Ils ont beaucoup plus d'avantage à

lutter contre les hommes intelligents que contre les autres. Les autres ne
vous attaquent jamais par le défaut de votre cuirasse et vous permettent
ainsi de l'ignorer.

Pour l'Eglise, oui. Le catholicisme, hier encore, soutenait directement
la vérité historique de ses dogmes. Aujourd'hui nous le voyons insister
d'abord sur leur utilité sociale. La nouvelle position est bien moins difficile

à défendre, et nul ne l'aura mieux fortifiée que M. Brunetière.
Pour la critique, oui et non. Oui, tant que M. Brunetière en a fait,

non, quand il fait autre chose. On se souvient de ses combats en faveur
de l'impersonnalité en littérature et implicitement contre le cabotinage.
Cette campagne reste inachevée. Regrettons-le.

Et pour M. Brunetière lui-même? Cela ne nous regarde pas. J'estime
seulement qu'il faut lui savoir gré de sa conversion. Quand on trouve une
religion bonne pour les autres, il est permis de la trouver mauvaise pour
soi à condition de se taire; mais si l'on parle, qu'on se convertisse.
M. Brunetière a compris ce devoir. Qu'il l'ait accompli sans douleur pour
sa raison, je ne le crois pas ; cette douleur en tout cas rehausserait davantage

l'acte toujours courageux qui consiste à mettre sa conduite en accord
avec ses doctrines. A cet égard, comme à plusieurs autres, M. Brunetière
mérite l'admiration et l'estime."

On se rend bien compte, quand on voit avec quelle ténacité
Brunetière à défendu la religion, qu'une force grandissant de jour
en jour va s'opposant sans cesse à cette religion, et l'on
comprend qu'on s'en préoccupe et que tant de livres et de brochures
paraissant chaque année sous le titre „Science et Religion".
Malheureusement, dans presque toutes ces publications, on retrouve
la même confusion, qui a si longtemps égaré Brunetière, entre
la science et cette religion scientifique, qui veut supprimer la
religion, celle que nous croyons être la vraie. 11 ne s'agit plus
aujourd'hui de savoir, si l'on est catholique ou protestant, mais
bien croyant ou incrédule. Voilà pourquoi, moi protestant, je
ne me suis pas préoccupé d'étudier ce problème avec un
auteur protestant plutôt que catholique; j'ai voulu avant tout suivre
l'évolution de cette idée chez un des hommes les plus pénétrants
et les plus intelligents de notre temps. Et je suis certain que
Brunetière est précisément un de ces hommes-là.

NEUCHATEL. EDGAR RENAUD.

104


	L'évolution du concept de science chez Brunetière

