Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: L'évolution du concept de science chez Brunetiére
Autor: Renaud, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anlagen aufwenden. Dort liegt ihre Stdrke! Gerade bei uns,
wo die Frau ausser dem Hause eine weit wichtigere Rolle spielt
als frither, soll weibliche Auffassung und Gemiitsart in der Gesetz-
gebung, iiberhaupt in oOffentlichen Angelegenheiten des Volkes
mitbestimmend sein.

Wenn wir das verwickelte politische und volkswirtschatitliche
Leben von heute iiberschauen, so will es uns manchmal scheinen,
als ob sich der Mann nicht mehr allein darin zurechtfinde, als ob
auch fiir ihn — vielleicht gerade infolge der viel intensiveren Ein-
beziehung der Frauen in das Erwerbsleben — die Verhiltnisse so
kompliziert geworden seien, dass er sie nicht mehr vollstindig
tiberschauen und beherrschen kdnne. Viele Mdnner, gerade aus
den kaufméannischen und Gelehrten-Kreisen, kiimmern sich denn
auch gar nicht um den Staat und die Gemeinde — sie iiberlassen
sie denen, die von Natur aus mehr Interesse dafiir haben.

Wollten doch endlich alle — die mit uns einig sind und die
uns ablehnend gegeniiberstehen — davon ausgehen, dass es sich
bei all diesen Forderungen fiir die Frau nicht darum handelt,
sich in einen Gegensatz zum Manne zu stellen, sondern darum,
dass sie als notwendige Ergdnzung an seine Seite treten mochte.

ZURICH. FRAU ]J. BOSSHARDT-WINKLER.

L’EVOLUTION DU CONCEPT DE
SCIENCE CHEZ BRUNETIERE

Il est fort probable, en tout cas fort possible, que Taine,
s'il avait vécu a notre époque, aurait pris, pour illustrer sa loi
des conditions, I'exemple frappant que lui aurait fourni Brunetiére,
moraliste et penseur. Sans avoir méme I'idée d’ajouter une page
a I'ceuvre de Taine, je désire cependant faire comprendre com-
ment la conversion de Brunetiere, et par 12 méme son attitude
vis-a-vis de la science, sont le résultat du confilit qui dure depuis
si longtemps entre les deux Frances. Je ne remonterai pas jus-
qu’'a l'origine de la lutte, et me contenterai de donner un apergu
aussi bref que possible de la situation depuis le milieu du sigcle

92



passé, en me documentant dans la belle étude que M. Paul
Seippel a consacrée a cette importante question.

Jusqu'au milieu du XIXe siecle, I'attitude de la France rouge
avait €té a peu prés uniquement sceptique et négative; c'est Au-
guste Comte qui lui donna une forme et une force nouvelles en
élevant la science a la hauteur d'un dogme et d'une religion. Les
Encyclopédistes du reste avaient pressenti la puissance que la
science devait acquérir et ils s'étaient donné comme tiche de
tracer le plan d'ensemble de I'édifice; c'est ce que nous trouvons
trés nettement indiqué dans le ,Discours préliminaire“ de D’'Alem-
bert. Mais la s'était bornée l'ceuvre du XVIIIe siécle; c'est au
XIXe qu'il était réservé de dresser en face de la religion quelque
chose de positif. Et c'est précisément le fondateur du positivisme
qui accomplit cette ocuvre-la et presque a lui seul; car la plu-
part des philosophes francais de la fin du XIXe siecle n'ont été
que les vulgarisateurs et les interprétes de ses idées.

Comte avait proclamé que I'humanité était parvenue a la
troisieme et derniere étape: 1'dge de la science, et que la méthode
expérimentale seule pouvait désormais donner réponse a toutes
les questions ,qu'on peut légitimement se poser“. Si Comte en
était resté la, il aurait siirement eu pour lui I'approbation de
tous les savants authentiques, mais étant avant tout philosophe,
il abandonna bientOot le terrain de l'expérience pour échafauder
tout un systtme et fonder la religion de la science. Je n'ai pas
a faire voir ici les fautes, les erreurs et les ridicules de cette religion
nouvelle, qui avait pris a I'église catholique ,ses formes autori-
taires les plus surannées et ses simulacres les plus dérisoires“ et
qui niait ,plus radicalement que nul n'aurait osé le faire aupara-
vant le principe de liberté qui est la source profonde de notre
vie morale, sociale et politique“.

L'ceuvre de Comte dans ce domaine se résume donc a avoir
remplacé Dieu par ,la Science“. Les progrés incessants de la
science ne font qu'accroitre I'enthousiasme et la foi dans la reli-
gion nouvelle. En 1848, Renan écrit ,I’Avenir de la Science*,
qu'on pourrait appeler la confession de foi de la religion scien-
tifique ; quarante ans plus tard, quand il publie son livre, il déclare
ne rien avoir perdu de sa croyance, seulement sa conception s'est

93



épurée, il ne désire plus I'avénement d'une religion obligatoire et
universelle, qui ne serait que l'expression du fanatisme et de
I'ignorance des anciens jours. L'ami de Renan, Berthelot, est resté
convaincu au contraire que la religion scientifique est destinée
a remplacer toutes les autres.

»L'Origine des Espéces“, parue en 1859, fut comme le cou-
ronnement de I'édifice. La doctrine de Darwin pénétra tous les
domaines: I'art, 1a politique, la critique avec Taine surtout (Brune-
tiere lui-méme l'utilisa dans son ,Evoluticn des Genres“, comme
nous le verrons plus loin); le roman naturaliste se réclame de la
physiologie et Zola fut un des propagateurs les plus puissants et
les plus populaires de cette religion de la science qui devait
amener sur la terre le régne de la justice et de la bonté, en un
mot le bonheur! Il y a dans cette maniére de considérer la vie
bien des utopies et des erreurs grossieres, mais il y a aussi
une foi profonde et un désir ardent de soulager les miséres
sociales, et a ce seul titre Zola a droit a notre admiration,
puisque cette foi I'a amené a prendre l'attitude courageuse que
I'on sait dans l'affaire Dreyfus. Malheureusement pour eux, les
adeptes de la religion scientifique et surtout Zola, qui ignorait
complétement les principes et les méthodes de la science, étaient
allés trop loin en annoncant, au nom de cette science, le paradis
terrestre. Il se produisit alors dans les esprits désillusionnés un
revirement, qui se signala par quelques conversions retentissantes:
celles de Coppée, Huysmans, Bourget et Brunetiere. Clest a ce
moment-la aussi (dans les quinze dernieres années du XIXe sigcle)
qu'on proclama la ,banqueroute de la Science“; mais aucune des
opinions qui furent émises a ce propos, ne fut plus remarquée
et ne fit autant de bruit que celle de Brunetiére dans son fameux:
article: ,Aprés une visite au Vatican“, paru dans la Revue des
deux Mondes, le 1¢f janvier 1895. Avant de I'étudier en détail, il
sera, je crois, intéressant d’examiner l'attitude de Brunetiére vis-
a-vis de la science, avant sa conversion.

¥* *
*

En 1867, aprés dix-sept ans de vagabondage involontaire dans
toutes les parties de la France, Brunetiére arrivait a Paris pour

94



y préparer son baccalauréat. Mais les cours du lycée [I'intéres-
saient beaucoup moins que les conférences de Taine sur l'art, les
visites aux musées, les séances au théatre et les lectures philo-
sophiques comme ,1'Origine des Especes“ qui venait d'étre traduite
en francgais; aussi ne faut-il pas s'étonner s'il échoua a I'examen.
Ses projets d’avenir ainsi renversés, Brunetiere se trouvait seul
et privé de toutes ressources dans la grande ville. La guerre
éclatant a ce moment-1a, il s’engagea pour défendre Paris; mais
une fois la paix signée, il se retrouva dans la méme situation
précaire et dut se résoudre a entrer dans un college comme ré-
pétiteur, malgré tout ce qu'il y avait la de pénible pour un esprit
fier et indépendant comme le sien.

Outre les langues, la littérature et la philosophie, Brunetiére
enseigna au lycée Lelarge, avec son ami et collegue Paul Bourget,
les mathématiques et la chimie. C'est a ces années que Brune-
tiere doit cette vaste érudition, qui devait lui donner plus tard
tant d’autorité. Ne faisant pas ici la biographie de Bruneticre, je
n'ai pas a dire comment il devint collaborateur, puis secrétaire
et enfin directeur de la Revue des deux Mondes; je n'ai pas a
parler non plus de la premiere partie de sa carriere d'écrivain,
consacrée presque exclusivement a des travaux de critique litté-
raire. Il y a pourtant dans cette période une ceuvre a signaler
parce qu'elle marque la premiére étape de Brunetiere dans
sa lutte contre la science: c'est le ,Roman naturaliste“, paru
en 1875 dans la Revue des deux Mondes, publi€é en 1883 et
couronné par I'Académie. Brunetiére proteste contre la tendance
du naturalisme a détruire la foi de 'homme en lui-méme, a expli-
quer le monde et 'homme sans surnaturel et cela sous I'influence
des systemes philosophiques et scientifiques. Il condamne cette
tendance au nom du libre arbitre, au nom de l'intelligence, dans
laquelle les naturalistes ne voulaient voir qu'un effet de la fata-
lit€. C'était cependant plus encore au nom de la littérature qu'a
celui de la morale que Brunetiére protestait; il souffrait de voir
ses contemporains s'éloigner de cet idéal esthétique qu'il s'était
fait dans la compagnie des classiques. Nous remarquons aussi,
en passant, que la valeur morale d'une ceuvre prendra de plus
en plus d'importance dans la critique de Brunetiére et qu'elle
finira méme par se substituer a la valeur littéraire.

95



Mais pendant que Brunetiere était en train de lutter contre
le naturalisme, c'est-a-dire contre la science appliquée a la litté-
rature, il commencait déja a construire son ceuvre de critique
basée sur la doctrine de 'évolution. Et c’est un spectacle un peu
étonnant de voir Brunetiere faire des emprunts a la science dont
il allait déclarer la banqueroute. Quand on a un peu pratiqué
Brunetiere, on ne s'étonne pas de ces contradictions qui ne sont
souvent qu'apparentes, comme il I'a montré souvent en répondant
aux critiques qu'on lui adressait. On a aussi un peu de peine a
concilier les idées de Brunetiere sur l'importance de la tradition
avec sa doctrine de I'évolution. Je voudrais pouvoir montrer tout
ce qu'il y a d'artificiel dans cette doctrine de I'évolution des
genres; cependant pour éviter toute digression, je renvoie aux
pages trés justes que Pellissier a consacrées a la critique de Brune-
tiere dans son ,Mouvement littéraire contemporain“. Pellissier
avait-il raison en disant que Brunetiére n'était devenu évolution-
niste que pour se créer ,une place a soi dans la critique, in-
augurer aprés Taine une époque nouvelle; et que cette 1égitime am-
bition le séduisit“? Brunetiere doit du reste s'étre rendu compte
lui-méme du cOté faible de sa méthode, puisqu'il n'a jamais
publié, ni méme écrit la suite de son ,Evolution des Genres*,
dont il annongait en 1891 quatre volumes et ou il voulait exposer
sa doctrine. On a dit a ce propos que Brunetiere avait reconnu
qu'il s'était engagé dans une impasse; il aurait senti 8 ce moment
la science, qu'il empruntait a Darwin et a Hackel, lui échapper
et cela l'aurait engagé a proclamer lui aussi la faillite de la
science (Darlu: Revue de métaphysique et de morale 1898.
,De M. Brunetiere et de I'Individualisme*“). Cet abandon forcé
du systeme de critique, qui devait lui donner sa place bien a
part dans la littérature, est peut-étre en efiet pour quelque chose

dans sa haine de la science; a moins que ce ne soit justement
le contraire, c'est-a-dire que sa conversion et par conséquent

sa proclamation de la faillite de la science aient déterminé

chez lui I'abandon de la doctrine évolutive appliquée a la
littérature.

Quoi qu'il en soit, Brunetiere était, dépuis bien des années
déja, travaillé par cette idée de la faillite de la science. En 1889,
probablement pendant la période méme ol il composait son

96



'premier volume de ,I'Evolution des genres*, il écrivait dans un
article de la Revue des deux Mondes (Questions de morale, sep-
tembre 1889) la page significative que je transcris ici. C'était a
propos du ,Disciple“ de Bourget, attaqué par Anatole France et
un auteur anonyme de la Revue encyclopédique; Brunetiere réfute
dans son article ces critiques et défend la thése soutenue par son
ami de la responsabilité morale d’'un écrivain.

»Je vais vous dire, moi, ce que je pense des droits de la science et
de la vérité. Car on croirait, a vous entendre, que la superstition de la
wScience” doive remplacer parmi les hommes celle des dieux tombés . .
Cette erreur ne tire pas a grande conséquence et — soit dit sans blesser
personne, comme d’ailleurs sans méconnaitre la grandeur de la science —
il suffit que, depuis 6000 ans, tant de progrés accomplis ne nous aient pas
fait avancer d’un pas dans la connaissance de notre origine, de notre na-
ture, de notre fin. Or aussi longtemps que la science n’aura pas de réponse
a ces questions, elle ne sera, comme les ,religions“ qu’elle croit avoir
remplacées, que ce que Pascal appelle un ,divertissement®, il veut dire une
maniére de nous empécher de penser aux seules questions qui nous inté-
ressent et de tromper le désespoir oli nous plongerait autrement notre
impuissance de les résoudre. Dans ces conditions, je ne crains guére que
la science arrive jamais a cet empire universel qu’'on lui promet toutes les
fois qu'elle remplace les diligences par les chemins de fer, ou la teinture
de colchique par le salicylate de soude; et rassuré de ce coté, je jouis
comme il convient a2 un homme du XIXe siecle des remédes nouveaux
qu’elle me procure — quoique d’ailleurs on me dise qu'ils abrégent la vie —
de ma puissance qu'elle augmente, des distractions dont elle m’accable et
des vastes horizons qu’elle m’entr’ouvre.“

On comprend, quand on examine bien cette page, a quel
point de doute et de scepticisme Brunetiere était arrivé. Ayant
renoncé a sa foi en la science — a supposer qu'il I'ait jamais
eue — il était loin de se convertir a la religion chrétienne, dans
laquelle il ne voit encore qu',une maniére de nous empécher de
penser aux seules questions qui nous intéressent et de tromper
le désespoir ou nous plongerait autrement notre impuissance de
les résoudre“. Si Brunetiére affiche ainsi son scepticisme, c'est
bien le symptdOme qu'il était entré dans la voie qui méne a la
conversion . . . ou a l'incrédulité; mais déja a ce moment-la (six
ans avant sa visite au Vatican), on voit de quel cOté il tournera.
Dans le méme article il dit encore: ,s'il y a quelques parties
communes entre la science de la nature et la science de I'homme,
il y a pourtant en chacune d'elle quelque chose d'irréductible a
I'autre.“ Les questions morales ne sont pas pour lui de la

91



compétence des Lamarck, Darwin ou Haeckel, mais bien d'une élite
de penseurs dans laquelle il laisse la plus grande place aux cro-
yants. Il reprend cette idée en 1891 dans un article de la Revue
des deux Mondes intitulé ,Science et Morale“, mais avec beau-
coup plus d'apreté et d'insistance, surtout quand il dit: ,Je ne
dirai pas que la science soit immorale — je le dirais si je le
voulais — mais ce qui n'est pas douteux, c'est que, s'il existe en
quelque lieu du monde une antinomie radicale, irréductible, in-
conciliable, c'est entre la science et la moralité“. Et il s'explique
en réfutant Spinoza qui voulait ,expliquer toutes choses, quelles
qu'elles soient, par une seule et méme méthode“, et en mon-
trant que si la considération de la cause finale doit étre sou-
veraine en morale, elle est au contraire incompatible avec le pro-
gres scientifique; par conséquent la morale et la religion n’ayant
pas de commune mesure, les travaux scientifiques n'auront au-
cune sorte d'utilit¢ pour la morale. Voila linflexibilité¢ et I'in-
transigeance, avec lesquelles Brunetiére tire ses conclusions.

Ces coups d'épingle de Brunetiere a la science n'avaient
guére été remarqués dans le monde scientifique, en tout cas ils
n'avaient pas suscité de luttes; mais quand, le 1°¢" janvier 1895,
Brunetiere publia son retentissant article ,Aprés une visite au
Vatican“, les savants s'émurent en voyant une personnalité aussi
éminente proclamer a son tour la ,banqueroute de la Science“.
Ce n'est en effet pas Brunetiére qui le premier parla de faillite
de la science, comme on le croit généralement; les ,revues des
jeunes“ avaient déja prononcé le mot avant lui. Seulement les
arguments de Brunetiere, moins généraux et moins sonores,
étaient plus incisifs et plus redoutables.

Il commence par constater que la ,Science“, avec un grand
S, n'a pas tenu et est encore loin de tenir les promesses faites
en son nom par des hommes comme Renan; il reconnait
toutefois, avec les savants, que Renan n'avait pas précisé-
ment qualité pour faire des promesses au nom de la Science.
Puis serrant de plus prés la question, il examine si les sciences
physiques et naturelles ont é:lairé le mystére de notre origine
et de notre nature; si les sciences philologiques ont réussi a nous
montrer pourquoi le christianisme n’est pas sorti de la philosophie
grecque, dans laquelle les savants prétendaient qu'il était tout

98



entier, si elles ont fait entrevoir seulement que la Bible est un
livre comme un autre; si 'exégése n'a pas abouti a soulever de
nouvelles raisons de douter plutdt que de croire; si enfin les
sciences historiques — ,si ce sont des sciences* — nous ont ré-
vélé ,cette loi de I'histoire et dans quelle mesure nous y sommes
asservis“. Cet examen améne Brunetiére a proclamer les ,faillites
partielles“ de ces sciences. Ce qu'il reproche donc a la science,
c'est de ne pas nous avoir fourni méme ,un commencement de
réponse aux seules questions qui nous intéressent“, et aux savants
d'avoir voulu remplacer par cette science si débile la religion,
qui nous donne une réponse a ces grandes questions. ,La science
a perdu son prestige, et la religion a reconquis une partie du
sien“ dit-il en terminant la premiere partie de son article. Ne
fallait-il pas la foi ardente et optimiste d’'un néophyte pour écrire
une parole aussi téméraire! Les récents événements de France
donnent un beau démenti a cette affirmation.

Brunetiére consacre la derniére partie de son article a2 nous
montrer sa conception du catholicisme, qui est pour lui la reli-
gion la plus propre a avoir une action sociale et morale. Plu-
sieurs auteurs ont fait remarquer combien la conversion de Bru-
netiere avait €té superficielle, dictée avant tout par des consi-
dérations politiques et sociales (voir en particulier: Sageret, Les
grands Convertis, page 176) et ils ont mis trés fortement en doute
sa sincérité. Ces personnes ont eu le tort, je crois, de prendre
»Aprés une visite au Vatican“ pour une profession de foi, alors
que ce n'était que le commencement d’'une évolution religieuse
et ne devait aboutir a la vraie conversion que plusieurs années
plus tard. Pour s’en convaincre, il suffit de lire successivement
I'article dont je parle et la conférence sur ,les raisons actuelles
de croire“ au cours de laquelle Brunetiere prononga son mot
fameux: ,Ce que je crois . . . allez le demander 2 Rome.*

Ce qu'il nous importe de retenir et de bien comprendre, c’est
I'habileté que Brunetiere a montrée en parlant de ,faillites par-
tielles“ et en distinguant entre les vraies sciences (mathématiques,
physique, chimie) et les soi-disant sciences (physiologie, anthro-
pologie, psychologie); il ne veut pas ranger ces derniéres parmi
les vraies sciences, parce que, réunies, elles formeraient un en-
semble puissant qui s'appellerait ,la Science“, dans laquelle les

99



savants engloberaient bient6t, par I'intermédiaire de la psychologie,
les ,sciences morales“. Or, justement, Brunetiere ne veut pas que
la Science puisse s'ériger en maitresse de la morale et de la
sociologie, car alors I'action de la religion, telle qu'il la congoit,
serait réduite a rien. Cest ce qu'il a résumé plus tard dans une
formule ingénieuse qu'il appelle I'Equation fondamentale:

Sociologie Morale
Morale Religion

Sociologie = Religion.

I

Dans toute la France intellectuelle, I'article de Brunetiere fut
un véritable coup de tonnerre et pendant quelques mois, on ne
discuta plus que science et religion. Je ne puis entrer ici dans
les détails de ce long débat, dont on trouve un spirituel résumé
dans la Revue encyclopédique du 15 avril 1895. Je veux retenir
seulement la réponse de Berthelot: il conteste a Brunetiere le
droit de dire qu'il n'y a pas de morale qui ne vienne d'une
religion.

»La morale humaine, pas plus que la science, ne reconnait une
origine divine: elle ne procede pas des religions. L’établissement de ses
régles a été tiré du domaine interne de la conscience et du domaine externe
de I'observation. Ce sont au contraire les religions, ou, pour préciser davan-
tage, quelques unes d’entre elles et les plus pures qui ont cherché a prendre
leur point d’appui sur le fondement solide d’'une morale qu’elles n’avaient
pas créée”.

De la science elle-méme et de sa prétendue faillite, Berthelot
ne dit presque rien, sinon que les savants n'ont jamais prétendu
posséder le dernier mot de I'Univers, mais qu'ils reconnaissent
au contraire toute I'étendue de ,leurs ignorances.“ Ceci nous
ameéne a constater avec M. Seippel le malentendu qui a régné
d'un bout a 'autre de ce fameux débat. ,En parlant de science,
M. Brunetiére, aussi bien que ses plus notoires contradicteurs,
écrit M. Seippel, n'avait dans l'esprit que cette religion de la
science qui est, sous sa forme francaise, un dérivé du catholi-
cisme romain; il ne faisait qu'opposer un dogme a un autre
dogme, en réclamant pour le sien la priorité.“

Les personnalités en présence nous expliquent du reste elles-
mémes la confusion: ce ne sont en général pas des savants qui

100



ont pris la part la plus active a la discussion, mais bien des
philosophes; et quand les vrais savants s’en sont mélés, c'était
en abandonnant le terrain de la science pure pour s’engager sur
le sable mouvant de la morale et de la sociologie.

A partir de 1895, Brunetiére abandonne presque compléte-
ment la critique littéraire, au grand regret des littérateurs, de
Lanson en particulier qui écrivait en 1903: Il faut souhaiter
qu'il revienne bientdt a I'histoire littéraire; s’il se donnait tout
entier a l'action politique, la perte pour la littérature ne serait
pas actuellement réparable })“. La perte en effet a été irréparable
puisqu'en 1906, Brunetiere mourait sans avoir repris ses travaux
littéraires. Les dix derniéres années de sa vie, Brunetiere les a
mises au service de sa religion pour son pays; il s'en va par
toute la France, et méme en dehors de France, en Belgique, en
Suisse romande, en Amérique, se faisant I'avocat de la religion,
»qui seule peut donner au monde la paix sociale“; il veut ressus-
citer I'idéalisme et en démontrer la nécessité humaine. Le titre
de quelques unes de ses brillantes conférences, qu'il a réunies dans
les , Discours de Combat“ (trois vol.) et les ,,Questions actuelles
nous dira suffisamment quelies étaient ses préoccupations: ,La Re-
naissance de l'idéalisme“ (1896), ,Le Besoin de croire“ (1900),
»Les Difficultés de croire“ (1904), ,Les Motifs d'espérer* (1901),
»,L'Action sociale du Christianisme“ (1903) et bien d’autres en-
core. Dans chacune de ses conférences, puis, quand il eut
perdu la voix, dans chacun de ses articles, on retrouve Bru-
netiere luttant contre la science, qui, jusqu'a la fin, a occupé une
place importante dans sa pensée. Seulement son attitude a un
peu changé. Délaissant de plus en plus le terrain de la théorie,
Brunetitre transporte la lutte sur le terrain de la pratique, et cela
surtout dans la question de I'éducation et de l'instruction, oir il
avait une certaine expérience. Il signale en 1895 les dangers d'une
éducation purement scientifique, dont un des principaux est ,l'in-
différence et l'incompétence de la science a I'égard des vérités
métaphysiques, morales et esthétiques“. L’école dans laquelle
I'instruction scientifique deviendra souveraine, ne sera plus qu'un
foyer d'intolérance qui, ,au lieu de perfectionner I'esprit humain,

) G. Lanson. Histoire de la littérature frangaise 1903.

101



commencera par le mutiler.“ Il faut donc restreindre l'enseigne-
ment scientifique et rendre a lI’enseignement moral la place qu'on
lui a enlevée a tort. Une fois de plus, nous retrouvons ce carac-
tere absolu de Brunetiére, tout imprégné de tradition et d'autorité.

Je ne dirai rien ici de la ,Moralité de la Doctrine évolutive“,
un article de la Revue des deux Mondes de mai 1895, ou Bru-
netiere explique combien ,,il est vain et fallacieux de vouloir tirer
une morale de la science en général et de la doctrine évolutive
en particulier. Je ne fais également que signaler comme trés
intéressantes, dans la question qui nous occupe, les ,,Cinq Lettres
sur Ernest Renan“, un chef-d’ceuvre ,d’éreintement“ et la con-
férence sur ,les Difficultés de croire“, qui au contraire, se fait
remarquer par un ton de modération dont Brunetiere n'était pas
coutumier. [l n'affirme plus que la science soit en contradiction
avec la religion — comment la vérité s'opposerait-elle a la vérité?
— mais constate que s'il y a conilit, la faute en est aux philo-
sophes vulgarisateurs qui envisagent chacune des conquétes de
la science comme une victoire sur la foi. ,Quelques unes des prin-
cipales difficultés de croire, écrit-il, se tirent de I'impossibilité
prétendue de concilier les conclusions dernieres de la science
positive avec les données fondamentales et essentielles de la foi. ..
Un miracle, comme la résurrection de Lazare, contrarie les lois
de la nature non pas en tant que nous les ignorons, mais au
contraire en tant que nous les connaissons et que nous les con-
naissons pour étre universelles, nécessaires, immuables. Et voila
justement le conflit, la vraie difficulté. — Ce qu’en effet la science,
depuis 300 ans, a essayé de mettre hors de doute, c'est précisé-
ment ,la stabilité des lois de la nature“; c'est I'impossibilité pour
Dieu méme d'y déroger“. Voila les paroles mémes que Bru-
netiere pronongait a Amsterdam le 9 mai 1904; elles font com-
prendre combien sa conception avait changé, combien cette science,
qu'il déclarait en faillite en 1895, prenait a ses yeux d'importance
puisqu’il voyait en elle ,une des principales difficultés de croire.“
Brunetiére ira plus loin encore, quand, dans une note ajoutée lors
de la publication de cette conférence, il dira: ,Il n'y a pas d'op-
position entre la science et la religion; cela est vrai, et j'en suis
convaincu; mais c'est a une condition, qui est qu'on ne demande
pas a la religion de décider des questions scientifiques et a la

102



science d’intervenir dans les questions religieuses. A moins de
renier une bonne partie de son ceuvre, Brunetiere ne pouvait pas
aller plus loin dans ses déclarations.

Un mois avant sa mort, dans sa préface aux ,Questions
actuelles“, il reconnaissait toutes les lacunes de ses nombreuses
études sur la science et la religion; il déclare s'étre quelquefois
mépris sur les termes, comme I'avait fait remarquer M. Seippel.
»Ce n'est pas, dit-il, la vraie science qui s’oppose de nos jours
a la religion, mais ce n'est pas non plus une fausse science, et
c’est seulement une science qui n’est pas de la science. La philo-
logie, 'exégese, I'histoire ne sont pas des ,sciences“ et c'est tout
abusivement qu'on leur donne ce nom. Il n'y a de ,science“ que
ce qui s’est vu au moins deux fois.“ Il est regrettable que Bru-
netiere n'ait pas songé plus tot a se faire une définition de la
science, — méme une définition aussi critiquable que celle-la —
cela lui aurait épargné le spectacle toujours un peu pénible de
se voir en contradiction avec soi-méme.

C'est ainsi que dans cette ,affaire“ comme dans bien d’autres,
Brunetiere est revenu de ses idées premiéres; le travail des der-
niéres années de sa vie semble avoir été de concilier des choses
qu'il avait commencé par déclarer incompatibles.

Que faut-il penser de ces contradictions si nombreuses de
'ceuvre du grand critique? Je ne vois pas pour ma part la
nécessité de conclure, — chacun pourra le faire pour lui-méme:
M’étant borné dans ce travail a un exposé tout a fait objectif
des idées de Brunetiere sur la science, pour ne pas me départir
de cette objectivité si commode, je me contenterai, pour terminer,
de citer la conclusion de Sageret, un anticlérical convaincu, a
son étude sur Brunetiere:

»1l se moque des contradictions parce que sa nature est belliqueuse.
Nous le voyons terrasser aujourd’hui ses adversaires par un argument, il
les terrassera demain par l'argument contraire. L’arme aura changé,
'ennemi non. Ainsi ce soldat, qui parait versatile, ne le céde, en réalité,
a personne pour la défense opinidtre de son drapeau.

Il est énergique, il a de la volonté, un caractére indomptable. La
certitude l'attire; il la prend parce qu'il la veut, et, pour la méme raison,
il la garde. Certes, son intelligence joue un role dans la conservation de
ce trésor. Mais l'intelligence n’est pour lui qu'un instrument. Les contra-
dictions qu’elle lui montre dans les faits doivent disparaitre si des intéréts
supérieurs I'exigent. Un instrument génant a tort. On le redresse. En

103



M. Brunetiere la volonté a maintes fois asservi Pintelligence, sans jamais
I'affaiblir d’ailleurs.

M. Brunetiére est donc avant tout une force. L’emploi que cette force
fait d’elle-méme est-il profitable ?

Pour les libres-penseurs, oui. lls ont beaucoup plus d’avantage 2
lutter contre les hommes intelligents que contre les autres. Les autres ne

vous attaquent jamais par le défaut de votre cuirasse et vous permettent
ainsi de l'ignorer.

Pour I'Eglise, oui. Le catholicisme, hier encore, soutenait directement
la vérité historique de ses dogmes. Aujourd’hui nous le voyons insister
d’abord sur leur utilité sociale. La nouvelle position est bien moins diffi-
cile a défendre, et nul ne l'aura mieux fortifiée que M. Brunetiére.

Pour la critique, oui et non. Oui, tant que M. Brunetiére en a fait,
non, quand il fait autre chose. On se souvient de ses combats en faveur
de limpersonnalité en littérature et implicitement contre le cabotinage.
Cette campagne reste inachevée. Regrettons-le.

Et pour M. Bruneti¢re lui-méme? Cela ne nous regarde pas. J'estime
seulement qu’il faut lui savoir gré de sa conversion. Quand on trouve une
religion bonne pour les autres, il est permis de la trouver mauvaise pour
soi a condition de se taire; mais si l'on parle, qu'on se convertisse.
M. Brunetiére a compris ce devoir. Qu'il I'ait accompli sans douleur pour
sa raison, je ne le crois pas; cette douleur en tout cas rehausserait davan-
tage l'acte toujours courageux qui consiste a mettre sa conduite en accord
-avec ses doctrines. A cet égard, comme a plusieurs autres, M. Brunetiére
mérite I'admiration et I'estime.“

On se rend bien compte, quand on voit avec quelle tenacité
Brunetiere a défendu la religion, qu'une force grandissant de jour
en jour va s'opposant sans cesse a cette religion, et 'on com-
prend qu'on s’en préoccupe et que tant de livres et de brochures
paraissant chaque année sous le titre ,Science et Religion“. Mal-
heureusement, dans presque toutes ces publications, on retrouve
la méme confusion, qui a si longtemps égaré Brunetiére, entre
la science et cette religion scientifique, qui veut supprimer la
religion, celle que nous croyons étre la vraie. Il ne s’agit plus
aujourd’hui de savoir, si I'on est catholique ou protestant, mais
bien croyant ou incrédule. Voila pourquoi, moi protestant, je
ne me suis pas préoccupé d'étudier ce probléeme avec un au-
teur protestant plutdt que catholique; j'ai voulu avant tout suivre
I’'évolution de cette idée chez un des hommes les plus pénétrants
et les plus intelligents de notre temps. Et je suis certain que
Brunetiére est précisément un de ces hommes-la.

NEUCHATEL. EDGAR RENAUD.

ooo

104



	L'évolution du concept de science chez Brunetière

