Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1908-1909)

Artikel: Zwei Menschheitstragodien (zum Zircher Tolstoj-Gedenktag)
Autor: Wouest, Curt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bauernstil nach; sie wollen nichts sein als einfache Sachen ein-
facher Leute. Doch sind sie gediegen und schon. Solche ein-
fache Einrichtungen sollen wdhrend der Dauer der Ausstellung
mehrmals gewechselt werden.

Grosser Reichtum der Form bei seltener Stileinheit, welche
alles, von den grossen Linien des Raumes bis zu den Einzelheiten
und Gebrauchsgegenstinden, umfasst, ist das vornehmste Merkmal
dieser Ausstellung. Sie zeigt, dass schon eine grosse Zahl un-
serer Kunstindustrien die Grundsidtze der neuen Kunstgewerbe-
schule erfasst hat und ihnen nachlebt. Diese haben auch gelernt,
sich den Architekten unterzuordnen, die, wie es scheint, alle in
enger geistiger Fiihlung mit der dsthetischen Zentrale leben. Auch
das Ausland hat erkannt, dass die Schweiz anfdngt, kunstgewerb-
lich auf eigenen Beinen zu stehen. MoOge die Ziircher Raumkunst-
ausstellung jedem beweisen, dass es immer unnotiger wird, Ob-
jekte der Kunstarbeit auswérts zu kaufen.

ZURICH. DR ALBERT BAUR.
ooo

ZWEI MENSCHHEITSTRAGODIEN
(ZUM ZURCHER TOLSTO]J-GEDENKTAG)

Am 9. September sprach im Schosse des Lesezirkels Hottingen in
Ziirich Prof. Dr. Saitschick kluge, tiefdringende Worte iiber den seltsamen
Dichter und Weltweisen des Ostens. Im Anschluss daran spielte am Abend
das Ziircher Stadttheater Tolstoj's ergreifende Menschheitstragédie ,Die
Macht der Finternis“. Der die schmerzlichen Fesseln solcher Erkenntnis
menschlicher Tragik miihsam losende Zuschauer streifte wohl beim Zu-
sammensuchen seines geringen Wissens vom Leben die unendlich leidens-
volle und doch so lebensbejahende Gestalt des Goethe'schen Faust, Ohne
die tiefe Schlucht zu {ibersehen, die beide Werke von einander scheidet —
das eine das zu tiefst greifende Entwicklungsdrama des genialen Individu-
ums, das andere die Tragddie eines lediglichen Typus, eigentlich des Men-
schen iiberhaupt im Tolstoj’schen Sinne: aber nicht des tiefsten, edelsten,
gedachten Menschen, sondern des realen Durchschnittsbauern der russischen
Gegenwart — wird dennoch eine ndhere Gegeniiberstellung der beiden
Werke nicht ohne erkenntnisreichen Aufschluss iiber die Lehre des Lebens
ihrer grossen Schopfer sein, die beide die Naturen des Dichters und Welt-
weisen in sich vereinigten. —

Die erschiitternde Wirkung des Tolstoj’schen Dramas beruht auf der
zwingenden Wahrheit, womit der Dichter uns vom Menschen redet. Zu

34



tiefst dringt sein kiinstlerischer Intellekt in alle Abgriinde des Menschentums,
Haltlos erschiittert lauschen wir seinen Offenbarungen. Seine Lehre des
Lebens aber ist diese:

Gross ist die Macht der Finsternis. Wo wir einmal ihr nicht wider-
stehen, wird sie in unwiderstehlichem Zuge die Herrschaft iiber uns ganz
gewinnen und uns zugrunde richten. Nur unbarmherzige Preisgabe unserer
selbst, ohne Furcht vor den Menschen, dem &dussern Schicksal, das unser
wartet, kann unsere Seele retten: indem Gott dann barmherzig sein wird.
Mit dem verwirkten, verfehlten Leben aber siihnen wir unsere Schwiche,
der Macht der Finsternis nicht starr und iiberlegen entgegengetreten zu sein.

Also — dies ist der Schluss des Stiickes, den der Dichter zwar nicht
ausspricht, zu dem er uns aber selbst zu gelangen zwingt — stdrken wir
unsern Willen wider das Bose; das verniinftige Bewusstsein des Bdsen und
seiner zerstorenden Folgen wird uns wappnen. Meiden wir die Versuchungen,
trotzen wir allen Abweichungen vom geraden Weg der Tugend, ,des Ge-
setzes“, der unserer Vernunft erschlossen istt Wenn wir das tun, ist alles
gut. Alle Erdennot hat ein Ende. Wenn wir das aber nicht tun, ist unser
Untergang entsetzlich, das Leben sinnlos, verfehlt, verzweifelt.

Das ist Tolstoj’s Lehre. Ist der Mensch nun gut, braucht er nur zu
wollen, was seine Vernunft als gut erkennt, dann ist seine Lehre heilsam.
Ist aber die Tragik eines gebrochenen Willens im Menschen, ist Dante's
winferno* in ihm, schlummert Jago’s Wesen in Othello’s Brust, Mephisto’s
Wesen in Faust, ist iiberhaupt ein Sinn in den Worten des Nereus und
Proteus an Homunculus, Lessing’s in der ,Vorerinnerung“ zu seinem Frag-
ment ,Die Religion“; liegt eine tiefere Wahrheit in Hamlet’s Gestandnis
an Ophelia — ich bin selbst leidlich tugendhaft. Doch: wir sind ausge-
machte Schurken, alle! — dann muss Tolstoj’s Lehre erschiitternd sein.

Tolstoj glaubt nicht an das Inferno im Menschen. Zwar der Kiinstler
in ihm kann sich der Erkenntnis desselben nicht verschliessen: in seinem
Drama findet es auch eine Verkorperung, das zu den erschiitterndsten aller
Zeiten gehort. Doch die Not, das Entsetzliche dieser Erkenntnis musste
er iiberwinden, wenn anders er nicht an einem Zweck des Daseins ver-
zweifeln wollte, und so bildete sich bei ihm, wie bei jedem tiefen Menschen,
die echte Religiositdt. Er fiir sich fand den Glauben, dass diese Erkenntnis
nicht Notwendigkeit sei, dass nur das verniinftige Bewusstsein im Menschen
noch nicht erwacht sei. Stdrke dies erst aber den menschlichen Willen, sei
alle Erdennot zu Ende.

So laut, so bestimmt aber fordert er dies Erwachen der Vernunft, dass
sein hartes Urteil das immer wieder sinkende Menschentum treffen muss.
Er weiss keine Hilfe fiir den Fallenden. Er fordert das Befolgen des ge-
raden Weges des Guten. Unsere edelsten, tiefsten Menschen aber bekennen:
in uns ist das Inferno, ist Mephisto, ist schurkisches Wesen. Den geraden
Weg wandern wir nicht. Wo die Edelsten mit Freimut solches bekennen,
wer mochte sich da auf die Brust schlagen: doch, ich bin gut, ich folge

35



der Erkenntnis des Guten in meiner Vernunft? So miissten wir alle nach
Tolstoj’s Lehre verzweifeln, das Leben hassen, in Wiisten fliehn. Buddha’s
Lehre miisste uns als die hochste erscheinen: unser Sein ist siindhaft. So
lasst uns das Nichtsein verehren!

Doch eine andere Lehre steht in Goethe’s Faust. Nicht nur sitzt in
Faust’s Seele das Inferno mit {ibermadchtiger Gewalt, also dass Faust immer
fallt, die Macht der Finsternis hundertmal Gewalt iiber ihn bekommt: und
dennoch zdhit Faust zu den Erldsten, die sich immer strebend bemiihten:
nein, die ganze wundersame Tragddie gipfelt in einem Hohelied auf das
»Ewig Weibliche“, das rédtselhafte Wesen, das so unergriindlich scheint, und
doch so klar nichts anderes ist, als eben ein dem mannlichen Wesen eines
Thales scheinbar Feindliches, Entgegengesetztes, das des Thales Wiinsche
nach einem geordneten Dasein durchbricht, den Menschen hinausruft aus
einem ruhigen, harmonischen Alltag, hinaus auf die Wellen des Nereus, ihm
Not, Qualen, Siinde bringt. Dies alles aber muss der Mensch durchringen,
und wird er hundertmal scheinbar gebrochen und besiegt: er erwacht nur
vertieft und gefestigt aus aller Not mit neuem Willen zum Dasein, mit
neuer Erkenntnis vom Zwecke des Daseins aus den Banden der Finsternis.
Wo er am tiefsten leidet, am tiefsten besiegt war, auch am tiefsten gefestigt.
So ringt er sich durch zum Ziel des Lebens — was ihm aber dazu verhalf,
eben das war die reinigende, heiligende Kraft der Siinde, wenn nur die
Erkenntnis da ist und der Wille rein bleibt. Nicht, wie Tolstoj befiehlt:
dies sei Gesetz, darnach handle und lebe, sonst verfillst du der Finsternis.
Sondern: treibe auf den Wellen des Lebens, iiberwinde alle Not, alle Ge-
setze des Guten und Bosen. Dein heilig gliihend Herz wird alles selbst
vollenden. Durch Schmerz und Leid dringen wir zu immer tieferer Er-
kenntnis. Was wir die Not des Lebens schelten, zieht uns hinan.

Und nun wir Menschen einmal sind, wie unsere Edelsten, Grossten
frei bekennen, wie wir alle gestehen, wenn wir offen in unser Innerstes
blicken: wie anders steht vor uns solche Lehre, denn die Tolstoj's! Nicht
eine Verneinung des Lebens auch fiir uns: Nein, der Ermutigung, vertrau-
end zu durchleben Tag um Tag, alles Bitterste und Leidvollse und alles
Freudige. Alles, alles ist Leben, das Helle und die Finsternis: Eine Macht
der Finsternis aber gibt es nicht. ,Wer immer strebend sich bemiiht, den
konnen wir erlésen. Nur eines ist Tod: den Willen zur Erkenntnis, zum
Dasein nicht haben. Es ist nicht Siinde. Es ist nur kein Leben, zieht uns
nicht hinan. So redete Lionardo: Der hochste Zweck des Lebens ist die
hochste Erkenntnis. Und aus der hochsten Erkenntnis entspringt die
hochste Liebe. — Wer aber die kldrende, reinigende Wohltat des Schmerzes
nicht kennt, wird diese Worte nicht verstehen. Er kennt den Schmerz aber
auch nicht, drum auch nicht die Herzensnot nach Erkenntnis des tiefern
Zweckes des Daseins. Drum wird er nicht entbehren, wenn ihm diese
Worte nichts sagen.

Ein letztes: so wire Tolstoj’s Lehre und Goethe’s Weisheit so weit
von einander entfernt? Liegt nicht Tragik darin, dass zwei Menschen,

36



beide Kiinstler und Denker in einem, zu so anderm Ende kommen? Ist
nicht ihr Wollen und Suchen eines?

Hier setzen wir Lessing’s Worte, die er iiber Rousseau schreibt: ,ich
weiss nicht, was man fiir eine heimliche Ehrfurcht fiir einen Mann empfindet,
welcher der Tugend gegen alle gebilligte Vorurteile das Wort redet, auch
sogar alsdann, wenn er zu weit geht.* Kein Wort trifft besser auf Tolstoj.
Dann anderseits: ist im tiefsten Grunde Tolstoj’s Schluss so ferne von dem
Goethe’s? Auf Uberwindung kommt es beiden an, auf Uberwindung des
durch das Gesetz bestimmten Bosen dem einen, auf Uberwindung des Ge-
setzes und alles Lebens iiberhaupt dem andern. Wohl ist die Lehre eine im
Grunde getrennte und fiihrt weit auseinander in der Befolgung. Es sind zwei
innerlich fremde Menschen, die anders filhlen und denken. Eines aber ist
das Gemeinsame: beide streben nach etwas Hoherem, nach Vervollkomm-
nung, nach einem tiefern Zweck und Ende des Daseins. Nicht nur das
Eigene sollen wir im andern Menschen lieben. Ein Fremdes zu erkennen,
zu erfassen und zu lieben vertieft unser Dasein. Jeder neuen Erkenntnis
sind wir dankbar: sie bereichert und vertieft uns. So werden wir weiterhin

Tolstoj und Goethe verehren.
AARAU. CURT WUEST.

ogoo

DIE KULTURSTATTE LUZERN

Als Stadtluzerner und Ortsbiirger erlebt man im Ausland nur eine ge-
mischte Freude an seiner Heimat. Freilich anerkennt jeder, der einmal
eine Nacht in Luzern geschlafen hat, den Komfort und gewohnlich auch
die Schonheit der Landschaft, und die Stadtverwaltung zahlt piinktlich den
Biirgernutzen von 75—90 Fr. aus. Aber dafiir muss man sich fast téglich von
oben herab sagen lassen, dass man aus einer Hotelstadt stammt, oder gar
heimatschiitzlerisch verdchtliche Urteile iiber die bauliche Entwicklung mit-
anhoOren, denen man nur mit schlechtem Gewissen widersprechen kann.
Um so grosser ist die Genugtuung, wenn nun auch einmal die Kulturstitte
Luzern anerkannt wird. Hermann Kesser (Dr. Hermann Kaeser in
Ziirich) hat Luzern, den Vierwaldstittersee und den St. Gotthard in einer
Monographie zusammengefasst, die in der Sammlung ,Stédtten der Kultur®
bei Klinkhardt & Biermann in Leipzig erschienen ist. Die erste Freude
hdlt an, wenn man das Buch durchliest. Ein grosses Publikum bekommt
hier auf geistreiche und eindrucksvolle Weise zu horen, dass die Stadt, an
der es so leichthin vorbeizudenken pflegt, auch ein bedeutender Faktor
unserer Kultur ist.

Kesser gibt auch eine sehr richtige Definition der ,Kulturstitte“. Lu-
zern wird fiir alle dies bedeuten, die ,nach den Zusammenhingen von
Landschaft und Volk, nach dem Verhéltnis der Stiddte zu den Lindern,
nach der Vergangenheit der Berge und nach dem Schicksal der Strassen

37



	Zwei Menschheitstragödien (zum Zürcher Tolstoj-Gedenktag)

