
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1907)

Artikel: Le devoir de la sincérité

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DEVOIR DE LA SINCÉRITÉ.
La sincérité, chez l'homme considéré comme individu, dans

ses rapports avec d'autres individus, est une VERTU morale; pour
l'homme considéré comme être social, dans ses rapports avec
l'Etat et avec la société, la sincérité est un DEVOIR.

Sans doute il est souvent malaisé de distinguer entre
l'individu et l'être social ; cette difficulté est même si évidente que
je la constate simplement, une fois pour toutes, sans m'y arrêter;
je veux parler ici de l'homme être social et je laisse à chacun le

soin de décider des cas particuliers.
II y a d'autres questions préliminaires à examiner. Le manque

de sincérité est-il plus sensible en Suisse que dans d'autres pays?
Les opinions là-dessus sont évidemment fort diverses, selon les

tempéraments et les expériences personnelles; la discussion serait
irritante et ingrate; elle ne m'intéresse guère; par contre je pose
en fait que dans aucun pays le devoir de la sincérité n'est aussi

catégorique qu'en Suisse. „La vertu fonde les républiques et

l'honneur soutient les monarchies." Ce mot de Montesquieu
demeure éternellement vrai. Dans les monarchies, et même dans

les grandes républiques qui n'ont point derrière elles une histoire
séculaire, l'Etat est dirigé par quelques hommes, dont l'autorité et
les compétences sont considérables et qui peuvent lutter ainsi avec

énergie contre certains abus, contre certains individus malfaisants.
Dans notre petite république, aux institutions si profondément
démocratiques, c'est le peuple entier qui gouverne; il y a
collaboration de tous; la responsabilité de chaque citoyen en est
d'autant plus grande; le mensonge et le lâche silence sont un
crime contre l'Etat, contre le bien public.

Mais que faut-il entendre par sincérité? La question a son
importance. Nous confondons trop souvent la sincérité avec la

grossièreté, et vice-versa. D'une critique sincère et correcte dans

sa fermeté nous disons, quand elle nous est désagréable, qu'elle
est grossière ; et d'une attaque grossière, où la violence du mot
l'emporte sur la force de la conviction, nous disons, quand elle

satisfait une rancune, qu'elle est sincère. L'homme qui se tait
trop longtemps et qui n'exhale son sentiment que par accès, dans
des conversations fugitives, celui-là croit réparer sa lâcheté en

161



usant de mots plus gros que la chose; la grossièreté est un défaut

d'éducation, un manque de tact, une violence de mots, une
bravade de matamore; la sincérité, si vive et si désagréable qu'elle
puisse être à l'occasion, est un devoir qu'on accomplit, à ses

risques et périls, par la force d'une conviction.
La conviction est personnelle; elle n'implique pas la vérité

absolue, que personne ne saurait posséder. Chacun de nous a

sa vérité, variable dans le même individu, selon ses expériences
intimes, et selon le souci qu'il a des vérités d'autrui.

Ces questions préliminaires étant élucidées d'une façon
sommaire, je puis maintenant définir notre sujet: je parle de la
sincérité comme d'un devoir catégorique de chaque citoyen dans

une petite république, et par sincérité j'entends l'expression digne
et courageuse d'une conviction personnelle bien réfléchie.

* *
*

D'où provient le manque de sincérité? Est-il un fait de la

„méchanceté" humaine? Dût-on me reprocher un optimisme
exagéré, je dirai que les méchants me semblent beaucoup moins
nombreux qu'on ne le croit généralement; les hommes vraiment
méchants sont des phénomènes morbides, à combattre comme
tels; mais le plus souvent la méchanceté humaine est faite d'ignorance

et de lâcheté; elle est passive beaucoup plus qu'active;
elle contrarie ainsi la collaboration de tous, nécessaire au Bien,
et favorise au contraire la tyrannie brutale de quelques méchants.
Le Bien rayonne au loin par le courage des martyrs; le Mal s'impose

par la peur des victimes. La puissance de Marat et de Robespierre

n'est pas dans leur génie; elle est dans la couardise de la
Convention.

Le manque de sincérité est donc tout d'abord une faiblesse
personnelle, faiblesse physique et myopie intellectuelle. Dans la
vie de tous les jours, le souci d'un petit gain présent fait renoncer
à la sincérité qui assurerait à la vie entière le trésor de la liberté;
l'un pense au pain quotidien, un autre à son avancement, un
troisième à sa réélection, et finalement tous se plient à la servitude

par habitude. C'est là le gros danger du système démocratique,
où chacun dépend de chacun; pour que cette solidarité soit
féconde, pour qu'elle soit une fraternité vers le Mieux et non dans

162



la médiocrité, le courage civique est indispensable. — Sans ce

courage, l'argent lui-même n'assure pas la sincérité; il apporte au

contraire des complications dont il faut triompher par un effort
redoublé; l'argent, comme but, est le pire des esclavages; comme

moyen, une délivrance. C'est une erreur que de ravaler la question

sociale à une question de salaires, à une lutte de classes;
elle est plus haute et trouvera tôt ou tard sa vraie formule; pour
le moment, et d'une façon très générale, je définis la question
sociale comme une lutte contre la servitude. En précisant cette

expression, par l'histoire, je vais pénétrer au coeur même du

problème de la sincérité.

* -*
*%•

Dès ses origines, l'humanité a toujours combattu, plus ou
moins consciemment, pour une plus grande liberté. Dans cette
lutte il est facile de constater, chronologiquement, une ligne ascendante

qui mène de l'émancipation du corps à celle de l'esprit et

de l'âme. L'humanité se délivre d'abord, autant que possible, de

la sujétion à la nature ambiante; elle sort par là de la nature
naïve et brutale, entre dans la civilisation, ce qui comporte
immédiatement d'autres servitudes des hommes entre eux (le droit du

plus fort, la caste, l'hérédité); ces servitudes sont combattues l'une
après l'autre; je ne mentionne que les phases les plus importantes:

la lutte contre l'esclavage et le servage, la lutte pour
l'indépendance nationale, la liberté religieuse (appelée trop tôt liberté
de pensée), les droits politiques, les droits économiques. Dans
cet effort séculaire, les races civilisées se relaient l'une l'autre
(Egyptiens, Grecs, Romains, Germains), et il semble même —
c'est une pure apparence — que chaque peuple ait à recommencer
des efforts déjà faits; cette seule question mériterait d'être étudiée
à part; je préfère insister sur deux autres faits qui entravent et

compliquent à l'infini l'évolution logique de l'émancipation humaine.
Remarquons d'abord que, dans cette lutte pour la liberté, il

s'agit tantôt de l'individu isolé et tantôt d'un groupe d'individus
(classe, nation). Or il y a entre l'individu et le groupe un
antagonisme logique: plus le groupe est uni et petit, et plus la
parcelle (individu) est liée, sujette; et vice-versa; chaque progrès
d'une part implique un recul de l'autre part; on retrouve ici le

163



système entrevu par Descartes pour le monde physique: la
matière compacte et la matière diffuse, alternances éternelles et
infinies dont notre terre n'est qu'un infime épisode. Dans le
domaine social qui nous occupe ici, les deux pôles donnés par la

nature sont l'homme et l'humanité; tous les groupements
intermédiaires ne sont que des formes de transition, variables autant
que nécessaires; transitions nécessaires, parce que l'individu humain
est sorti de la nature brute et qu'il n'y rentrera, comme humanité,
que par le chemin de la conscience et de l'art suprême. De là les

conflits perpétuels entre l'individu et le groupe; de là les „contradictions"

géniales d'un J. J. Rousseau, penseur et prophète mais non
pas historien ; et de là le rêve de tant de nobles esprits (comme
Reclus): le développement harmonieux de l'homme libre dans une
humanité libre. Cette envolée hardie dans l'avenir séduit l'anarchiste
ignorant qui s'imagine naïvement (quand il est sincère) supprimer
par une bombe une forme de transition nécessaire, ou le conscrit
réfractaire qui croit inaugurer le désarmement universel en

déposant son fusil. De pareils actes, enfantins ou criminels, punissables

à juste titre par le groupe, ne justifient en aucune façon
la condamnation des philosophes qui semblent y avoir poussé;
il n'y a pas contingence; le groupe est et ne peut être que dans
le relatif; le penseur est dans l'absolu. Qu'il se trompe ou non,
il paie chèrement la rançon de sa liberté: c'est la douleur de

voir l'ignorance gâcher ses idées, de voir l'instinct bestial

l'emporter sur la conscience humaine ; mais divine est son espérance
et sacrée sa fonction ici-bas.

Remarquons ensuite que chaque conquête de l'humanité a

toujours contenu en elle le germe des conquêtes suivantes; tout
se tient; le principe est toujours le même; mais les époques
diverses l'ont considéré sous des faces diverses. Ainsi s'explique

que le christianisme prétende contenir le socialisme, ou que d'autres
voient un rapport entre la Renaissance et la Réformation, ou entre
la Réformation et la Révolution. Il y a là beaucoup de vrai;
toutefois, pour ne reprendre qu'un seul exemple, le christianisme

a développé son action dans un domaine déterminé, il y a bâti

un système et ne saurait sortir de ce système pour en bâtir un

autre, dans un autre domaine. Les temps nouveaux veulent de

nouvelles révélations; et les formules jadis révolutionnaires per-

164



dent avec ie temps leur vertu active, sans perdre leur vérité; elles

se figent en se réalisant, même quand la réalisation demeure
incomplète. Or elle est toujours incomplète, ce qui contrarie
étrangement l'évolution, puisque chaque étape en avant suppose
tes étapes précédentes dûment accomplies. Nous constatons ici
un cercle vicieux: d'une part la conquête 4 demeure fragmentaire
parce que les conquêtes précédentes, 1, 2 et 3, qu'elle suppose
accomplies, sont fragmentaires elles aussi; et d'autre part la
première conquête ne pouvait être que fragmentaire, étant le

développement pratique et unilatéral d'un principe général dont
la synthèse nous échappe encore. La charité ne suffit pas à

extirper le servage tant que la notion de justice demeure incomplète;

la „tolérance" religieuse est incertaine tant qu'elle n'est pas
un respect des convictions; les droits politiques sont illusoires dans
la dépendance économique; et l'égalité économique n'apportera
pas encore la solution rêvée. Briserons-nous jamais ce cercle?
Arriverons-nous jamais au but, pareils à l'alpiniste qu'un dernier
effort amène sur la cime où il voit soudain converger tous les
versants? C'est le rêve suprême de Faust quand il s'écrie:

„Solch ein Gewimmel möcht ich sehn,
Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn.
Zum Augenblick dürft ich sagen:
Verweile doch, du bist so schön!"

* *
*

J'ai donné déjà deux raisons au manque de sincérité: l'une
individuelle et pour ainsi dire physique; l'autre générale et
historique; une troisième raison, également générale, est à chercher
dans la tendance actuelle à l'Etatisme.

L'idéal socialiste est de procurer, par l'élévation des salaires,

par la diminution du travail et d'autres moyens encore, une plus
grande „dignité de vie" au prolétariat; on reproche au socialisme
de travailler à cette émancipation par une méthode de servitude,
par le terrorisme des syndicats, par un appel constant à l'Etat
tout-puissant. Ces reproches sont justifiés, mais ne s'appliquent-ils
pas à tout notre système actuel? A l'idéal de l'Etat-nourricier,
n'ajoutons-nous pas l'Etat-gendarme, l'Etat-protecteur, l'Etat-
placeur, l'Etat-Mécène? Je constate un peu partout l'affaiblissement

des convictions individuelles et la croissance d'une inertie qui

165



en appelle en toutes choses à l'Etat-Providence; ce même Etat
qu'on trompe par de fausses déclarations d'impôts, doit faire le
bonheur de chacun. Et chacun s'en excuse sur l'exemple de son
voisin. Les réformes et les vérités nouvelles doivent être en quelque
sorte inoculées à l'école et imposées par des lois; l'école, qui
enseignait naguère une certaine somme de savoir élémentaire et

positif, devrait servir aujourd'hui à de multiples propagandes bien
intentionnées; les intentions les plus nobles, dont la noblesse
même exige le système de persuasion, recourent à la coërcition;
ie rappelle le fanatisme de plusieurs abstinents, de tous les abo-
litionnistes; n'a-t-on pas déjà proposé, au nom de l'hygiène,
d'exclure les tuberculeux de la société? Et tel qui lit ces lignes
ne s'étonne-t-il pas de ma protestation? — Ne sacrifions-nous
pas chaque jour à l'industrie des étrangers quelque chose de notre
liberté, de notre sincérité? Lors de l'affaire Leontieff n'a-t-on pas
osé dire, en plein tribunal, qu'une condamnation sévère s'imposait
pour rassurer les étrangers?! Cette énormité suffit à montrer la

profondeur du mal; il n'est particulier à aucun parti; c'est une
tendance générale. Espérons-nous donc arriver à la liberté sur
les chemins de la servitude?

* *
*

Ceux qui n'ont pas craint de suivre jusqu'ici mes développements

un peu abstraits n'ont qu'à examiner de ce point de vue
les faits essentiels des périodes historiques; même s'ils n'acceptent

pas ma synthèse, la réflexion et la contradiction n'en ont
pas moins leur valeur. Ce qui me semble ressortir avec clarté
de l'exposé précédent, c'est l'extrême complication de ce qu'on
appelle, d'un terme vague, la „question sociale" ; nous souffrons
encore de servitudes anciennes, sous d'autres noms, sous d'autres
formes: le servage n'a pas complètement disparu (c'est, pour ne
citer qu'un exemple, la question des domestiques); des faits récents

nous ont rappelé ce que valent l'indépendance nationale et la
tolérance religieuse; et nous savons comment on exerce, dans la
meilleure des démocraties, les droits politiques. Et pourtant d'autres
problèmes s'imposent déjà, dont nous avons le devoir de chercher
la solution! Ces problèmes seront traités ici même par des

personnes compétentes et peut-être l'une ou l'autre reviendra-t-elie

166



sur mes considérations générales. Or voici ce que je tiens à

dire à nos collaborateurs et à nos lecteurs: Toutes les
convictions réfléchies seront admises ici, quelle qu'en
soit la tendance, pourvu qu'elles vibrent d'un grand
souffle de sincérité.

En agissant ainsi, je ne crains pas de dire que nous faisons
une œuvre nouvelle, et je sais que nous nous heurterons à de

chères habitudes, à des partis pris; les expériences déjà faites
avec nos premiers numéros prouvent qu'il y a là un travail utile,
nécessaire à faire.

Dans les domaines de la science, de l'industrie et de l'art,
•notre petite Suisse accomplit un travail très respectable; mais
elle y est pourtant dépassée par d'autres pays. I! y a un domaine
où nous marchons certainement les premiers, à l'avant-garde des

peuples; c'est dans la vie civique, comme citoyens. Là est

notre force, notre grandeur, notre bienfait envers l'humanité. Un

grand homme d'Etat italien, Giuseppe Zanardelli, me disait un

jour, d'une voix vibrante de sincère enthousiasme: „Votre pays
est la cornue où s'élabore une constitution européenne", et Victor
Hugo s'est écrié: „La Suisse dans l'histoire aura le dernier mot."
Nous voulons mériter cette confiance, en travaillant sans cesse

au mieux.
Le chemin qui mène au mieux, partout mais surtout quand il

s'agit de la chose publique, c'est la discussion sincère. Or, en
dehors de la politique pure (où nous sommes très suffisamment
batailleurs), nous n'aimons guère la discussion; nous y sommes
malhabiles, par manque d'habitude, et nous nous en consolons
en déclarant la discussion un exercice inutile. Ce dédain est une
faute. Une discussion entre hommes intelligents est toujours
féconde, même quand elle n'aboutit pas à un accord; les idées

s'y précisent, se fortifient d'arguments nouveaux, et, quoi qu'on
dise, elles s'élargissent et se modifient, d'une façon considérable

quoique peu sensible au premier moment. L'amour-propre et,

plus encore, l'habitude d'une idée semblent créer d'abord des

cloisons étanches; et pourtant, au bout de quelques jours, de

quelques semaines, on découvre que l'idée d'autrui est venue
compléter la vôtre; elle y a déposé en germe la notion d'une autre
vérité, et ce germe va grandir, par un travail mystérieux de

167



l'inconscient; il vous surprendra un jour comme une révélation.
Même dans le cas où l'opinion d'autrui demeure pour vous une

erreur certaine, je dis que pour l'homme intelligent l'erreur est

encore un enseignement.

* *
*

D'où vient cette peur que nous avons de la discussion, ce

manque de curiosité, cette indifférence pour l'individualité d'autrui
et pour les idées générales, d'où vient en un mot cette étroitesse?
C'est la question que se posent tous les Suisses qui ont vécu à

l'étranger, qui y ont ouvert les yeux, et qui sont rentrés au pays
avec l'espoir de lui être utiles. Cette étroitesse est un résultat de

notre vie sociale, demeurée très en arrière de notre vie politique.
Et ce retard de la vie sociale s'explique par la petitesse du pays,

par ses divisions géographiques, cantonales, par son histoire,
par la modestie des villes, par plusieurs raisons qui disparaissent
rapidement, mais dont les effets subsistent, par habitude, comme
un cadre rigide et vide. Un savant suisse, qui connaît à fond sa
ville natale, en a écrit: „Dans une petite ville comme X
il faut savoir distinguer: la haute bourgeoisie, la riche bourgeoisie,
la bourgeoisie aisée, la bourgeoisie lettrée, la bonne bourgeoisie,
la moyenne bourgeoisie, la bourgeoisie pauvre, la petite bourgeoisie
et la basse bourgeoisie". Ami lecteur, quel que tu sois, n'est-ce

pas là ta ville aussi? Et cela n'est-il pas tristement ridicule pour
ceux qui ont couru le monde, la vie et l'histoire?

Nous nous étonnons que l'empereur d'Allemagne n'ait appris
que par la Zukunft les faits qui donnèrent lieu à un procès
retentissant; or nous avons chez nous des cas tout aussi étonnants;
sans doute, nos hommes politiques ont, comme en d'autres pays,
ce privilège d'être largement injuriés, mais, je l'ai déjà dit, l'injure
n'est pas la sincérité: et, en dehors de la politique pure, nous
avons des hommes connus, illustres (les uns à juste titre, d'autres
beaucoup moins), „influents" surtout, auxquels personne n'adresse
la critique dont ils seraient dignes ; leur cercle habituel les
entoure d'un respect fait de timidité, ou de crainte, et se dédommage
à leur insu par un dénigrement souvent immérité. Pour tant
d'archevêques de Grenade combien peu de Gil Blas! — Pourquoi

ne pas aborder de front, dans une discussion publique, telles

168



questions morales, sociales, artistiques ou scientifiques? Nous
entendons trop rarement l'avis des gens compétents; à propos
des hideux timbres-poste dont nous sommes gratifiés, il s'est
constitué à Zürich un comité anonyme de protestation; une
pétition en faveur du rétablissement des maisons de tolérance a
été lancée également par un comité anonyme, tandis que cette
question scabreuse mérite une discussion loyale; les idées
développées ici même par M. Gelpke, sur la navigation fluviale, se
heurtent au cantonalisme; est-ce une raison pour les passer sous
silence? Le travail scientifique de nos Universités n'est-il pas
menacé par une conception ultra-pratique et superficiellement
démocratique de la science?

Si petite que soit la Suisse, son importance parmi les peuples
de l'Europe ne fera que grandir, si, au lieu de se complaire dans

un passé glorieux mais bien passé, elle se conforme courageusement

aux conditions nouvelles d'une vie forcément renouvelée.
Un petit peuple peut être grand s'il pense grandement; la
République de Berne l'a prouvé. Notre idéal politique tournerait à la

spécialisation et s'épuiserait si nous ne l'élargissions pas par
une transformation de notre vie sociale. Que notre horizon
s'agrandisse au delà des castes et des cantons, au delà des idées
officielles et des hiérarchies bureaucratiques, que notre vie sociale
se renouvelle par la sincérité individuelle et donne essor à la
nation moderne, consciente de sa mission, forte de jeunesse et

d'espérance!
* -*

*

L'espérance! C'est elle qui m'a dicté les critiques qui
précèdent. Si je n'avais pas en mon pays une foi ardente, j'aurais
gardé pour moi la douleur des expériences. — „A quoi bon parler,
s'agiter, troubler par des inimitiés la quiétude de sa vie, puisque
le règne est à la force et que l'idéal avorte en médiocrités?"
Ainsi parle le sceptique, ainsi répètent les faibles. Mais pour
l'homme de foi, la douleur est féconde, la critique est œuvre
d'amour. Quand un peuple est sain, les périodes de dépression
sont aussi celles où s'élabore un idéal nouveau. On a dit souvent,
et avec raison, que la littérature révèle d'une façon tangible
l'état d'âme d'une génération ; or depuis plusieurs années je cons-

169



täte, dans tous les pays, un épuisement de la littérature; pour
ne prendre que la France, nous avions hier encore Victor Hugo,
Leconte de Lisle, Sully Prudhomme, Zola, Daudet, les de Gon-
court, Maupassant, Dumas fils, et Taine et Renan, tous morts et

non remplacés. Ceux qui semblaient appelés à les remplacer ont
accompli des évolutions curieuses: Les uns, par une brusque
conversion remettent en honneur des dogmes usés; d'autres,
découragés et même écœurés, se confinent dans la négation, se

plaisent à la satire destructrice; et d'autres encore, gâtés par le

succès, semblent tout simplement épuisés. Où est le Bourget de

Mensonges? le Mirbeau des Mauvais bergers? Le Descaves
des Emmurés? Les Rosny de l'Impérieuse bonté? le Rod
de Michel Teissier? le Paul Hervieu de l'Armature et de la

Course au Flambeau? Victimes de leur habileté du métier, ou
perdus dans le brouillard, ils ne savent plus dire le sérieux idéal

d'aujourd'hui et de demain. Le merveilleux artiste qu'est Anatole
France note, avec un sourire cruel, les contradictions du présent
et oublie trop ces paroles de son Jérôme Coignard: „Les vérités
découvertes par l'intelligence demeurent stériles. Le coeur est seul

capable de féconder ses rêves. 11 verse la vie dans tout ce qu'il
aime. C'est par le sentiment que les semences du bien sont
jetées dans le monde. La raison n'a pas tant de vertu. Il faut,

pour servir les hommes, rejeter toute raison, comme un bagage
embarrassant, et s'élever sur les ailes de l'enthousiasme. Si l'on
raisonne, on ne s'envolera jamais."

Cet épuisement de la littérature, qu'on a constaté déjà en
d'autres époques, signifie un recueillement. La forme nouvelle,
qu'on cherche à tâtons pour dire l'idée nouvelle, se trouvera;
déjà quelques jeunes apparaissent, qui déconcertent de vieilles

habitudes, mais qui s'affirmeront. — J'ai bonne confiance. Un
effort grandissant vers la sincérité nous délivrera de ces restes
d'anciennes servitudes dont je parlais plus haut; il faut briser ces

chaînes, si au lieu d'être traînés à la remorque, nous prétendons
agir. La solution de la question sociale, en tant qu'elle est économique

et législative, dépend des spécialistes; en tant qu'elle est

morale, chacun de nous peut y prendre part, en se faisant de la

sincérité un devoir. En précisant la conscience, en approfondissant

tous les problèmes de la vie morale, la sincérité impose

170



aussi le respect des convictions d'autrui, que nous n'avons pas
assez; elle change les querelles stériles en discussions fécondes.

Lors de cette Fête des vignerons de 1905 où le peuple vau-
dois s'est recueilli dans une heure de beauté, René Morax nous
a dit à tous;

Sème à pleine main
Le grain

Dans la bonne terre.
Espère,

Espère en demain,
Et va ton chemin
En semant le grain.

Nous voulons semer à pleine main. Si la semence est bonne,
elle germera tôt ou tard dans le cœur des hommes, au grand
soleil de vérité. e. BOVET.

BUNDES-ARCHITEKTUR.*)
Es ist eine unleugbare Tatsache, die sich jedem

klarblickenden Beobachter auf Schritt und Tritt aufdrängt, dass zurzeit
in unserer heimischen Architektur zwei Kunstauffassungen in
ernstem Kampfe miteinander ringen. Zunächst jene ältere Baukunst, die
durch klassische oder sonst formal streng ausgebildete Fassaden

Monumentalität anstrebt, und daneben die neuere Richtung, die

Bodenständigkeit predigt und durch Gruppierung, Massenverteilung,
farbige Behandlung, sowie durch sorgsame Mitbenützung aller
Besonderheiten der Bewohner und der Umgebung ihre
Hauptwirkungen zu erreichen sucht.

Die erstere, ältere Richtung führt ihre Entstehung in jene
Zeiten zurück, in denen die von kritisch arbeitenden Männern
geleiteten Gebildeten einmal mit ihren Blicken wie hypnotisiert
an der glänzenden Sonne der antiken Kunst haften blieben oder
darnach später durch die Schöpfungen eines Gottfried Semper
zu staunender Bewunderung für die Werke der italienischen
Renaissance hingerissen wurden. Der Gedanke einer universellen

*) Wir veröffentlichen in voller Erkenntnis einer dringenden
Notwendigkeit diesen Artikel eines unbeteiligten Verfassers.

Die Redaktion.

171


	Le devoir de la sincérité

