
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 7 (1912-1913)

Heft: 2

Artikel: Der Wille im Drama

Autor: Kienzl, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Kienzl, Der Wille im Drama 97

ob die Gestalten am Horizont in der überhandnehmenden Dämmerung ver-

schwämmen. Sie will eilen. Aber über die geheiligte Brücke will sie nicht

gehen; sie hält sich dessen für unwürdig. So eilt sie zurück und das Bord

hinunter, ins Wasser des Jordan. Ihres herbeieilenden Gefolges nicht achtend,

durchschreitet sie rasch die Flut, Demut und sehnsüchtige Entschlossenheit in
ihrem Blick. Mehr und mehr verflüchtigte sich indessen das Bild am

Abendhimmel. Nun die Königin auf das andere Ufer zukommt, lagern nur noch tiefrote

Wolken über den Felsen. Aber noch immer fühlt sie den gütigen Blick

des gekreuzigten Messias auf sich ruhen. Wie sie das Land betritt, nimmt sie

wahr, daß ihr Gänsefuß von ihr genommen ist. Sie erstaunt jedoch nicht
darüber: das alles hat seine Bedeutung für sie verloren; sie ist eine andere

geworden.

Nun warf die Dämmerung immer dunklere Schatten in das Jordantal;

dicht und dichter breitete sich die Nacht herab, während die Königin weiter

schritt. Doch durch die Baumkronen senken jetzt Lichter sich ihr entgegen. Weiße

Gewänder und Geschmeide blinken bei deren Schein. Salomo mit seinem

Gefolge ist es, der da der Königin entgegenkommt und nun in die Lichtung am

Ufer tritt. Zwei ruhige, entschlossene Augen blicken forschend in ein Paar
unergründlicher Träumeraugen; aber Salomo findet etwas anderes, als er nach

allen Erzählungen über die fremde Fürstin erwartet hatte. Gütig und sanft

sind bei ihr Blick und Stimme, und ihr Gruß: „Friede sei mit dir" kommt von
Herzen. Hat sie ihm doch eine Friedensbotschaft zu bringen, auf die sie sich

freut. Sie darf ihm verkünden, daß aus seinem Volke und aus seinem Stamme
der Heiland der Welt hervorgehen werde. Marg. Schwab

Der Wille im Drama
Von Hermann Kienzl

an sollte mit dem Anathema „unkünstlerisch" ebenso

vorsichtig sein, wie mit dem Dogma von der einzig echten

Kunst. Es ist gar vieles eine Weile lang für Kunst

ausgerufen und dann als ephemer fallen gelassen worden;

« ^ es ist gar vieles, weil es neuartig war, eine Weile lang
als Sakrileg verschrien und dann heilig gesprochen worden. Auch selbständige



98 Hermann Kienzl, Der Wille im Drama

Geister ändern ihre Urteile. Den geheimnisvollen Prozeß allgemeiner

Umwandlungen hat in einem halben Menschenleben jeder mehrmals erlebt. Und

auch die Geister, die jeweilig die Mode beherrschen, sind infiziert — und sie

zuerst und am stärksten — von dem bakteriologisch noch nicht gefundenen

Bazillus, der die Epidemie „Zeitgeist" verursacht. Möge also einer getrost

heute sein ehrliches „Ja" und morgen sein ehrliches „Nein" sagen, wenn er

nur auch gleichzeitig bescheiden beifügt: „Wie ich es sehe" oder: „Wie ich es

heute sehe".

Der Mensch auf seiner stolzen „Warte der Zeit" hat ein schwaches Auge.

Trotzdem sind die meisten so rasch bereit, apodiktische Marksteine zu setzen....
Ach, die Monumente aus Flugsand und die großen Totschlägerworte! Unsere

Schauspielverfasser scheuen nun endlich ein wenig die „^ros mots"; der einst

beliebte „Schurke" beispielsweise ist im Dialog rar geworden. Aber die

Literaten sind nicht leiser geworden. Im Gegenteil. Sie sind mehr denn je

die Päpste des Augenblicks. Das nennt man irrtümlich Impressionismus.
Das Wort bezeichnet eigentlich die bescheidenste Subjektivität. Der rechte

Impressionist (und ich halte ihn für den rechten Künstlerkritiker) will nicht

Theoretiker und Gesetzgeber sein. Er gibt sich vorurteilslos hin, läßt sich

vom persönlichen Eindruck belehren. Er hat ein empfängliches, gleichsam

ausdehnbares Ich! hat Organe, die auch das Fremde, Widerstrebende ins

Mitgefühl aufnehmen; die dem Willen und der Art des anderen (des Dichters)

dienen. Ein verstehender Vermittler ist er. Was er zunächst vorbehaltlos
übernommen hat, das erst prüft er an seiner Menschenkenntnis, Logik und

Überzeugung. Wer ein unduldsames Ich dem des Dichters von vornherein
entgegenstellt, ist ein eifernder Mönch.

In gewissen Fällen sollen wir Mönche sein. Wilde Kreuzzugsprediger.

Immer dann, wenn ein Wille, der neben der Kunst oder gegen die Kunst geht, sich

in die Kunst einschmuggelt. Man zolle dem tüchtigen Handwerk allen Respekt

(wie wenig gute Handwerker — leider — sind unter den Dramatikern!). Man
halte einen verläßlichen Handwerksmeister für nützlicher als einen ungeschickten

Künstler. Man sei kein Puritaner und sage zum Theater: „Lebe du und

laß leben!" Aber hier spreche ich von der Kunst. Und von den Schmugglern.

Also auf den reinen Willen käme es an. Das Gegenteil behauptet

Schopenhauer: Nur in der Moral gelte der gute Wille, in der Kunst ent-



Hermann Kienzl, Der Wille im Drama 99

scheide allein das Können. Das ist halbe Wahrheit und zugleich eine ganze

Unwahrheit. Natürlich kann nur der ein Kunstwerk schaffen, der kann, was er

will. Wenn einer zwar will (das heißt: wollen muß — das heißt: die

künstlerischen Gesichte und den Gestaltungstrieb hat) aber nicht oder nicht

vollkommen kann, so ist er ein Raffael ohne Hände. Immerhin eine Art
Raffael. Immerhin ein Künstlermensch. Im Eegenbilde sehen wir die

Nichts-als-Könner. Bleiben wir bei den Theaterstücken! Dramen gibt es,

die vielerlei Fähigkeiten und Fertigkeiten bekunden und denen, um Kunstwerke

zu sein, nur gerade der künstlerische Wille ihrer Schöpfer mangelt.

Nicht ein Wille als bewußter Vorsatz; vielmehr jener andere, der im Grunde

ein Müssen ist und den man ohne weiteres auch Eigentum oder Persönlichkeit

nennen darf.
Wie läßt sich denn ein künstlerischer Wille definieren? Theoretisch

überhaupt nicht. Aber sro880 moäo kann man bestimmte Wesenszüge beachten,

die einen unkünstlerischen Willen beweisen. Der Nichtkünstler als Dramatiker
bietet seine ganze Eeschicklichkeit auf, der Mode des Tages zu dienen; er

entwertet vielleicht sein Problem, opfert seine Psychologie, köpft sozusagen

seine Menschen, weil er mit solcher Selbstverleugnung auf sicheren Beifall
rechnet. Er will nicht den Durst seiner und irgendeiner Seele stillen, er

sucht vielmehr durch Spannung, durch äußerliche Überraschungen und

Erschreckungen, durch spekulativen Anreiz der sexuellen Triebe oder auf eine

andere Weise, die das theatralische Mittel zum Zweck macht, bloße

Nervenwirkungen zu erregen.

Vor gewissen Puritanern sei es deutlich wiederholt: Von solchen
Nervenwirkungen ist hier die Rede, die nur um ihrer selbst willen erregt
werden und von der absichtlichen Verwechslung von Mittel und Zweck. Denn

selbstverständlich ist jede Kunst sinnlich. Selbstverständlich sind die erregten
Nerven die Organe unserer Sinne, die Mittler der künstlerischen Eindrücke.

Und selbstverständlich ist dem Kunstwillen alles, durchaus alles zur Wahl
gestellt, was überhaupt in den Reichen der Wirklichkeit und der Phantasie

existiert, daß er es als Mittel zu seinem (oft unbewußten) Zweck gebrauche.

Die Tafel: „Verbotener Weg", die immer wieder die Dogmatiker aufrichten

wollen, hat für den Künstler eine unleserliche Schrift. Er läßt sich nichts

verbieten. Ihm befiehlt allein sein Wille (sein Müssen). Die Gesetze der



100 Hermann Kienzl, Der Wille im Drama

Menschen sind die seinen nicht. Was die Menschen Moral nennen, das kann

er zufällig im Kunstwerk erhöhen oder kann es zufällig im Kunstwerk mit
Füßen treten. Im Kunstwerk.

Dasselbe Ding, das hier Mittel des künstlerischen Willens war, ist ein

ganz anderes Ding, sobald es dort als Zweck behandelt wird. Darin
unterscheidet sich beispielsweise die Ethik Ibsens, die in seinen dramatischen
Kunstwerken als natürliche Frucht tiefgründig wahrer Menschengestaltung abfällt,
von der widerlichen Tendenzmache moralisierender Rührstücke. Selbst auf
die sogenannte „Technik" läßt es sich anwenden — wobei aber zu bemerken

ist, daß es überhaupt zwei grundverschiedene Arten von dramatischer Technik

gibt: Die eine ist ein innerer Bestandteil des künstlerischen Organismus, mit
diesem von der Wurzel auf gewachsen und von ihm wie von der Eigenart
des Dichters nicht kritisch zu lösen; die andere, die eigentliche Kunstfertigkeit,
kann sich am vorteilhaftesten dort geltend machen, wo der Kalkül des

Baumeisters, nicht aber die sprießende Natur das Werk schuf. (Man erinnere

sich an Schillers „Demetrius"-Fragment und an die Ergänzung durch Heinrich

Laube!)

In der „Sherlock Holmes"-Dramatik (sie ist unnötig verschrien, sie ist

nicht gar so schlimm, denn sie täuscht nicht künstlerische Ansprüche vor) ist die

Überraschung, die rohe Verblüffung das Alpha und Omega. Aber auch in
allen Komödien von Bernard Shaw reiht sich Überraschung an Verblüffung.
Shaw hat die niedrige Form des englischen Melodramas mit seinem persönlichen

Inhalt gefüllt. Doch hieße es seine Individualität gar sehr

unterschätzen, wollte man meinen, nur die Durchgeistigung einer schlechten Form

habe seinen originellen künstlerischen Stil gemacht und sein Zweck sei diese

spielerische Metamorphose. Nein, sie war nur das seinem Humor genehme

Mittel! Sein Stil ist ein Abdruck seines Wesens. Seinem Wesen entspricht

sowohl die ketzerische und pasquillante Weltanschauung, wie auch der Trieb,
die von anderen Augen nicht so deutlich wahrgenommene Sprunghaftigkeit

und Ungereimtheit der Menschen im dramatischen Bluffstil zu spiegeln. Das

ist Shaws Bedürfnis — nicht sein Vorsatz.

Unser lebendiges, wachsames Gefühl macht die gleiche Unterscheidung

an allem, was das graue Deutsch der Theorie ein „Moment im Drama" zu

nennen pflegt. Dieses Gefühl ist lebendig und wach, selbst wenn es sich nicht



Hermann Kienzl, Der Wille im Drama 101

Rechenschaft ablegt. Es ist — das Kunstgefühl. Eine heftig treibende Handlung,

eine starke Spannung im Drama muß nicht unbedingt die Innenwelt
beeinträchtigen. In Ibsens Schauspielen leben sich geheimste Seelenregungen restlos

aus, und dämmert unter der Oberwelt packender Begebenheiten das Reich der

unenthüllbaren Gewalten, die in unserem Blut herrschen. Und Shakespeare

— der Gestalter der lautesten Taten, der Löser der stillsten Rätsel! Aber ich

kenne einen Literatursnob, der findet Spannung und Handlung im Drama

einfach gemein. Man soll ihm trotzdem nicht etwa mit der Dramaturgie
heimleuchten, mein' ich; denn erstens gibt es keine gesetzliche Dramaturgie,
und zweitens wäre es nicht löblich, eine Einseitigkeit mit einer anderen
zu erschlagen. Wer da gesteht, daß ihm ein Tschechowsches Stilleben ohne

Handlung, ein subkutanes Maeterlincksches Gedicht ohne Spannung von der

Bühne herab im Innersten ergriff, der verleugnet nicht seinen Herrn und

Shakespeare; der erstreckt nur seinen Besitz über die mannigfaltigsten
Temperamente. Meinem Literatursnob (er ist ein Typus) war es nicht gegeben,

das, was in jedem Temperamente den Dichter macht: die Menschengestaltung,
die Jnnenschau, zu unterscheiden von den Mitteln des Dramatikers. Denn
die Erfindung einer spannenden Handlung ist, ob sie auch in vielen Fällen
gleichzeitig mit der Gestaltung vor sich gegangen sein mag, im höheren Sinne
auch nur ein Mittel. Allerdings nicht bloß das Mittel, mit dessen Hülfe
die Gestalten uns Zuschauern erschlossen werden, oft auch schon das Mittel,
auf dessen Hülfe die Phantasie des Dichters angewiesen war, als sie die

Gestalten entstehen liest. Das richtige Verhältnis von Mittel und Zweck wird
uns abermals an Beispielen der Verkehrtheit klar. Mit berechnendem Scharssinn

sind Handlung und Spannung in den wirksamen Theaterstücken Henry
Bernsteins ersonnen. Die offenbar nachgeborenen „Charaktere" mußten den

Konstruktionen gehorchen. Und diese wirksamen Stücke sind hohle Nüsse.

Auf unmittelbare Nervenwirkung waren die gruseligen Schauder- und

Eespensterstücke gerichtet, die zuweilen noch heute naive Gemüter durchrütteln,
so Raupachs „Müller und sein Kind". Aber die Geister der Verstorbenen oder

der leibhaftige Tod, die mit Bettlaken durch elende Albernheiten wandelten,

sind auch die „ehrlichen" oder imaginären Gespenster Shakespeares; sie

erscheinen im Himmelstraum von Hauptmanns sterbendem Hannele; und im

Jünglingssterbelied Hofmannthals („Der Tor und der Tod"). Diese Dich-



102 Georg Küeffer, Gedichte

tungen und die Schauderstücke haben unleugbar gemein, daß durch die

Verkörperungen übersinnlicher Vorstellungen außergewöhnliche sinnliche

Nervenwirkungen erzeugt werden. Aber in den Schauderstllcken ist's die banale Aus-

mllnzung des Aberglaubens' und in den Dichtungen ruft die scheiternde Macht
des Wortes in den höchsten Steigerungen des Gefühlslebens nach Ausdrucks-

sormen, die die reale Welt verweigert. Diese lyrischen Gespenster (es müssen

allerdings einige naive Geister Shakespeares ausgenommen werden) sind letzte

und äußerste Jnnenoffenbarungen; sie sind sinnlich-übersinnlich und

physischmetaphysisch wie die Musik. Ihre mächtigen Wirkungen auf unsere Nerven

gehen vom Gemüt des Dichters und von unserem Gemüt aus. Wäre dem

nicht so, wir würden sie als legendäre Spukgestalten verlachen; nur das
Gemüt, von dem sie kommen, erregen sie doppelt mit ihren sinnlichen

Nervenwirkungen.

Es gibt also kein Ding, keine Person, keine Handlung, Verwicklung und

Spannung, keine Nervenwirkung, kein sexuelles Problem, keine Moral oder

Unmoral, keinen Edelmut und keine Niedertracht im Drama, die unbedingt

künstlerisch oder unbedingt unkllnstlerisch sein müßten. Es ist nichts an sich

gut oder an sich böse in der Kunst. Es ist der Kunst nichts aufgetragen und

nichts verboten, es ist ihr kein menschlicher Bezirk verschlossen. Über Gut und

Böse im künstlerischen Sinn entscheidet allein der unbewußte Wille des

Schaffenden; seine Persönlichkeit. Entscheidet das Wollen, das Können, das

Müssen. Wohin die Dreifaltigkeit dieser drei Gewaltigen dringt, dort ist

geweihter Boden — und wäre es der bisher verachtetste Fleck Erde. Den

künstlerischen Willen hemmt keine Ästhetik, keine Überlieferung.

Gedichte von Georg Küeffer
Schöpfung

Es zuckte eine Kraft durchs Weltennichts. —
Sie glimmt als wie ein Flämmlein blauen Lichts.

Sie rollt sich flink um sich, schwingt einen Reif,
Und hinter ihr stäubt auf ein Schattenschweif.

Sie kreist, ein Riesenfeuerwerk, und zischt,

Sprüht Funken fort, steht still, verglimmt, erlischt.

Die Gluten fliehn sich, ziehn sich magisch an:
Und tausend Sterne rollen ihre Bahn.


	Der Wille im Drama

