
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 7 (1912-1913)

Heft: 12

Artikel: Tendenz in der Zunft

Autor: Mayer, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


718 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

Auf einem Heimweg
Die Wolken ziehen ruhig und gelassen

im Gold der Abendsonne — und verblassen.
Ein schriller Vogelschrei
tönt fernher übers Feld. Die Wälder dunkeln.

Im blauen Raum beginnt ein Stern zu funkeln.
Der Tag ist nun vorbei.
Still kommt die Nacht, und breitet über Wegen
und Feld und Wald die Hände wie zum Segen.

Tendenz in der Kunst
Von Adolf Mayer

„Die Qual des Daseins wäre unerträglich, wenn sich der

Mensch nicht zeitweilig von ihr befreite und der
Meduse, die ihn anschaut, lachend ein Schnippchen schlüge."

Adolf Müll er/Das griechische Drama.

st Tendenz erlaubt in der Kunst? — Wie verschieden wurde

diese Frage beurteilt — auch von einem und demselben

Kunstphilosophen zu verschiedenen Zeiten!
Natürlich steht sie in Beziehung zu der anderen, ob Stoff

oder Form die Hauptsache in der Kunst sei. Bedeutet doch

Tendenz immer eine Entscheidung zugunsten des Stoffes. Wer sich für die

Form entscheidet, der lehnt zugleich damit auch die Tendenzfrage ab. Wer das

Gegenteil tut, ist freilich noch nicht auf die Tendenz vereidigt. Aber der Stoff
kann, so wollen wir vorläufig sagen, wenigstens eine bestimmte Tendenz haben,
die Form niemals, es sei denn eine spezifisch ästhetische, die hier zunächst nicht
in Frage kommt.

In bezug auf die Wandlung') der Anschauungen aber können wir uns
an die Beispiele Konrad Langes halten, der die Frage neuerdings
besonders gründlich erörterte. Schiller gab bekanntlich seinem Jugenddrama
noch eine „Moral" mit auf den Weg. „Ich kann hoffen", sagt er in der Vorrede,

„daß ich der Religion und der Moral keine gemeine Rache verschafft

habe, wenn ich diese mutwilligen Schriftverächter (die Leute des großen
G e s ch m a ck s, die zu seiner Zeit ihren Witz auf Kosten der Religion spielen

') Die ästhetische Illusion im 18. Jahrhundert (Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine
Kunstwissenschaft I. S. 36).



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 719

ließen) in der Person meiner Räuber dem Abscheu der Welt überliefere". Noch

bekannter ist des jungen Titanen damalige Auffassung der Bühne als „moralische

Anstalt", die „einen Bund mit der Religion und den Gesetzen eingehen,

das Laster vor einen schrecklichen Richterstuhl reißen und durch die Anschaulichkeit

ihrer Darstellung tiefer und dauernder wirken müsse als Religion und

Gesetze".

Zehn Jahre später dagegen äußerte derselbe Künstler, der inzwischen eifrig
Kant gelesen hatte: „Um ihnen (den Künsten) einen recht hohen Rang
anzuweisen, um ihnen die Gunst des Staates, die Ehrfurcht aller Menschen zu erwerben,

vertreibt man sie aus ihrem eigentlichen Gebiete und drängt ihnen einen

Beruf auf, der ihnen ganz fremd und unnatürlich ist. Man glaubt ihnen einen

großen Dienst zu erweisen, indem man ihnen anstatt des „frivolen" Zweckes

zu ergötzen einen moralischen unterschiebt."

Später hat sich Schiller noch schärfer ausgesprochen z. V. in den Worten:

„Sobald mir einer merken läßt, daß ihm in poetischen Darstellungen irgend
etwas näher anliegt, als die innere Notwendigkeit und Wahrheit, so gebe ich

ihn auf.", und als er am Wallenstein arbeitete, schrieb er gar an Goethe: „Beinahe

möchte ich sagen, das Sujet interessiert mich gar nicht, und

ich habe nie eine solche Kälte fürmeinenGegenstand mit einer solchen

Wärmefür die Arbeit vereinigt."
Eine ganz ähnliche Umkehr der Anschauungen finden wir auch bei dem

anderen unserer Dioskuren. Variatis variandis; denn Goethe war ja
überhaupt weniger Theoretiker und deshalb auch weniger von seinem Leibphilosophen,

Spinoza, abhängig wie jener von Kant, unter dessen deutlich

merkbarem Einfluß Schiller die künstlerischen Neigungen des Menschen in
Stofftrieb, Formtrieb und Spieltrieb schematisierte. Aber auch Goethe erzählt,

wie er in seinen jungen Jahren — und zwar als Hörer nicht als Dichter (was
in diesem Falle ungleich wichtiger ist) — sich von dem Inhalt des vorgelesenen

Kunstwerkes habe hinreißen lassen, ohne die Kunst des Verfassers zu bemerken

und zu bewundern. Er wird deshalb von Herder, dem wissenschaftlich so viel

reiferen, getadelt. Freilich galt dieser Tadel noch mehr den anderen jungen

Zuhörern als gerade Goethe selbst, der hinzusetzt, er habe sich eigentlich schon in
Übereinstimmung mit jener ironischen Gesinnung gefühlt, die sich über den

Gegenstand erhebe, und sei so zum Besitz einer wahrhaft poetischen Welt gelangt."



720 Adolf Mayer. Tendenz in der Kunst

Doch wird dies wohl eine der Betrachtungen a posteriori sein, mit welchen ja
„Wahrheit und Dichtung" reichlich durchtränkt ist. Immerhin geht daraus

hervor, daß die Wandlung der Anschauungen, die wir auch bei Goethe feststellen

wollen, nicht so groß ist, wie bei dem mehr theoretisierenden Schiller. Denn

als der alte Goethe über die Lektüre von Manzonis Verlobten zu Eckermann

sprach, sagte er nur: „der Eindruck beim Lesen ist derart, daß man immer von
der Rührung in die Bewunderung fällt". Die Rührung aber wird durch den

Stoff hervorgebracht und die Bewunderung gilt dem Kleide, das der italienische

Romanschreiber jenem verliehen. Goethe gelangt also nicht geradezu von
einem Gegensatz zum andern, aber auch bei ihm meldet sich die Bewunderung

für die Form in seinem höheren Alter — und dieser Umschwung setzt bekanntlich

schon mit seiner Romfahrt und mit Jphigenie und Tasso ein.

Wir haben bisher Dichter, also Künstler selber, reden lassen. Nun sind

die Künstler nicht die besten Kunstphilosophen, aus demselben Grunde, warum
Athleten nicht die besten Muskelanatomen sind. Kunst und Wissenschaft werden

durch ganz verschiedene und geradezu entgegengesetzte Fähigkeiten
beherrscht. Unter den Künstlern machen nur Dichter zuweilen eine Ausnahme,
weil sich beide Tätigkeiten, auf die es hier ankommt, nämlich das Aufschreiben

von Versen und das der Theorie, mit demselben Instrumente vollzieht, in dessen

Handhabung sie also ohnedem geübt sind. Also schreiben sie leicht — wie Schiller

und Hebbel dies bekanntlich des öfteren getan haben — Kommentare zu

ihren Werken (was Maler, Bildhauer und Musiker seltener tun), um sie dem

Verständnis des Publikums zugänglich zu machen.

Es ist nun gar keinem Zweifel unterworfen (und wird auch von K on -

rad Lange deutlich, obwohl tadelnd, hervorgehoben), daß die Kunst in der

Theorie lange Jahre hindurch die „Darstellung des Schönen" gewesen ist. Noch

bei Lessing war das so trotz aller abweichenden Lehrsätze, die in seinem

Systeme Platz gewinnen, und wobei unbegreiflicherweise (unter Einfluß der

Dubosschen Emotionstheorie) der Affekt als solcher Lust erzeugen sollte. In
den unserer Zeit vorausgehenden Jahrhunderten nimmt freilich auch das

Lehrgedicht einen sehr breiten Platz ein. Schon der Römer Lucretius schrieb

bekanntlich ein solches von epikureischer Färbung, und das Zeitalter der Aufklärung
war geradezu überfüllt von einem sehr niedrigen Genre dieser Dichtungsart,
das uns heute (man denke nur an Gleim, Eellert, Krummacher und an den



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 721

Holländer van Alphen) nicht mehr liegt. Auch dies ist aber nicht im Streite
mit der alten Definition: Darstellung des Schönen, weil in jenen Zeiten das

Gute und Schöne noch als gleichbedeutend empfunden wurden' und jedenfalls
alles das ist Jnhaltsdichtung, und in der Zeit der Aufklärung ward dieser

Inhalt zur Tendenz.

Nun vergleiche man damit unsere Zeit, wo jede Tendenz auf das äußerste

getadelt wird; und man wird unfehlbar zu dem Eindruck gelangen, daß, wie
überall auch in der ästhetischen Entwicklung die Geschichte des einzelnen zugleich

die Geschichte unseres Geschlechtes ist, daß, auch hier wie die Zoologen sagen,

Phylogenie mit Ontogenie zusammentrifft^.) Man nehme die Meistgelesenen

unserer oder einer kaum vergangenen Zeit: Zola, Gorki, Maupassant
und ihre weitverzweigte Anhängerschaft, unter den Malern die Naturalisten,
die von der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts bis vor kurzem den Ton

angaben, die, bei all ihrer sonstigen Verschiedenheit, vielleicht nur oberflächlich

aber doch ganz augenscheinlich, alle die Tendenz scheuen wie die Pest und auch

vom Schönen nicht mehr viel wissen zu wollen scheinen. Zola stieg auf die

Lokomotive, kroch in die Stollen der Bergwerke und machte seine Studien bei

der Eeburtshülfe, und Sarah Bernhard, in dieser Beziehung auch

Naturalistin, studierte an den Sterbebetten, so daß sie in den Kliniken in den

Geruch eines Engels des Todes kam.

Der Gipfelpunkt der Entwicklung aber wird erreicht in dem Kunstprinzip
der Franzosen dieser Richtung, das in die kurzen Worte „le laiä c'est le deau"

gepreßt wurde und dem auch der hochbegabte, auch als Kunstschriftsteller
bekannte Holländer Porträtist Ia nVeth gehuldigt hat, indem er seine Schlachtopfer

alle so häßlich wie möglich konterfeite; und merkwürdigerweise — so stark

war die Strömung der Zeit — diese machte es wie Anderssens Kaiser mit
seinen unsichtbaren neuen Kleidern, nämlich „gute Miene zum bösen Spiele",
welche gute Miene im Bilde festzuhalten sogar der genannte Maler verschmähte.

Und natürlich bei dieser Verhöhnung des Stoffes, da die Energie des

Darstellers sich doch auch auf eines werfen muß, wurde die Form aufs äußerste

gepflegt.

') E. Witz hat noch kürzlich zugestanden, daß die Kritik, welche die Nachflut des

Naturalismus mit begeisterter Anerkennung verfolgt und zu seiner Stütze ein theoretisches
Dogmengebäude aufgestellt habe, es den Künstlern wesentlich erschwert habe, sich aus dieser
Sackgasse herauszufinden (Zeitschrift für Ästhetik 1S10, S. 87).



722 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

Also sehen wir überall, in der Geschichte der Kunst wie in dem Werdegang

des Künstlers selbst die Wandlung — um es kurz auszudrücken — vom

Stoff zur Form. Auch bei dem schwäbischen Ästhetiker Fr. T h. Bischer ist

diese Wandlung deutlich nachzuweisen^). Konrad Lange erklärt diese

Wandlung durch ein Reiferwerden. Aber dann wäre ja Schiller, den wir
wegen seiner ungeheuren Popularität als Beispiel benlltzt haben, gar kein

wahrer Künstler gewesen, wenn ihn unmittelbar nach seinen Jugenddramen
das Verhängnis ereilt hätte; und dieselbe Aussage müßte gemacht werden von

langen Kulturperioden, in denen die Kunst doch wirklich den Einfluß
hervorgebracht hat, an der wir untrüglich ihre Echtheit erkennen, nämlich die

Erheiterung des Menschenherzens; und dies alles, bloß um unserer Zeit und uüs

selber das Prädikat der Reife zu vindizieren. Das erinnert allzu sehr an:
„und daß wir's nun so herrlich weit gebracht", das von Goethe dem unverbesserlichen

Pedanten in den Mund gelegt wird.

Bei dem Versuch zur Lösung des aufgedeckten Widerspruches

aber müssen wir ausgehen von den beiden Tatsachen, die über allem

Zweifel erhaben find: Es gibt einen Kunstgenuß in der
Illusion einer bessern Welt. Es gibt daneben auch einen

Kunstgenuß, der von dieser Illusion absieht und

höchstens mit ihr spielt und bei dem die Bewunderung für die Leistung
des Künstlers in den Vordergrund tritt. Hierbei ist festzuhalten, daß

nur in dem Falle auch die erstere dieser beiden Empfindungen als

Kunstgenuß zugelassen wird, Raum geschaffen wird für eine Tendenz in
der Kunst. Denn nur insoweit die Kunst stofflich ist oder Inhalt hat, kann der

Inhalt gefärbt sein, nach der moralischen, nach der unmoralischen Seite oder

anderswie, je nach dem spezifischen Geschmacke des Schaffenden oder Genießenden.

Bei der Theorie: Der Kunstgenuß besteht in der Würdigung der Form

allein, verstehen wir gar nicht, wie Kunst je entwicklungsgeschichtlich entstehen

konnte; denn der Anfang ist doch wenigstens immer die Freude am Stoffe, und

wenn dieser Bestandteil geleugnet wird, so wäre der Anfang aller Kunst

spezifisch kunstfeindlich, was doch ein Widerspruch in sich selbst wäre. Dazu

erscheinen die weiteren Hypothesen, die gemacht werden müssen, um diese zweite

y Citiert bei Lange, Das Wesen der Kunst, 2. Aufl., S. 262.



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 723

Theorie erträglich zu gestalten, so künstlich, daß sich die Logik schwerlich mit ihr
befreunden kann.

Eine plausible Kunsttheorie muß also immer Stoff- und Form-Theorie

auf irgend eine Weise miteinander verbinden, da eben erfahrungsgemäß beide

weder auf sich selbst stehen, noch eine ohne die andere stehen bleiben kann. Von
der Stofftheorie aber muß der Ausgang genommen werden, da das Vergnügen

am Stoffe historisch, also genetisch der Anfang ist.

Diese Verbindung gelingt auch tatsächlich, wenn man den Stoff als Zisl
setzt, die Form als Weg zu diesem Ziele, und zwar auf folgende Weise. Die

wirkliche Welt ist unerquicklich. Der Künstler schafft eine bessere Welt. Jene

ist häßlich, er verschönert dieselbe; sie ist verwirrt, er klärt dieselbe. (Dieser

Zusatz ist gleich von vorneherein nötig, weil man sich so oft an dem Worte

„schön", mit dem viel Mißbrauch getrieben worden war, gestoßen hat.) Endlich

die Welt ist ungerecht, der Künstler bringt auch rechtliche Ordnung in
dieselbe. Dies aber ist das, was mit der Tendenz, oder mit dem, was man heute

so nennt, in Beziehung steht. Der von dem Kamps mit dem wirklichen Leben

ermüdete Mensch ruht aus in der Kunst; der durch den Anblick desselben

angeekelte gewinnt wieder Geschmack an ihm; dem durch so viel unübersehbare

Einzelheiten verwirrten schwinden durch die Auffindung des führenden Fadens

im Gewebe die Zweifel.
Um das aber zu erreichen, muß Illusion gewonnen werden, und diese

Illusion ist nur zu erreichen durch Nachahmung der Natur in vielem, in dem

meisten, womöglich in allem mit Ausnahme von dem Punkte, wo
der Künstler die Natur verbessern will, und wo das Idealisieren,
das in bestimmten Fällen Tendenz heißt, beginnt. Illusion, keine wirkliche
Täuschung, nur Wahrscheinlichkeit, woraus die Überzeugung gewonnen werden

kann, daß so etwas möglich ist, wenn nicht jetzt, so doch später, wenn nicht in
diesem Lande, so in einem andern, wenn nicht hienieden, so doch in einer besseren

Welt.
Vollendete Täuschung darf es nicht sein, denn das wäre eine zweifelhafte

Freude, der es drohte, plötzlich in die Wirklichkeit gerückt zu werden, ein

unbehaglicher Zustand, den wir schon erfahren, wenn wir einen geliebten
Verstorbenen auf der Straße zu erkennen glauben. Wir müssen uns dessen bewußt

bleiben, was wirklich ist, was nicht. Dafür ist im Schauspiel gesorgt durch die

47



724 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

Bühnenschranken, in der Malerei durch die Fläche und durch den Rahmens, in
der Plastik durch den Sockel oder das Piedestal, von der Musik gar
nicht zu reden, die durch die eigentümliche hochgesteigerte Evolution
der wirklichen Welt, nämlich des Tonfalls der menschlichen Sprache-),

von der sie abzweigt, zu unähnlich ist, um Gefahr zu laufen, mit
ihr verwechselt zu werden. Besonders die Plastik, die nächst der

Schauspielkunst die am glücklichsten nachbildende von allen Künsten ist, must

sich vor einer täuschenden Vemalung in Acht nehmen, da sie dann von
einer hohen Kunst plötzlich zu einer Fabrikation von Schreckenskammern herabsinkt;

denn da auch lebende Menschen zuweilen völlig bewegungslos sind, so

würden wir in solchen Fällen von dem Gedanken beunruhigt werden, es könnte

sich in dem Bilde auch um lebende Menschen handeln und sogar die Toten
auferstehen, durch welche schreckliche Unsicherheit unsere Freude an dem Schauen

vernichtet würde. Sollte dagegen beim Schauspiel, wo es tatsächlich manchmal
der Fall ist, die Illusion bis zur völligen Täuschung vordringen, so wäre das

weit weniger verfänglich, da die Schauspieler doch wirkliche Menschen sind, und

die Täuschung sich nur auf Identität der Person erstreckt und nicht wie bei der

Wachsfigur auf Tod oder Leben.

Man sieht aus diesen Bemerkungen zugleich, daß man die allgemeinen
Kunstsätze für die einzelnen Künste einigermaßen individualisieren muß, und

daß es hier nicht angeht, a priori über ästhetische Prinzipien zu entscheiden und

die Schlußfolgerungen zu generalisieren, — wie es bei der deduktiven Ästhetik
so lange Zeit üblich gewesen.

Um aber eine leidliche Illusion, wenn diese auch mit der Wahrscheinlichkeit

nicht eins und dasselbe ist, zu erzeugen, istEeschicklichkeit nötig, die

gerade in Beziehung auf unseren Gegenstand auch charakteristisch Kunstfertigkeit

genannt wird. Zum Teil beruht diese Eeschicklichkeit auf der Technik, die

erlernt werden muß; zum Teil ist sie aber auch wie das Auge des Malers oder

das musikalische Gehör etwas Angeborenes.

Auf niedrigen Stufen der Kultur und namentlich der naturwissenschaft-

y Wie viele Ästhetiker meinen, obwohl dieser auch wieder die Illusion erhöht.
y Vergl, Preußische Jahrbücher 1SVS, August.

Auf das Adjektiv ist hier das Gewicht zu legen, da gerade die Griechen der
klassischen Zeit ihre Statuen färbten. Aber diese Bemalung war keineswegs eine realistische.



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 725

lichen-Kenntnis ist eine geringe Eeschicklichkeit ausreichend, um einen genügenden

Erad der Illusion hervorzubringen. Mit der besseren Kenntnis der

wirklichen Welt aber wachsen die Ansprüche. Die Jllusionsfähigkeit wird dann vom

Kritizismus überwuchert. In keiner Zeit war dies mehr der Fall als in der

unseren, wo die Naturwissenschaft überall hinter die Coulissen guckt. Daher
denn auch gerade in unserer Zeit die alten Kunstprinzipien wankend geworden

sind. Die alten Ägypter und Assyrer fanden noch Gefallen daran, ihren Helden

und Königen die körperlichen Maße von mehreren gewöhnlichen Menschen zu

geben. Die alten Griechen hatten schon zu viel Wirklichkeitssinn, als daß ihnen
diese Darstellung noch als erträglich erschienen wäre; sie idealisierten nur noch

in der Richtung der Schönheit der Gesichtsbildung und der Ebenmäßigkeit des

Wuchses, und heute in unserer, das künstlerische Schaffen überall kontrollierenden

Zeit verlangen wir volle Porträtähnlichkeit und gestatten höchstens eine

kleine Schmeichelei in bezug auf das ErHaschen eines glücklichen Momentes,
eines angenehmen oder bedeutenden Ausdrucks und mehr äußerlich auf eine

günstige Beleuchtung und Farbenstimmung, die mit der Umgebung harmoniert.
Und ganz ähnlich läßt sich diese Entwicklung in der Neuzeit selber

verfolgen. Wir lassen uns heute in Deutschland eine Idealisierung im Sinne

Paul Thumanns, dessen Sächelchen in den Mer Jahren viel gekauft

wurden, mit einem Verhältnis von Kopf zu Körperlänge wie 1:10 nicht mehr,

K a ulb ach und Piloti kaum mehr gefallen. Diese Meister idealisierten,
d. h. übertrieben das, was damals für schön galt, in einer uns jetzt unerträglichen

Weise, und zwar gegen ihr besseres Gewissen; denn die jetzt nach dem

Tode Thumanns veröffentlichten Studienmappen beweisen, daß er eine sehr

genaue Kenntnis der Natur besessen, und bei Kaulbach bewies es schon sein

Reinicke Fuchs, was er leisten konnte, wenn er nicht durch ein (jetzt von der

Zeit überholtes) Kunstideal gebunden war. Natürlich überhoben die billigen
Erfolge, die auf diese Weise zu erringen waren, die damaligen Künstler der viel

schwierigeren Mühe, ihre Gestalten in anderer Richtung genügend durchzubilden,

z. B. genügend zu individualisieren. Und gerade weil die Neuen diese

Mühe auf sich nehmen, fühlen sie etwas wie Verachtung gegen jene „leichte

Mache".

Bei den Niederländern aber, bei denen der Wirklichkeitssinn und die

Gewissenhaftigkeit in ihrer durchaus bodenständigen Kunst immer groß gewesen



726 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

war und dazu die Bildung der Kunstliebhaber entschieden größer, hat jenes

rasch überholte deutsche Kunstideal niemals viel Boden gewonnen.
Ganz dieselbe Entwicklung in der Poesie.

Aus alledem folgt, daß es in diesen Dingen eine Evolution gibt, und daß

diese Evolution ein um so rascheres Tempo annimmt, je mehr unsere Kenntnis
der Wirklichkeit gesteigert wird^).

Aus dieser Tatsache erklärt sich ungezwungen die Hochflut des Naturalismus^)

zu Ende des 19. Jahrhunderts und zugleich die Wandlung in der

Kunsttheorie, mit der wir hier zu tun haben. Aber aus der Tatsache, daß der Künstler

sich mehr und mehr anstrengen mußte, die wirkliche Natur kennen zu lernen,

um die in dieser Beziehung kritischer gewordene Menge zu befriedigen, daß er

mehr und mehr von den Abgüssen, die in den Akademien als Kanon der Schönheit

aufbewahrt wurden, zu dem Wirklichen, zu dem „Akt" hinabsteigen mußte,

wurde nun geschlossen, daß diese Wirklichkeit selber das Ideal wäre, dem die

Kunst nachzustreben habe. Wenn man auf jeder Gasse an jedem verkrüppelten
Modelle das, was zu bilden war, finden konnte, dann handelte es sich in der

Kunst augenscheinlich überhaupt nicht mehr um das „was", sondern nur noch

um das „wie". Dann war der Stoff, der Inhalt als wesentlich für ein Kunstwerk

verloren, und mit dem Stoff auch die Tendenz, die ja nur ein Unterteil
des Stoffes ist, oder vielleicht ganz und gar dasselbe. Dann herrscht die Form
in absoluter Selbstherrlichkeit, und man mußte spitzfindige Theorien aushecken,

um doch noch zu einem Begriffe der Kunst zu kommen. Eine bessere Welt in
der Phantasie war sie dann jedenfalls nicht mehr, sondern nur Abklatsch der

Wirklichkeit' dann konnte höchstens in dem Spiel zwischen den beiden Urteilen
im Oberbewußtsein und den unteren Seelenkräften, dem Gedanken „das Bild
ist ähnlich" und „das Bild ist trotzdem vom Urbilde verschieden", der dann

allerdings etwas problematische Kunstgenuß gefunden werden.

Nein, der Inhalt des Dargestellten bleibt unter allen Umständen ein

Vergl. Bemerkungen zur modernen Kunst: Preußische Jahrbücher 1909, Juli.
9 In Übereinstimmung mit Max Dessoir, der nachwies, daß der Naturalismus

stets dann erscheint, wenn mit der Überlieferung aus irgend einem Grunde gebrochen
werden muß.

y übrigens gesteht auch K. Lange, dem diese Sätze nachgebildet sind, zu, daß die
sogen. Naturalisten noch etwas anderes geben als die Natur selbst (vergl. das Wesen der
Kunst, II. Auflage, Seite 347) und ist somit kein Vertreter der hier zunächst angegriffenen
Richtung.



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 727

Hauptbestandteil der Kunst. Nur unsere Zeit hat sich täuschen lassen, weil ihr
der alte Boden, worauf man in dieser Behauptung stand, allzu rasch unter den

Füßen weggezogen wurde. Aber es ist aus dem Wege, den wir nun eingeschlagen

haben, leicht zu zeigen, daß noch genug Grundlage bleibt, um darauf festen

Fuß fassen zu können. Die Geschichte war nur selbst illusionistisch, könnte man
sagen, und hat die für Illusion Zugänglichen genarrt. Denn wenn die Gegner

von Stoff oder Inhalt recht hätten, dann müßte überhaupt in der Kunst Stoff
und Inhalt ganz und gar gleichgültig, d. h. Alles und Jedes darstellungsfähig
sein, dann müßten ja auch alle Gegenstände des wirklichen Lebens in der

künstlerischen Reproduktion gleich oft vertreten sein. Bekanntlich ist dem aber

keineswegs so. Nicht bloß, daß das, was auch im gewöhnlichen Leben als schön

gilt, in den älteren Kunstperioden so viel reichlicher als Gegenstand der

Darstellung vertreten war, daß sich dadurch die Künste geradezu den Namen der

schönen Künste, die Kunstliteratur den Namen der Belletristik erwerben konnte;

auch heute noch, da man in der Kunsttheorie über „das Schöne schlechtweg" die

Nase rümpft, spielt doch auch das einfach sinnlich Angenehme eine viel
hervorragendere Rolle in der Darstellung als das, was unangenehm berührt. Schöne

Früchte und Blumen, leckeres Wildbret werden noch immer unendlich öfter
dargestellt, als die verwelkten und verdauten Stoffe, in die sich diese hübschen

Dinge, nachdem sie ihre Wirkung am Menschen und in der Wirtschaft getan,

verwandelt haben.

Ebenso wird der Mai öfter gemalt und besungen als der November,
Jugend und Jugendliebe öfter als die leidigen Pflichten, die die Hingabe an

Jugendlust und Jugendliebe notwendig nach sich ziehen, usw. aus allen Gebieten.

Oder man denke sich einen Amateurphotographen, der mit Kodak und

Films bewaffnet auszieht, Augenblicksbilder festhält und Positive liefert, die

vergrößert und passend beschnitten und eingerahmt, wirklich manchmal Kunstwert

haben. Er wird diese Leistung niemals zustande bringen, wenn er seine

Kamera an einem beliebigen Platz 360 Mal in den verschiedenen Winkeln der

Horizontalen aufstellt. Nein, erst muß aus einem Spaziergang von Stunden

der Platz gewählt werden, dann unter den vielen möglichen Winkeln der eine

richtige, auch noch die Neigung gegen den Horizont berücksichtigt, dann

muß das Bild in einem Verhältnis, das wieder der Geschmack bedingt,
exponiert, fixiert, verstärkt werden, endlich vielleicht noch retouchiert, beschnitten



728 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

und eingerahmt. Nur auf diese Weise kann man Bilder gewinnen, die manchmal

selbst Kunstwert haben.

Später wurde für das Schöne das Charakteristische gesetzt, aber

auch damit waren nicht alle Fälle gedeckt. Wie aber, wenn man statt schön setzt,

wie schon Shakespeare mit dem Titel eines seiner bestgelungenen Lustspiele tat:
„Wie es euch gefällt", meinetwegen auch: was einem reifen Geschmack

gefällt, wenn man denn durchaus dem Geschmack Maturitätszeugnisse ausstellen

will. Und wenn man sagt, was den Mäcenen gefällt, die Kunstwerke bezahlen

können, oder dem großen Publikum (da die Herde an Masse ersetzt, was ihr an

Qualität abgeht), so wird man eine genügende Erklärung finden dafür, daß

der Stoff so oft von dem, was wir im gewöhnlichen Leben als schön bezeichnen,

abweicht, und daß die Kunst manchmal merkwürdige Wege gegangen ist.

Historisch liegt dann die Sache besonders klar, z. B. wie die Niederländer
das italienische Blau und Violett nicht verstehen konnten, da es ihrer Erfahrung

widersprach. Der große holländische Landschaftsmaler Schelfhout
seufzte beim Anblick des tiefklaren Wassers, das er wiedergeben mußte: „ach,

so blau, so blau!" Ferner wie Rembrandt van R yn, der nie ein schön

gewachsenes Modell zur Verfügung hatte (da ihm Studien im Süden versagt

waren), den Idealismus in der Beleuchtung entdeckte und den seelischen Ausdruck

im menschlichen Gesichte unendlich weiter vertiefte und so in den Nebeln

und im Schmutze seiner von einer stiefmütterlichen Natur und dem nüchternen

Calvinismus mißhandelten Vaterlande ein größerer Verkllndiger des Schönen

ward als die meistbegünstigten Südländer,' weiter, wie uns im Gegensatze zu

den klassischen französischen Tragödienschreibern, die an dem antiken Ideale
festhielten, der große englische Dramatiker zeigte, daß das Schöne nicht eingeschlossen

ist in steife Regeln, womit die unproduktive ästhetische Wissenschaft das

festhält, was gewesen ist, sondern wie überall nicht bloß in den Palästen, sondern

auch auf der Straße das gefunden wird, was den Geist von der Qual des

Alltäglichen befreit und erheitert; wie das später in dem Ausbau des bürgerlichen

Schauspiels durch Lessing und andere fortgeführt wurde, und endlich, wie Goethe

die Hexameter des alten Heldenepos mit den Geschicken einer Kleinstadt füllte
und wirklich ausfüllte. Alles dieses, womit man zunächst in den Schmutz des

Alltags oder in die Barbarei einer banausischen Halbkultur zu versinken glaubte,
und doch nicht versank, und die ganze weitere Kunstentwicklung zeigt, daß der



Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst 729

Stoff mit Nichten eine gleichgültige Sache ist. Im Grunde hat Goethe dafür
schon das erlösende Wort gesprochen:

„Greif nur hinein ins Menschenleben,

Und wo man's packt, da ist es interessant."

Stoff gibt's überall, aber auf das Packen kommt's an, Packen aber ist kein

Hineinpatschen aufs ungefähr. Es ist der kühne und sichere Griff des Erfahrenen und

Verständigen. Dies Packen ist die künstlerische Auswahl aus der auch noch in
der Beschränkung geradezu unendlichen Natur.

Wer die Geschichte der Kunst gut zu verstehen weiß, der steht in ihr keine

größere Annäherung an die Wirklichkeit, keine Naturalisierung, wenn dies

Wort gestattet ist, sondern eine Vertiefung, wenigstens in den Zeiten,

wo auch die Kulturentwicklung selber sich vom Äußerlichen zum Innerlichen
wendet. In Zeiten der Verflachung muß es ja notwendig umgekehrt sein.

Und was für den gewallten Inhalt, das Ideal gilt, gilt auch für die

Tendenz, die nur eine Art von Ideal ist. Die Tendenz ist meines Erach-

tens nur deshalb in Mißkredit geraten, weil ein so großer Unfug mit der

Tendenzdichtung gemacht wurde. Sie erscheint wie eine unverschämte Maskerads.

Sie gibt sich für blühende Kunst und ist bloße Moral und vielleicht eine

überwundene, eine welkende, die nur auf diese Weise noch sich geltend machen kann.

Seltsamer Widerspruch. Die Kunst soll Tendenz haben, und

doch istderselbenerfahrungsgemäßnichtssofeindlich.als
ebendieTendenz. Und doch kein Widerspruch. Die Tendenz darf keine

absichtliche sein. Genauer gesagt, wenn sie Absicht ist, so muß diese Absicht an

Scharfsinn der Einsicht und Durchsicht des Kunstgenießenden so überlegen sein,

daß diese Absicht niemals durchschaut wird. Hierhin gehört das Wort aus dem

Tasso: „Du merkst die Absicht, und Du wirst verstimmt." Wenn man sie nicht
merken würde, so möchte es immerhin angehen, und ich kann mir einen Macchia-

velli der Kunst denken, der in voller Absicht die Tendenz einschmuggelt, sich erst

apriori ein Kunstprogramm verstandesgemäß zurechtlegt und es dann in einem

langen Leben nach und nach zur Ausführung bringt. Richard Wagner
ist nicht weit entfernt von einem solchen Macchiavelli der Kunst gewesen. Für
gewöhnlich wird aber der Recht behalten, der hier jede Absicht verwirft, und

jene Stümper, die zu ungeschickt waren, ihre Absicht zu verstecken, von der Lifte
der Künstler streicht, da sie niemals eine Wirkung hervorbringen.



730 Adolf Mayer, Tendenz in der Kunst

Wir kommen also zu den Sätzen: Keine Kunst ohne
Tendenz. Aber die Tendenz unbewußt, nämlich Ausfluß
des unbewußten Schaffens der Künstlerseele, die ja
überhaupt nicht aus Überlegung schafft, sondern aus instinktivem
Dränge. — Hierbei ist nur noch ein Mißverständnis im Spiele. Tendenz

ist nicht bloß eine Überredung zu dem Moralischen, sondern
überhaupt die Absicht, die Richtung, sei es zu dieser, sei es zu jener
Weltanschauung. Auch die modernen Tendenzverächter haben Tendenz,

nämlich zu beweisen, daß es mit der bis dahin den Ton angebenden

Weltanschauung nichts sei, daß der öde Mechanismus herrsche, der Zufall. Das ist

keine bloße Verneinung dessen, was gewesen, sondern ein positives Programm,
denn die mechanistische Welt ist eine Hypothese so gut wie eine andere, und

auch, wenn sie bewiesen wäre, so wäre es Tendenz in der Kunst, für sie

Propaganda zu machen.

Genau betrachtet hat also alle Kunst Tendenz, weil kein Künstler die

Wirklichkeit selber ohne Auswahl geben kann, und seine Weltanschauung
notwendig von Einfluß sein wird aus diese Auswahl. Seine Weltanschauung ist

seine Brille, und wenn er treulichst gibt, was er sieht, dann gibt er ein subjektiv

gefärbtes Bild der Welt, nicht die Welt selber, die wir auch gar nicht unverändert

zu sehen begehren, da wir in der Wirchlichkeit sie genug sehen, ja unter
diesem Anblick zu erblinden drohen.

Und noch ein Einwand bleibt zu erledigen. Wenn das Wesen der Kunst

trotz des Scheines vom Gegenteil schließlich doch im Dargestellten besteht und

die Darstellung selber nur als Mittel zum Zweck gefaßt wird, wie in aller Welt
ist dann zu verstehen, daß diejenigen, die den entgegengesetzten Prinzipien
huldigen, doch eine Freude an der Kunst empfinden, (eine Tatsache, die wir von

vorneherein zugegeben haben) Freude, die wir selbst als letzte Entscheidung für
die Wirkung der Kunst gesetzt haben? —

Es gibt eben auch eine Freude des Kunstverständnisses, ein Genießen der

Art und Weise, wie die Wirkung zustande kommt. Dies ist die Freude der

Leute, die sich ihr Leben lang mit der Kunst beschäftigt haben und nach und

nach in alle Tricks eingeweiht sind, durch die der Künstler seinen Zweck erreicht.


	Tendenz in der Zunft

