
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 7 (1912-1913)

Heft: 11

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Umschau 679

Bildung und Fortschritt nennen, nicht in Übereinstimmung, sondern im Widerspruch.

Wer so über Spittelers große Dichtung schreibt, der hat sie wahrlich
erlebt. Und andern Menschen zu dem gleichen Erlebnis verhelfen, ihnen
Spittelers Werke zuführen, das möchte Weingartners abermaliger Werberuf —

„aus dem einfachen Grunde", so erklärt er im Vorwort, „weil ich sie Menschen,

die mit einer Seele begnadet sind, von Herzen gönne." Möchte die von hoher

Gesinnung ihres Verfassers zeugende Schrift recht vielen mit einer Seele begnadeten

Menschen den Weg zu Spittelers Poesie weisen! Jonas Fränkel

Umschau
Das Gewitter. Es war Mitte April in

Luzern. Die Dächer waren noch weiß und

vor dem Kursaal lag der Schnee zu saubern

Haufen gekehrt. Da fiel mir ein, die Stunde

Aufenthalt zu einem Besuch bei Sankt Leo-

degar und seiner Orgel zu benutzen. Zwar
leben die Orgeln von Freiburg und Luzern
ein wenig von verwelkten Lorbeeren. Neue,

feinere und fast ebenso große Orgeln hat die

Lausanner Kathedrale und vor allem
Zürichs Fraumünster. Aber gleichwohl — :

Respekt vor den alten Werken, ihren
vermoderten Erbauern und ihren lebenden

Virtuosen!
Es war gegen sieben Uhr und ganz

zufällig kam ich zum letzten Stück des

Saisonkonzerts für die tit. Fremden. Diese

einstündigen Konzerte, wie sie Genf,
Lausanne, Bern,^ Luzern pour à IVl. les

Ltran^ers zweimal, dreimal wöchentlich
oder gar täglich betreiben, haben ja ihr
Gutes. Sie geben unter anderem einer

Legion junger Künstlerinnen Gelegenheit

zum ersten Auftreten und zum Abschwenken,

bevor es zu spät ist. Sie wecken im
Publikum Freude und Verständnis für die

hohe, seltene, von wenigen geliebte und

verstandene Kunst der Königin der Instrumente.

Andächtig setzte ich mich in einen

Winkel des leeren Seitenschiffs.
Doch was war das? Es schien einer

die Orgel abzustauben, so klirrte und winselte

es in den höchsten Tönen. Dann
erfolgte eine Bombenexplosion, als sei die

Luft in alle Pfeifen gefahren und als habe

ein Schelm alle 60 Register gezogen.
Entsetzlich! Doch jetzt kam mir's ja endlich bei.

Wo war ich nur? Es ist ja die

Gewitterphantasie. Wie könnte ein
Orgelkonzert ohne sie endigen. Erst ein Pastorale

mit Flöten und Schalmeien, dann ein

fernes Brummen, die Hirten verlaufen sich

(siehe Beethovens Sechste!) dann das

erwähnte Abwischen, d. h. der Blitz und dann

bum! Alle Register gezogen, schwitzen

muß der Välgetreter, wenn er noch nicht

* In Bern hat seither ein Wandel stattgefunden und die Orgelkonzerte des Herrn Graf tragen'ausgesprochen
künstlerischen Charakter.



680 Umschau

HP. oder Wassermotor heißt. Und zum
Schluß den Schweizerpsalm, erst schmachtend,

dann donnernd, damit man auch wisse,

daß es fertig sei, oder Ooä save tbe KinZ,
damit die Engländer aufstehn. Draußen
schlug die Glocke sieben vom Turm, das

Konzert durfte aus sein.

Gern hätte ich dem Organisten in stillem

Beileid die Hand gedrückt. Der arme
Mann! Er meint, er müsse das! Und er
meint es gut. Täglich orgelt er sein
Gewitter ab, immer womöglich etwas am

Kopf und am Schwanz abgeändert, in der

Mitte aber ewig gleich. Er müsse doch die

Mittel seines Instruments einmal sämtlich

zum Ausdruck bringen. Und dann wolle es

das tit. Publikum so, oder der Hotelierverein.

Lieber Meister, schämen Sie sich

nicht ein wenig im Grunde ihrer Seele?

Als wenn die Mittel dieses herrlichen Werkes

nicht anders zur Geltung kommen

könnten. Nämlich durch Musik, nicht durch

Lärm und brutalen Mißbrauch des Instruments.

O Königin, wie tief liegst du im
Staube, wie schändlich wirst du durch
Gaukelspiel und Possenreißerei erniedrigt. Brechen

wir doch endlich mit dem erbärmlichen
Schlendrian! Mut, mein Freund, die Schar
derer wächst, die die einfältige Gewitterphantasie

trotz Haydn und Beethoven heute
als eine schnöde Barbarei empfinden. Entlasse

uns mit einem Pianissimo mit etwas

ganz Großem und Stillem und ergriffen
werden wir dir Dank wissen! L.

Kino-Zauber. Ei nun ja — so haben
denn auch meine Augen den „Quo vadis"-
Film gesehen, den langen, langen! Und in
dem Betracht konnt' ich nun ruhig in die
Grube fahren. Aber auch alle, alle, die

ganze Stadt, waren wir im Kino, haben

wir diese Sienkiewicz-Kino- oderKino-Sien-
kiewicz-Geschichte, oder wem wir zu danken

haben, vor unsern Augen vorüberziehen

lassen, die lebenden Bilder mit den

Texttafeln dazwischen, lodernden Brand von
Rom, Gladiatorenabmurxen, Wagenrennen,

Christen verzehrenden Bestien, dem

predigenden Petrus, den lebenden Fackeln

Neros! Was noch alles! Am besten freilich

waren die Tiere, die haben den Vogel
abgeschossen. Es ist eine schöne Sache um
einen Dichter; aber robuster ist doch solch

ein Filmfabrikant. Wie er all das lebendig

gemacht und dann lebend eingefangen

hat! Aber über alles: wie er das alles

getrost zerhackte, Bild an Bild und die

Texttafeln dazwischen, wohl bewußt: dem

Publikum wird's herrlich behagen! Du
grollst, Ästhet? Du schimpfst, Du bekümmerst

Dich, Kulturmann? Laß das — Film
über Dir, Nörgeler! Das sind noch Leute,
die wissen, was sie wollen, die Filmfabrikanten!

Siehe, das Alte ist wieder neu geworden

— oder doch: wir merken, wie wir seitdem

im Stillen die Alten geblieben sind.

Da gehen auf alten, alten Bildern und

Bildchen des frommen Glaubens den

Gestalten Papierstreifen aus dem Munde
hervor, darauf steht, was sie eben sprechen.

Macht's das Kino wesentlich anders! Und

lesen es nicht alle andächtig, die Leute vor
dem huschenden Film, und sind's
zufrieden und fühlen sich ganz und gar nicht
zurückgeschleudert? Und gedenkst du noch

der Moritatentafeln auf den Jahrmärkten
deiner Vubenzeit? Sind sie nicht
auferstanden im Kino: Stoff und Zerlegung in
Bildchen? Ist's nicht auch etwas Großes,

wie zäh wir Menschen sind und immer wieder

an den alten Wickeln zu fassen: ob wir
auch etwa närrisch dergleichen tun, als
wären wir weiß Gott wie vorangekommen?

Kino-Zeitgenosse, Moritatentafel-bestau-
nendes Vüblein von anno dazumal,
mittelalterlicher Urahne: Einer seid Ihr,



Umschau 681

eines Instinktes und Euch ändert keiner

Technik Zuwachs und Wandlung!
Hurrah dem Riesenfilm! Ich gönn'

Dir ihn ganz und gar, deinen Triumph, du

sieghafter, gleichmütig abschnurrender Tier-
und Menschenfilm! Fang sie gleich völlig
ein, die Erscheinungen der Wirklichkeit, und

speichere sie auf, und mach Schnitzel daraus
und setz das alles den Leuten vor! Mehr
noch, noch mehr! Maschine, zeig was du

kannst, zeig es ihnen! VerHacke die Romane

aller Zeiten, alles, was du zu erwischen
vermagst! Genier dich nicht — sie fressen alles!
Und wenn sie einmal genug haben der Bilder

und du ihnen nicht mehr imponieren
kannst, du famose Wirklichkeitseinfangerin,
du Film, vortrefflicher Film, den Leuten —
dann ist vielleicht am Ende gar wieder die

Zeit da für eine Portion Unsichtbarkeit,

für Gedanken. Ich meine selbstverständlich

nicht für immer; doch vielleicht für
eine Weile. Und nachdem sich die lieben
Leute die Augen verdorben haben am

Schauen im verdunkelten Raum, wird es

ihnen belieben, wieder einmal zu

lauschen, Gedanken hören zu wollen, nach

Ideen zu rufen und bei ihnen, wenn sie

da sind, vorzusprechen. Mir schwant, Du
tust ein gutes Werk derweil, vielgeschmähter

Kino: du bringst die unendliche Helgeli-
Lust der Welt um, indem du sie krönst, und

bereitest uns vor, aus Erholungsbedürfnis
schließlich wieder in unser Inneres zu

gehen. Schnurre weiter, Riesenfilm!
Schnurre weiter — du räumst den Platz für
anderes! Oskar Fäßler

Zürcher Theater. Schauspiel. Die

zu Ende gehende Theatersaison brachte uns
die Uraufführung zweier Einakter eines

jungen Zürcher Autors, die einaktige
Tragödie „Potiphar" und das Drama in
einem Akte „Vathseba", von Stefan
Markus. Beide Stücke sind dramatische

Versuche und wollen als solche gewürdigt
sein. Die beiden biblischen Stoffe, die Markus

ergriff, sind weit und breit bekannt. Sie
gehören, besonders der erste, zu den

Geschichten, die fest und unverrückbar seit

unserer Kindheit im Gedächtnis haften.

In dieser Tatsache liegt die erste

Schwierigkeit, derartige Stoffe zu
behandeln. Die Schrift erzählt: Der von
seinen Brüdern verkaufte Joseph kommt

in Potiphars Haus, des Kämmerers
und Hauptmanns Pharaos. Gott segnete

von Stund an des Ägypters Haus um
Josephs willen. Als aber Potiphars Weib
das Auge auf Joseph warf, weil er schön

von Angesicht, und ihn am Kleid erhäschte,

ließ er das Gewand in ihren Händen und

entfloh. „Wie sollte ich ein solch groß übel
tun und wider Gott sündigen?" Potiphars
Weib aber legte sein Gewand neben sich,

verklagte Joseph bei ihrem Manne, daß der

hebräische Jüngling seinen Mutwillen mit
ihr habe treiben wollen. Und Potiphar
warf Joseph ins Gefängnis. Später erst,

als er die Träume Pharaos deutete, ward
er erhöht, regierte Ägypten, als die vorausgesagte

Fruchtbarkeit und die sieben Jahre
Teuerung Ereignis wurden. Noch später
kommen seine Brüder nach Ägypten, denen

er sich, nachdem er sie auf die Probe gestellt

hatte, zu erkennen gibt.
Warum ich dies schreibe, was der Autor

so gut wie ich weiß, und jedes Kind im
39. Kapitel des Buches Genesis nachlesen

kann und auswendig weiß? Nun, weil
Markus den alten, schönen Stoff völlig frei
gestaltet hat, weil es eine große Gefahr in
sich schließt, solche naiven geheiligten
Geschichten ändern und künstlerisch überbieten

zu wollen. Gewiß hat Hebbel das Recht des

Dichters, einen Stoff am Wickel zu fassen,

für sich beansprucht, auch den biblischen.

Aber das geht nicht bei jedem. Hebbels



682 Umschau

biblische Dramen, Bühnenwerke modernsten

Gehaltes im alten biblischen Gewände,
berühren niemals die durch mehr als
zweitausendjährige Tradition geheiligten
hieratischen Stoffe, die keine willkürlichen

Abänderungen vertragen. „Judith"
und „Herodes" sind Gestalten, deren Farbe
und Ausmaß sehr verschieden gedacht werden

können, sie gehören auch nicht zu den

unantastbaren naiven Figuren, deren kindliche

Sprache nicht verändert werden kann.

Wer wollte es wagen, den Sinn der Tell-
sage abzuändern? Einen hieratischen biblischen

Stoff behandeln und frei gestalten,

heißt mit der Schrift als Dichtung und

Kunstwerk in Konkurrenz treten.
Der Stoff „Joseph in Potiphars Haus"

zeigt uns und muß es zeigen: Joseph in
seiner Keuschheit. Innerhalb dieses Rahmens
kann der Dichter machen, was er will.

Dies alles sei nur betont, um die

stofflichen Hemmungen, die dem

Zuschauer auftauchen, namhaft zu machen.

Markus legt das historisch Getrennte

zusammen. Er läßt Joseph schon in
Potiphars Haus zu hohen Ehren kommen und

versucht das Schicksal des alten Mannes und

Kriegers zu geben, welcher der Jugend
gegenüber unterliegt. Potiphars Weib wirbt
um Joseph, und Joseph widersteht schließlich

nicht mehr. Die Liebe des Weibes ist
edel gehalten, der heißen augenblicklichen

Aufwallung entkleidet, so daß der Zuschauer

mitgeht, wenn er den Gedanken an die

Schrift aufgibt. Potiphar, der alternde

Krieger, erhält durch Timaos, den Obersten

seines Hauses, Nachricht von dieser
Liebe und überrascht die beiden. Er ist aber

zu alt, um seine Rechte zu verteidigen; zu

weise, um Unwiderbringliches mit Gewalt
zurückerobern zu wollen, und richtet deshalb
seine Waffe weder gegen Joseph noch gegen
das Weib, sondern gegen sich selbst.

Die Tragik eines Resignierenden
aufzurollen, ist kein dankbarer dramatischer

Vorwurf, sie glaubhaft zu machen,

erfordert Kleinarbeit, Raum und Zeit; der

Einakter, wenn er nicht im Skizzenhaften
stecken bleiben und nur mit der Andeutung

des Wesentlichen sich zufrieden geben

will, ist dafür zu kurz. Der Resignierende
ist, wenn seine Handlungsweise nicht etwa

auf einem moderner Anschauungsweise
entsprechenden kulturellen Boden entwickelt

wird, keine sonderlich sympathische
Figur. Dort, wo all dies fehlt als Erklärung

und Überredung, wirkt die Resignation

als Schwäche oder nicht überzeugend.
Die Tragödie verträgt dies nicht. Bei
Markus kann man sich die Lösung auf sehr

verschiedene Weise denken; er zwingt uns
nicht, seine Lösung als die allein mögliche
hinzunehmen. Wie man Resignierende
zeichnet, lehrt am besten Schnitzler. Er gibt
die Mischung von Liebe und Schwäche,

Erfahrung. Weisheit, Güte und Cynismus, und

dies alles auf einem kulturellen Boden,
verständlich, überredend, überzeugend. Den Mangel

äußerer dramatischer Schlagkraft sucht Markus

durch den Einbau der Wiedererken-

nungsszene zwischen Joseph und seinen Brüdern

auszugleichen. Die Wirkung dieser

aus dem Zusammenhange völlig herausfallenden

Episode, die höchstens den Wert
einer indirekten Charakteristik Josephs
besitzt, war stark und rührend, auch im Dialog
gut; allein auch hier ist zu sagen, daß dieser

Stoff überhaupt nicht umzubringen ist.

Die Wirkung dieser Szene, auf die Markus
abstellte, ist also damit erkauft, daß das

Drama „Potiphar" eine Zeitlang völlig
zum Stillstand kommt.

Die Exposition des Werkleins ist zu
langatmig, auch sonst muß Markus, der

offene Augen für das Theatermäßige hat,
noch lernen. Es geht nicht an, daß man die



Umschau 683

Figuren untätig auf der Szene läßt. Es ist

dieses tatenlose Herumstehen auf der Bühne
das Anstrengendste und Verstimmendste für
den Schauspieler. Fräulein Ernst, die während

der langen Wiedererkennungsszene an
der Wand zu stehen hatte, mußte alle Nuancen

des stummen Spieles ein dutzendmal
durchspielen, ehe sie wieder ein Wort reden

durfte. Wenn eine Figur weder direkt noch

indirekt für die Handlung wirksam ist, muß
sie von der Szene herunter; ein Statist soll
niemals wesentlich in die Handlung
eingreifen, und ein Schauspieler soll nie dazu

verurteilt werden, den Statisten zu machen.

Der Dialog des jungen Bühnenschriftstellers

ist im ersten Werk mit offenkundiger

Sorgfalt gemacht, man sieht es überall,

wie der Autor überlegte und Nachdenkliches

zu geben suchte. Die Sprache jedoch

zeigt keine sonderliche Eigenart.
Der Einakter ergriff in der

Erkennungsszene der Brüder, der Schluß konnte

dagegen nicht überzeugen.

Mit viel weniger Sorgsamkeit, viel
schneller, fast oberflächlicher ist das zweite
Stück „Vath seba" geschrieben, das gegen
Ende durch seine Struktur und durch seinen

Dialog verstimmend wirkte. Es fehlt mir
der Naum, auf diesen dramatischen Versuch,

mehr ist es nicht, näher einzugehen.
Beide Arbeiten zeigen Szenen, die gut

erfunden und auch gut dialogisiert sind, es

bleibt abzuwarten, ob Stefan Markus durch

diese beiden Stücke soviel gelernt hat,
besonders auf den Proben, um mit künstlerischem

Willen und dem Willen zur künstlerischen

Durchbildung an neuen Aufgaben
Einwandfreieres und Besseres zu leisten.

Alexander Moissis Gastspiel brachte

Tolstois „Die lebende Leiche" in der

Aufmachung Reinhardts mit. Das nachgelassene

Werk, das ich hier seiner Zeit
eingehend besprochen habe, gefiel mir im

Pfauentheater mit Herrn Kaase in der

Titelrolle wesentlich besser. Nur die

Schlußszene und die Szene in der

Schenke mit Petuschkow, dem Künstler,
erweckten tieferes Interesse. Sonst aber

war nichts von der tiefen musikalischen,

aufwühlenden Wirkung des Werkes, wie die

Aufführung im „Pfauen" sie vermittelte, zu
spüren. Die geringe Verwandlungsfähig-
keit Moissis, der immer nur in solchen Partien

Moissi bleibt, konnte mit seiner
russisch-verschwommenen, manierierten,
schlafsüchtigen Sprechweise, die durch einige
theatralische Ausbrüche und Gestikulationen
interessant gemacht werden sollte, gegen die

männliche Tonart des Zürcher Künstlers
nicht aufkommen. Dutzende werden bei diesem

Urteil die Fäuste heben, aber das
ändert nichts. Bei Moissi war überhaupt
keine Entwickelung, bei Kaase war
ein Sinken von Stufe zu Stufe, ein Schicksal

in jeder Szene, Farbe und Linie. Tiefste
Erschütterung und tiefstes menschliches
Erbarmen erregte bei Kaase der Anblick, als
man zum ersten Male das Gesicht Fedjas
beim Untersuchungsrichter in Heller

Beleuchtung sah.

Ein Gastspiel, Johanna Termin, ebenfalls

vor dicht besetzten Häusern, machte uns
mit Lulu, der fünfaktigen Tragödie
Frank Wedekinds, bekannt. Lulu ist aus
einer Zusammenziehung zweier Tragödien
entstanden, aus dem „Erdgeist" und der

„Büchse der Pandora".
Das alte Werk in der neuen Form gibt

uns keinen künstlerischen Gewinn, die

Zusammenzimmerung ist sehr grobfingerig
gemacht. „Lulu" ist keine Tragödie mehr,
sondern nur noch ein Lebensbild in
fünf Aufzügen, derart, daß jeder Akt den

vorhergehenden an Deutlichkeit, Eindeutigkeit

und Bestialität in lawinenartiger
Häufung überbietet. Ein Mehr als es



684 Umschau

„Lulu" bietet, gibt es nicht; diese Kreuzung

von blutrünstigem Barbarismus,
Kadavertriebleben, Klownerie, abscheulicher

Akrobatik mit genialer Ironie, cynischem

Spott, ästhetischer Fäulnis und künstlerischer

Absicht dürfte so schnell keine giftigere
Schlingpflanze und Sumpfblume treiben.
Hier ist ein Schlachthausnaturalismus,
eine Anilindramatik, die dem Zeitalter der

Kino-Schauerstücke und Verbrecherfilme alle

Ehre macht. Aus all dem Wust, der jede
Nuance der mit dem Sexuellen im
Zusammenhang stehenden Unsitten und Verbrechen
aufweist, züngelt zuweilen der Geist und die
Seele eines unverkennbaren Dichters, zeigt
sich, wie aus einer blutigen Geburt
auftauchend, die Stirn eines Künstlers. Das
bei Strindberg geistig Gelöste bleibt hier
nur Anschauung, die Steigerung ins
Seelisch-Infernalische empfängt naturalistische
Deutlichkeit in Geste, Sprache und Handlung.

Den Inhalt zu erzählen, ist nicht gut
möglich — kavete ImZius!

Carl Friedrich Wiegand
Übertriebene Humanität. Europas

Völker denken gar nicht an die Gefahr, mit
der sie der seit Jahrzehnten übertriebene

Humanismus bedroht. Es ist, als ob Völker

und Nationen blind wären für Erscheinungen

und Tatsachen. Unsere Nutztiere
suchen wir in den edelsten Rassen zu züchten;

selbst aber tun wir gar nichts zu
unserer Rasseverbesserung. Das alte Europa
trachtet nur darnach, seine Bevölkerung zu

vermehren. Das Qualitative scheint ihm
gleichgültig zu sein.

Jeder Mensch, und sei er noch so geschlagen

mit physischen und moralischen Defekten,

hinterläßt so viele Nachkommen als er
eben Lust hat. Es gibt keine Macht, die

ihn daran behindern könnte. Vlutvergiftete
und körperliche Krüppel heiraten und leben
in wilder Ehe genau so wie seelisch Be¬

lastete, professionelle Gauner, Diebe, Räuber.

Und nachdem sich seit Jahrzehnten
niemand darum kümmert als der unverwüstliche

Humanismus, sind wir heute schon in
einem Zeitalter, in dem es keine Phrase,

sondern nur traurige Wirklichkeit ist, daß

wir es mit Hunderttausenden prädestinierter

Kranker und Verbrecher zu tun haben.

Wir können nicht mehr genug Krankenhäuser

und Gefängnisse bauen. Aber in diesen

sind die fehlerhaften Menschen auch nur
Gäste. Die Hauptzeit ihres Lebens

verbringen sie außerhalb dieser. Die kranken

Früchte ihres Liebeslebens aber sind wieder

neues Spital- und Gefängnisfutter. Die
Erfahrung zeigt, daß die durch Krankheit zu

kurzem Leben Verurteilten oder die

längere Zeit inhaftiert Gewesenen ein
intensiveres Liebesleben treiben. Wenn aber
die heutige Generation schon so isti wie
wird die morgige sein?

„Der Apfel fällt nicht weit vom
Stamm", welch' tiefes Verständnis bezeugt
die Volksseele durch dieses Sprichwort. Der
geborne Verbrecher wird nie ein Gentleman;

die Neigung zum Bösen bleibt in ihm.
Dies wissen auch die modernen Kriminalisten

sehr gut. Mit ihrer Beihilfe entstand
eine ganze Wissenschaft, die beweisen will,
daß man auch den Neigungsverbrecher durch

schöne Reden und Anhalten zur Arbeit
bessern kann. Die Polizeistatistiken hingegen
beweisen, daß der, welcher sich aufs Handwerk

des Diebes, des Betrügers, des

Einbrechers oder Falschspielers verlegte, zu
keiner geregelten Arbeit mehr zu brauchen ist.

Wenn wir uns die Existenzschwierigkeiten

der Gegenwart vor Augen halten, so

müssen wir uns hierüber nicht wundern.
Was soll aus dem kerkerentlassenen Dieb,
der in den meisten Fällen seine Laufbahn
als Apache begonnen hat, werden? Vor
der Arbeit hatte er von jeher eine unüber-



Umschau 683

Windliche Abneigung. Für ihn ist Stehlen,
Einbrechen und Hochstapeln genau so ein
Gewerbe wie jedes andere. Der Staat aber

betrachtet alle Gauner als vom rechten Weg

Abgeirrte. Tatsache ist, daß sie den rechten

Weg überhaupt nie betreten hatten.
Der Humanismus wird heute falsch

aufgefaßt. Die Richtung unserer gesamten

gesellschaftlichen Einrichtungen geht dahin:
mit dem gesunden, ehrlichen Armen befaßt

man sich nicht. Kommt aber zur Armut
ein körperlicher oder seelischer Defekt, und

tritt dieser Defekt als unheilbar auf, dann

schreitet der Humanismus ein. Dann
bemüht er sich nach Kräften, dieses für die

übrige Menschheit wertlose, ja schädliche

Individuum zu erneuern, und ihm Gelegenheit

zur Fortpflanzung zu geben. Und von

Humanismus Gnaden wird auf diese Weise

die ganze Menschheit infiziert.
Die Aufgabe des Staates sollte sein,

den gesunden, arbeitswilligen und arbeitsfähigen

Menschen ebenso sorgfältig zu züchten

wie die Nutztiere — der Vermehrung
der körperlichen und geistigen Krüppel aber

einen Damm zu setzen.

Für die Lösung dieses Problems sollten

Millionenpreise ausgesetzt werden.

Hedwig Correvon
Sein bestes Werk und sein schönstes

Buch. O selige Jugendzeit, da wir den

gelehrten Vater oder den verehrten Lehrer
nach dem besten Werk eines Denkers dem

schönsten Buch eines Dichters fragten! Mit
einem gütigen Lächeln bekamen wir eine

Antwort. Denn Kindern muß man
antworten: nicht zu gescheit und vollständig,
denn sonst verstehn sie's nicht; und nicht zu

dumm, denn sonst werden sie böse, oder,

wenn sie's nicht merken, verdirbt man ihren
Geschmack und hemmt ihre Entwickelung.
So war denn Goethes bestes Werk

Hermann und Dorothea, Schillers der Tell,

Grillparzers die Sappho oder gar die Ahnfrau.

Beethovens? Nun, vielleicht die

Pastoralsymphonie. Mozarts? Die Zauberflöte

(wobei Schreiber dieses törichter Weise

noch verharrt). Sophokles? Antigone.
Kleist? Der zerbrochene Krug. Kant?
Die reine Vernunft. Wagner? „Tannhäuser"

oder „Ring". Und so weiter. Auf
jede Frage hatte man eine Antwort, pardon

eine Antwort, die offenbar gegebene,

allgemein anerkannte, einzig richtige,
unfehlbare. ()uoä semper, guoä ab omnibus à!

Wie ist doch das Leben leicht und schön!

Was die Dichter und Denker nicht wußten,

wir wissen's! Über ihr schönstes Buch,

ihr bestes Werk besteht Gott sei Dank kein

Zweifel. Wer ist der Papst, der ex
catkeära die Werke so sicher und zweifellos
klassifiziert hat? Die öffentliche Meinung.
Und wer ist die öffentliche Meinung:
„man"; der Verleger; die Zahl der

Auflagen; die Volksausgabe; ein Familien-
blattredakteur, ein Gymnasiallehrer; ein

gläubiger Nachbeter; ein frecher Journalist;
wer sonst noch? Das vielköpfige
Ungeheuer, das unfaßbare, allgegenwärtige,
allwissende, unsichtbare, anonyme, allmächtige

Monstrum, das überall und nirgends ist.

Diesem Ungenannt verdanken wir viel
Gutes: Sprichwörter, Volkslieder, aber noch

mehr Schlechtes: kategorische Urteile,
ungerechte und leichtsinnige Klassifizierungen,
unabänderliche Machtsprüche.

Denn man bedenke wohl: mit dem

Dekretieren des besten Werks und schönsten

Buches stößt man eine Masse von Schöpfungen

in den Abgrund, die weniger schön und

weniger gut sind. Man entmutigt die

Leute, selbst zu suchen und sich ein eigenes

Urteil zu bilden. Der denkende, forschende

Mensch wird sich die „besten" und schönsten

Werke nach seinem eigenen Geschmack

zusammenstellen. Er weiß, daß diese verblaß-



686 Literatur und Kunst des Auslandes

ten Begriffe „schön" und „gut" gedankenlose

Prädikate sind. Schön und gut ist für
den einen Schlagsahne und Blutwurst, für
den andern Häringssalat und Eiskaffee, für
den dritten Goethe und Beethoven, „das
höchste der Gefühle" liegt bald im Magen,
bald im Hirn, bald anderswo. Und wenn
es auch wirklich ein rein ästhetisches

Empfinden wäre, wie wechselnd ist es bei

uns allen, wenn wir's nur aufrichtig ein-
gestehn. Wenn mir nun „die Geschwister"
lieber sind als „Faust", Grillparzer lieber
als Goethe, Mozart als Wagner, wer hindert

mich daran, sie subjektiv schöner und
besser zu nennen als die von der öffent¬

lichen Meinung mit Nr. 1 beklebten
Geisteshelden?

Nicht als ob es nicht einen Lonsensus

Zentium, oder ein Urteil der Geschichte

gäbe! Ich glaube mehr als viele daran
und halte die Geschichte sogar für leidlich
gerecht. Aber man verschone uns doch bitte
mit dem unausstehlichen Bevormunden, mit
dem Lesenmüssen des besten Werks und

schönsten Buches und lasse uns auf eigenen

Wegen suchen, finden, uns freuen, trauern
und genießen, wo es uns beliebt. Denn wir
sind freie Menschen und wollen es bleiben!

MMrimbKuujM Uuàbes
Wiener Burgtheater. Die letzten

Neuheiten behandeln beide das alte Thema von
der zwischen zwei Männern stehenden Frau.

In dem Drama „Ein Muttersohn" des

bekannten Shaw-Übersetzers S. Trebitsch
vermengt es sich mit Motiven von so bizarrer
Unglaubwürdigkeit, daß auch das

schauspielerische Dreigestirn Marberg-Korff-
Treßler das Stück nicht durchzusetzen

vermochte.

Daß ein erwachsener Mensch erfährt,
daß der Gatte seiner Mutter nicht sein Vater

sei, ist ja im Leben und Literatur nicht
neu. überraschend mutet es jedoch an, wenn
der Betreffende diese Mitteilung nicht mit
dem üblichen größeren oder geringeren Grad
von Bestürzung, sondern mit Jubel
aufnimmt, noch überraschender, wenn sich diese

Eröffnung als eine Lüge — der Mutter
herausstellt. Dies ist der Fall des

„Muttersohnes".

Er möchte dem mütterlichen Ehrgeiz

und sich selbst genugtun und ein großer
Maler werden, glaubt sich aber durch des

Vaters Mangel an künstlerischer Tatkraft
erblich belastet. (Der alte Victorius hat es

nur bis zum Zeichenlehrer gebracht.) Da
spiegelt ihm die Mutter die Abstammung
von einem Adeligen vor, der allerdings zur
Kunst nur im Verhältnis des Mäzens
steht. Richard Victorius, wirklich in einen
Taumel der Zuversicht versetzt, geht neuerdings

und zum erstenmal mit gutem
Gelingen an die Arbeit. Als er aber dem

vermeintlichen Vater vertraulich näher treten

will, und dieser — in einer
begreiflicherweise an die Grenze des Ernstes
gelangenden Szene — ihm seine Illusion
zerstören muß, bemächtigt sich seiner trotz der

errungenen Erfolge wieder die alte
Mutlosigkeit, die in Raserei übergeht, als sich

Laura von Witrowska abermals von ihm
abwendet.

Diese Laura, eine junge, begabte Ma-


	Umschau

