
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 6 (1911-1912)

Heft: 7

Artikel: Conrad Ferdinand Meyer im Spiegel der Theologie

Autor: Fränkel, Jonas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


412 Jonas Fränkel, Conrad Ferd, Meyer im Spiegel der Theologie

auch zunächst über den endlos herausgeklatschten und bejubelten Komponisten

ergossen, aber auch Musik- und Spielleitung zusamt den Hauptdarstellern kamen

zu ihren vohlverdienten Ehrungen.

Dass mitten im andern Publikum das Fähnlein der alten Simplicius-
verehrer sich wieder versammelt hatte, teilweise aus größerer Ferne und mit
besonderen Gefühlen dem ersten Triumphe des Simplicius zuschaute, machte

unter dem Sturme der allgemeinen Begeisterung ja nichts mehr aus, und doch

hatte es alle Ursache, sich ganz besonders zu freuen und tat es auch, so warm es

konnte. M. K n a pp

Conrad Ferdinand Meyer im Spiegel der Theologie
ie Reformtheologen, die den Glauben an die Autorität der

Bibel über Bord geworfen, sehen sich eifrig nach besseren

Verbündeten um, hoffend, dem Christentum, das sie immer gründlicher

aus dem geistigen Leben der Gegenwart eliminiert
sehen, vielleicht auf diese Weise zu einem Scheindasein oder

gar zu erneuertem Einfluß auf die Geister zu verhelfen. So hat der Bremer

Pfarrer Albert Kalthoff in seiner Kirche nach Nietzsches Zarathustra gepredigt,
ein anderer den Vibeltext durch Ibsens Worte ersetzt — und Waliher Köhler,
Professor an der theologischen Fakultät in Zürich, sucht Conrad Ferdinand

Meyers Dichtung für das „neue Christentum" nutzbar zu machen. Er hat
ihm ein Buch gewidmet, das 236 Seiten stark, aber um 266 Seiten zu reich ist''').
Er stellt den ebenso lächerlich wie ungeheuerlich klingenden Satz auf: „Es gibt
keinen unter den neueren Dichtern, wenn man von den bewußt
religiösen Poeten wie Gerok u. a. absieht, aus dessen Werken so

klar und durchsichtig christliche Religion und christliches

Ethos hervorleuchtete wie bei Conrad Ferdinand

Meyer." Nun, man kann ja alles behaupten und alles beweisen,

wenn man die Worte eines Dichters ausdeuten will. Viel eindrucksvoller hätte

*) Walther Köhler, Conrad Ferdinand Meyer als religiöser
Charakter. Mit 9 Abbildungen. Verlegt bei Eugen Diederichs in Jena 1911. Preis drosch.
Mk. 4 —



JonasFränkel, Conrad Ferd. Meyer im Spiegel der Theologie 413

jedoch der Verfasser seine These durchführen können, wenn er bloß das letzte

Kapitel seines Buches: „Des Dichters Weltanschauung" in konzentrierter Form
dargeboten hätte. Statt dessen hat er es für gut gefunden, das Leben des Dichters

noch einmal an Hand von Adolf Freys Biographie zu erzählen, ohne daß

seine Darstellung durch individuelle Behandlung sich rechtfertigen ließe, und

hat im Anschluß daran nach der Methode eines andern Meyer-Bio-
graphen, August Langmessers, nur mit mehr Geist als dieser, die

einzelnen Bücher des Dichters hübsch der Reihe nach — für jedes Buch

ein besonderes Kapitel — vorgenommen und analysiert. Allein was sich

bei diesen Einzelanalysen zur Stützung seiner These ergeben — und es

hat sich ergeben, was sich ergeben mußte —, das wird dann doch in dem

erwähnten Schlußkapitel wiederholt und zu einem notdürftigen Ganzen
verbunden. Damit hätte sich der Verfasser begnügen sollen. Dann hätte er dem

Leser das Durchwandern weiter Strecken unfruchtbaren Landes erspart, und er

hätte dann auch das Kapitel über die Gedichte nicht schreiben müssen, das durch

seine Armut beschämend wirkt: da sich nämlich um Gedichte nicht so leicht herumreden

läßt wie um prosaische Erzählung, so hilft sich Walther Köhler, indem er

nach dem Muster des geistlosen Schwätzers Langmesser seitenlang Meyersche

Gedichte — in extenso abdruckt (unter anderm das ganze lange Gedicht „Die
Schlittschuhe") Es tut mir leid, ihn nun wiederholt mit Langmesser zusammen

nennen zu müssen, denn als intellektuelle Persönlichkeit steht Walther Köhler

immerhin um einige Stufen höher als jener Biograph Meyers.

Köhler wundert sich, daß „noch nie recht eigentlich ernstlich versucht wurde,

die Weltanschauung Conrad Ferdinand Meyers darzustellen". Wäre er

imstande, sein eigenes Buch objektiv zu beurteilen — was man jedoch einem

Autor nicht ohne weiteres zutrauen darf —, so fände er darin eine Antwort
auf seine Frage. Wie arm Meyers Weltanschauung ist, das beweist eben die

liebevolle, auf guter Kenntnis der nun schon eine kleine Bibliothek bildenden

Meyer-Literatur sich gründende Untersuchung Köhlers. Im Grunde hatte
Meyer keine eigene Weltanschauung, und die, die er für seinen Hausgebrauch

bekannte, unterschied sich nicht sehr von dem kirchlichen Protestantismus

seiner Umgebung. „Conrad Ferdinand Meyer ist ein frommer

Mensch gewese n", erklärt der Verfasser in gesperrtem Druck. Wir
glaudens ihm. Doch der Herr Dr. Meyer-Ziegler in Kilchberg, der „täglich



414 Jonas Fr änkel, Conrad Ferd. Meyer im Spiegel der Theologie

seinen Morgengottesdienst hielt, aus der Bibel vorlas und ein freies Gebet

daran schloß" — so berichtet uns Köhler auf Seite 224 —, hat mit dem großen

Dichter Conrad Ferdinand Meyer nichts zu schaffen. Denn das ist ja das

Große an diesem Dichter, daß er den Privatmenschen so vollständig abzuschütteln

verstand, ehe er das Heiligtum seiner Kunst betrat. Und in den beiden

Jahrzehnten, auf die sein mächtiges Schaffen zusammengedrängt war, lebte

er ja fast ausschließlich seiner Kunst. Und die Kunst, weil er ihr mit heiliger
Hingabe diente, hat ihn zum Lohn aus den Niederungen seines privaten Lebens

emporgehoben: er wurde groß, indem er schuf. Meyer bleibt für alle Zeiten
ein leuchtendes Beispiel dafür, was man mit heißem, unermüdlichem Eifer und

entsagungsvollem Wollen in der Kunst erreichen kann.

Die Intensität des künstlerischen Willens war in Meyer so mächtig, daß

er selbst die von der Natur dem Menschen Meyer gezogenen Schranken zu
durchbrechen vermochte. Nur so läßt sich die merkwürdige Erscheinung erklären, wie
dieser innerlich gebundene Mensch, als der er uns in seinen Briefen erscheint,

so die großen Schicksale erleben konnte, die seine Werke vor uns aufrollen. Mit
einer unglaublichen Selbstentäußerung vertiefte er sich in die Gestalten, die

ihm historische Lektüre zuführte, und gab sich so ganz in ihre Gewalt, daß selbst

die Leidenschaften seiner Helden in ihm auslebten. Und gerade das, dieses völlige

Aufgehen in den Gestalten, deren seine poetische Phantasie sich bemächtigt

hatte, bewahrte ihn vor der Gefahr, Tendenzdichter zu werden — also gerade

davor, was die Voraussetzung des Köhlerschen Buches bildet, wenn auch der

Verfasser das Wort „Tendenz" scheut. Ich für mein Teil würde vor einem

„Tendenzdichter" nichts weniger als erschrecken. Es kommt nur auf die Größe

und die Gewalt der Weltanschauung an, die des Dichters Seele erfüllt und in
seinem Werke zum Ausdruck drängt. Tendenzdichter in diesem Sinne waren
alle großen Dichter — von Dante bis Spitteler (auch Keller war ja einer!).
Doch Meyer hatte keine große, keine eigene Weltanschauung. Er war
Protestant.

Es ist unglaublich, wie einem Meyers Gestalt zusammenschrumpft in dieser

Spiegelung eines Theologen. Da hatte man in jahrelangem Genießen der

Meyerschen Dichtung sein Auge immer nur auf das Imponierende dieser
künstlerischen Erscheinung gerichtet, auf die Schönheit der Gebärde und die verhaltene

Wucht der großen Linien, und hatte sich gewöhnt, das, was etwa hie und



JonasFränkel, Conrad Ferd. Meyer im Spiegel der Theologie 415

da an dieser Dichtung Menschliches oder Kleines haften geblieben, zu übersehen,

wie man das Straßenstäubchen auf einem schönen Kleide nicht beachten will.
Und nun kommt dieser reformierte Zürcher Theologe und zwingt uns, daß

wir viele Stunden lang gerade auf jenen Punkt hinstarren, den wir sonst

instinktiv gemieden hatten! Wie schlecht heißt das dem Dichter vergelten, was
man von ihm empfangen hat! Doch dazu verführt das Buch von Walther Köhler,

das von der durchaus falschen Behauptung ausgeht, Meyer sei mehr
Philosoph als Künstler gewesen. Das Umgekehrte ist aber wahr: Meyer war
ganz nur Künstler und fast gar nicht Philosoph. Und der Künstler war
in ihm so stark, daß er fähig war, die konfessionelle Gebundenheit seines Alltagslebens,

wenn sie sich in sein Werk hineindrängen wollte, aus den heiligen Räumen

zu verweisen oder, wenn der Stoff eine reinliche Scheidung unmöglich

machte, sie doch nicht überwuchern zu lassen, so daß der genießende Leser leicht
darüber hinweggehen kann und der poetische Eindruck fast nie Einbuße erleidet.

Wenn man Conrad Ferdinand Meyer liebt, so empfindet man es

nachträglich als eine Undankbarkeit gegen den Dichter, daß man seinen Blick so

lange auf die Blöße gerichtet hielt, die sich der Dichter in seinen Werken ernst

bemüht hat zu verbergen. Ich kann dieses peinliche Gefühl nur los werden,
indem ich mir gelobe, sobald der letzte Strich an diese notgedrungene Rezension

gesetzt ist, mich einen ganzen Tag in Meyers Gedichte zu vertiefen, um
das Buch von Walther Köhler zu vergessen.

Ich bin der Wirkung sicher.

Jonas Fränkel


	Conrad Ferdinand Meyer im Spiegel der Theologie

