
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 6 (1911-1912)

Heft: 4

Artikel: Dichtung und Weltanschauung

Autor: Walzel, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichtung und Weltanschauung
Von Oskar Walzel

underte und Tausende erfreuen sich jahraus jahrein an Schillers

„Teil". Irre ich indes, wenn ich annehme, daß die große

Mehrheit sich lediglich des stofflichen und gedanklichen Reizes

bewußt wird, den diese Dichtung ausübt? Den Schweizer

^ « vor allem fesselt die erschütternde und zugleich erhebende

Geschichte von Wilhelm Tells Leid und Tat, dann aber die Gesinnung, die aus dem

Drama ihm entgegenleuchtet und in der er seine eigene beste Überzeugung
wiedererkennt. Daß ein Künstler Stoff und Gedanken in eine besondere Form

von starker und feiner ästhetischer Prägung gegossen hat, wird mehr oder minder

als selbstverständlich mitgenommen. Man rühmt bestenfalls die schöne

Sprache. Gewiß ist es aus dem Herzen des Schweizers gesprochen, wenn — um
eine beliebige Stelle fast wahllos herauszugreifen — Stauffacher erklärt:

„Nein, eine Grenze hat Tyrannenmacht:
Wenn der Gedrückte nirgends Recht kann finden,
Wenn unerträglich wird die Last — greift er
Hinauf getrosten Mutes in den Himmel
Und holt herunter seine ew'gen Rechte,
Die droben hangen unveräußerlich
Und unzerbrechlich, wie die Sterne selbst —
Der alte Urständ der Natur kehrt wieder,
Wo Mensch dem Menschen gegenübersteht —
Zum letzten Mittel, wenn kein anderes mehr
Verfangen will, ist ihm das Schwert gegeben —
Der Güter höchstes dürfen wir verteid'gen

-- Gegen Gewalt — Wir stehn vor unser Land,
Wir stehn vor unsre Weiber, unsre Kinder."

Anmerkung. In einer Reihe von sechs Vorlesungen, die ich Anfang Oktober den
Teilnehmern des ersten Schweizer Mittelschullehrer-Ferienkurses zu Zürich vortrug, war ich

bemüht, das umfangreiche Thema halbwegs zu ergründen. Als ich die Ideen, die ich während einer
Woche in gespanntester Aufmerksamkeit immer wieder überdacht und zugleich zu mündlichem
Ausdruck gebracht hatte, am Anfang der nächsten in einem einstündigen Berner Vortrag
zusammenfaßte, mußten selbstverständlich längere Eedankenfolgen vollständig ausscheiden.
Daher ist auch in dem vorliegenden Versuche, die Berner Rede in Buchdruck umzusetzen,



188 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

Solcher Gesinnung ist heute wie einst der Schweizer; er jubelt drum

Schillers Worten zu. Doch meist nur ganz dunkel wird er sich dabei bewußt, daß

ihm sein eigenes Glaubensbekenntnis von Schiller in der kostbaren Hülle einer

künstlerisch reichen Form dargeboten wird. Da gibt es Wirkungen auf das

Gehör, rhythmische und melodische Eindrücke musikalischer Art, dann mächtige

Anregungen unseres Vorstellungslebens, durch die unsere Phantasie angetrieben

wird, die ewigen Rechte, die wie die Sterne selbst unveräußerlich und

unzerbrechlich am Himmel hangen, sich lebendig und plastisch zu vergegenwärtigen.
Und wie aus der einzelnen Stelle, so lösen sich aus der ganzen Dichtung von

Wilhelm Tell in Fülle rein künstlerische Wirkungen aus, die den Leser und

Zuschauer gefangen nehmen. Denn die Form, die Schiller dem Stoffe und seinem

Gedankengehalt geschenkt hat, betätigt ihre unwiderstehliche Macht, auch dort,
wo sie ganz und gar nicht zu bewußter Erfassung und Würdigung gelangt.

Wer indes mit sorgsamer und zart zufassender Hand die formalen Eigenheiten

einer Dichtung und in ihnen strengsten Sinnes die eigentlich künstlerische

Arbeit erschließen will, gerät leicht in Gefahr, das Kind mit dem Bade

auszugießen. Heute mindestens gilt manchem Dichter und dessen Verehrern die Form
allein für wichtig; der Gehalt wird ihnen gleichgültig, er soll ganz zurücktreten
und in keiner Weise zur Geltung kommen. Die Anschauung ist nicht neu; und

außerhalb des deutschen Sprachgebietes ist sie noch häufiger anzutreffen als
innerhalb deutscher Kultur, die weit eher zu Unterschätzung als zu Überschätzung

der künstlerischen Form neigt.
Der Gehalt einer Dichtung indes ruht in erster Linie in den Gedanken,

die der Dichter künstlerisch zu verwirklichen sucht, weit weniger im Stoffe, der

den gleichgiltigsten und mindestwertigen Bestandteil eines Kunstwerks fast

durchweg darstellt. Nur daß, wer den Gedanken einer einzigen Dichtung
herauszurechnen sich bemüht, leicht ebenso gegen den Dichter sich versündigt, wie

jeder, der eine Einzelheit aus einem künstlerischen Ganzen heraushebt und für
sich betrachtet. Gedankliche Würdigung einer Dichtung, eines Kunstwerks über-

manches nicht begründet, was in Zürich diese Begründung gefunden hatte,- mehr als ein
wichtiges Zwischenglied fehlt, das in Zürich ausführlich berücksichtigt worden war. Ich
hoffe, in absehbarer Zeit das Ganze im Druck vorlegen zu können, folge aber auch gern
dem Wunsch der Schriftleitung und veröffentliche vorläufig einen kürzern Abriß, der dem

Inhalt meines Berner Vortrags im großen und ganzen entspricht. Das Beste, was er
enthält, hat er Wilhelm Dilthey zu danken.



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 189

Haupt, tut besser, aus der gesamten Leistung des künstlerischen Schöpfers dessen

Weltanschauung zu erschließen; und nicht nur aus seiner Leistung, vielmehr auch

aus seiner Persönlichkeit. Mit Recht sagt Dilthey, daß die höchste Wirkung

wahrhaft großer Dichter nur dann eintrete, wenn man zu dem Zusammenhange

fortgeht, in dem die in ihren einzelnen Werken hingestellten Lebensbezüge

zueinander stehen.

Die Weltanschauung eines Dichters werde also ergründet, wenn anders

das Gedankliche seiner Schöpfungen überhaupt erforscht werden soll. Doch diese

Aufforderung denkt nicht daran, die Weltanschauung eines Dichters zu einem

streng einheitlichen, systematisch geordneten, in klaren begrifflichen Formeln
abgefaßten Glaubensbekenntnis zu machen. Sondern sie erblickt in solcher

Weltanschauung nur den Rahmen, in dem alle seelischen Beziehungen des Dichters

zur Welt Raum finden, und ist sich wohl bewußt, daß die Weltanschauung, und

zwar auch die des Philosophen und Religiösen nichts unentwegt Festes, nichts

Unveränderliches bedeutet.

Noch mehr: wenn hier von Weltanschauung und Poesie die Rede ist, so

kommt doch am allerwenigsten sogenannte Weltanschauungspoesie in Betracht,
eine Poesie also, die nicht vom Erlebnis, sondern vom Gedanken ausgeht. Wenn

nämlich die Dichtung Gedanken allein und losgelöst vom Erlebnis aussprechen

will, entsteht eine Zwischenform zwischen Dichtung und Philosophie oder

Naturbeschreibung, deren Wirkung ganz verschieden ist von dem Eindruck eigentlich

dichterischer Werke. Dieses Gegensatzes wohlbewußt, stellte einmal Dilthey die

„Götter Griechenlands" und die „Ideale" Schillers, wahre, tiefe Lyrik, die aus
dem Erlebnis erwachsen ist, Gedichten von Lukrez, Haller und auch von Schiller

gegenüber, in denen lediglich ein Gedachtes mit Gefühlswerten ausgestattet
und in Phantasiebilder verkleidet wird. Schillers „Künstler" entstammen

zwar auch einem Erlebnis. Die Kulturmission, die Schillers künstlerisches

Schaffen in sich trug, war dem Dichter in dem Augenblicke aufgegangen, da er

sich um anderer Schöpfungen willen angegriffen und geschmäht sah. Der Groll
ob unverständiger Angriffe, der Stolz und das Hochgefühl, als Dichter eine

Sendung kultureller Art erfüllen zu können, drängte nach künstlerisch geformter
Aussprache. Allein während der Abfassung, die sich lange hinauszog, verschob

sich der Eedankengehalt der „Künstler" so stark, ergaben sich dem Dichter so

viel neue ideelle Gesichtspunkte, daß zuletzt nicht ein starkes Erlebnis, sondern



190 Oskar Walz el, Dichtung und Weltanschauung

eine schwierige Reihe neuer Ideen in den „Künstlern" zu Wort kam und daß

tatsächlich mühsam Erdachtes nur in Phantasiebilder verkleidet wurde.

Ganz anders als die „Künstler" entsteht ein rein lyrisches Gedicht, aber

auch ein echt episches oder dramatisches. Der Dichter erlebt, was zahllose
andere auch erleben können. Während indes die meisten über das Erlebnis ohne

viel Besinnen wegeilen, möchte der Dichter dessen Bedeutsamkeit ergründen.

Doch auch andere gehen denselben Weg und gelangen zu keinem künstlerischen

Ausdruck des Erlebnisses. Dem Dichter nur ist es gegönnt, das Erlebnis in
eine sprachliche Form zu kleiden, die erkennen läßt, wie bedeutsam es ist. Und

zwar kann er diese Bedeutung erkennen lassen, ohne sie mit einem Worte
auszusprechen. Gerade echteste Lyrik, wie sie Goethe vielfach geglückt ist, deutet

auch nicht mit dem leisesten Wink auf das „llabula äocet", sondern überläßt
dem Leser, im Nacherleben von Goethes Erlebnis sich der seelischen Werte
bewußt zu werden, die das Gedicht in sich birgt. Wie viel Lebenskunst strahlt aus

Goethes Lied „Auf dem See" uns entgegen! Und doch sagt uns nur unsere

von dem Liede angeregte Reflexion, nicht der reflektierende Dichter selbst, daß

jung frohgemutes, frisches Erleben der Natur nicht vor peinigender Erinnerung
an verlorenes Glück schützt,' daß aber, wer in kraftvoller Selbstzucht sich weichen

Träumen entzieht, an der Natur gesunden kann, sobald er sich ihrer Schönheit

ganz ergibt und sie mit treuen Sinnen in sich nachzuerleben sucht.

Hätte Goethe der Bedeutsamkeit des Erlebnisses, aus dem das Lied vom

Zürcher See geschöpft ist, allgemeinen Ausdruck geliehen, so wäre dem Gedicht

sein feinster und zartester künstlerischer Reiz verloren gegangen. Dennoch kann

ein andermal tiefe Wirkung sich ergeben, wenn das Gefühl des Lebensmomentes

in gesetzmäßigem Fortschreiten sich erweitert und dessen Bedeutsamkeit zu

voll bewußter Aussprache gelangt. Auch Dante und Goethe gehen auf solchem

Wege bis an die Grenzen der Gedankendichtung. In der Erzählung hält dann
das Geschehen plötzlich inne, und ein Gespräch beleuchtet die Bedeutung der

erzählten Vorgänge. Mitten im stürmischen Verlauf des Dramas tritt beruhigend

und befreiend die Reflexion der Personen über sich hervor. Einzelne
Dichtungen verbinden geradezu in Gespräch, Monolog oder Chor die Gedanken

über das Leben, die aus den Vorgängen der Dichtung sich ergeben, zu umfassender

Betrachtung. So etwa die griechische Tragödie oder Schillers „Braut von
Messina" oder Hölderlins „Empedokles".



Oskar Walz el, Dichtung und Weltanschauung 191

Die dichterische Lebensansicht hat mithin eine innere Tendenz, in
Weltanschauung überzugehen. Entgegen kommen solchem Streben Lebenslehre,

Philosophie und Wissenschaften. Freilich können sie den Dichter nur bereichern,

nicht ihn von vornherein führen und leiten. Seine Weltanschauung wurzelt in
seiner eigenen Persönlichkeit; sie hat darum ihre eigenen Gesetze. Auch der

Philosoph aber ist, wenn anders er schöpferisch wirken soll, mehr als ein folgsamer

Träger und Weiterentwickler der Weltanschauungen anderer. Allerdings wird
er, wo der Dichter aus der Gesamtheit seiner Kräfte schafft, die Anschauung

zerlegen und die Verhaltungsweisen sauber trennen.

Doch das Eigen- und Urwüchsige der Weltanschauung eines Dichters kann

zuweilen keinerlei Beziehung zur Philosophie seiner Zeit aufkommen lassen.

Je stärker seine Weltanschauung mit seiner Persönlichkeit verknüpft ist, je machtvoller

diese Persönlichkeit in dichterischer Schöpfung sich auslebt, desto weniger
wird dem Dichter das Denken seiner Zeit, also vor allem die zeitgenössische

Philosophie bieten. Jeremias Eotthelf, der Urwüchsige und Eigenwillige, ist ein

glänzender Beleg für die Tatsache, daß eine starke und ausgeprägte
Weltanschauung einem Dichter eignen und ihm doch etwas beinah Zeitloses leihen

kann, da sie dem Denken der Epoche fremd gegenübersteht. Eotthelf ist

ein Bekenne? und ein Erzieher. Aber der Gott, den er predigt, dieser

starke und strafende Gott, der die Sünde sofort vergilt, ist der Zeitphilosophie

so fremd, daß Gottfried Keller in seinem Landsmann, den er dichterisch

bewunderte, einen Kulturgegner erkennen wollte. Im Zeitalter von D. F.
Strauß und L. Feuerbach erzählt Gotthelf von einem Bauern, der zur Erntezeit

ein Gewitter aufsteigen sieht. Der Schnitt ist vorbei; es ist Sonntag. Der

Bauer will retten, was zu retten ist, wenngleich auf seinem Hof noch nie Sonntags

gearbeitet worden war. Wirklich bringt er das Korn unter Dach. Doch

kaum ist das letzte Fuder in der Scheune, so verzehrt ein Blitzstrahl Haus und

Habe. Der Bauer wird blödsinnig.
Das schreibt der echte Volksschriftsteller Eotthelf, der beim Alten und

Bewährten beharren und sein Volk an gleicher Stelle festhalten möchte. Ihm ist
die strenge Rechtgläubigkeit seiner Pfarrkinder in Fleisch und Blut übergegangen,

mag er auch orthodoxen Wortglauben verwerfen und in „Anne Bäbi" über

die dogmatische Schulweisheit eines Vikars spotten. Mit Hölle und Teufel
ist er sofort zur Hand; sie gehören zu seinem Weltbild; solcher fester Teufels-



192 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

glaube befruchtet seine Phantasie und schenkt seiner Dichtung grausenerregende

Traumbilder, wie das des Vranntweinsäufers Dursli.
Gotthelf ist ein echter Dichter, der aus dem Erlebnis seine Werke schöpft'

zugleich drängt es ihn übermächtig zur Darlegung seiner Weltanschauung; fast

gibt er zuweilen des Guten zu viel, wenn er seine Weltanschauung entwickelt,

und leicht zerstört er dann den künstlerischen Reiz seiner Erzählungen. Doch

diese Weltanschauung steht ihrer Zeit so fremd gegenüber, daß sie der Dichtung

Eotthelfs eine ungebrochene Ursprllnglichkeit sichert, ja in einem Zeitalter
papierener Bildung ihn vor dem Flittergold jungdeutscher Modeliteratur
bewahrt und dadurch auch rein künstlerisch zu einer wichtigen Voraussetzung
seiner Poesie wird. Wer dem Zusammenhang von Weltanschauung und Poesie

nachgeht, findet drum an Eotthelf einen wertvollen und ergebnisreichen Einzelfall!

seine Weltanschauung befruchtet seine Kunst, hat aber mit dem Denken

seiner Zeit nichts gemein.

Sein Landsmann und Eegenfüßler Gottfried Keller bekundet in vollem

Gegensatz zu Eotthelf selbst, wie viel seine Welt- und Kunstanschauung der

Philosophie der Zeit dankt. Unter den Denkern und den philosophischen Bekenntnissen,

die nach Kellers eigenen Worten auf ihn fördernd und vorwärtstreibend

gewirkt haben, spielt Ludwig Feuerbach und dessen Materialismus vielleicht
die auffallendste Rolle. Ein Materialist als Anreger eines Poeten! Feuerbachs

Heidelberger Vorlesungen vom Jahre 1848 konnte Keller anhören. Er vernahm

aus dem Munde des Junghegelianers, der in dem Gottesbegriff nur ein
Gebilde menschlicher Phantasie, nur ein ins Unermeßliche gesteigertes Spiegelbild

des Menschen erkennen wollte, die Aufforderung, sich auf das Diesseits

einzuengen. Aus Eottesfreunden wollte Feuerbach Menschenfreunde, aus
Kandidaten des Jenseits Studenten des Diesseits erziehen. Gottfried Keller beugte

sich nach längerem Kampfe vor der neuen Lehre. Er erkannte, daß der Verzicht

auf die sogenannten religiösen Ideen nicht der Welt alle Poesie und erhöhte

Stimmung nehme. Sie werde vielmehr unendlich schöner und tiefer, das
Leben gewinne an Wert. Verklärung und Verschönerung der Wirklichkeit und des

ganzen Reichtums ihrer einzelnen Erscheinungen war in Feuerbachs
Weltanschauung vorgedeutet; Kellers künstlerischer Realismus fand darum in Feuerbach

eine feste Stütze. Hier kam tatsächlich Philosophie dem Dichter entgegen,

nicht nur seiner Weltanschauung, auch seiner Kunst. Feuerbachs gottleugnender



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 193

Materialismus konnte in jene eingehen, konnte diese befruchten, weil er in Kellers

Denken und Schaffen einen wohlvorbereiteten Boden fand.

Noch deutlicher sagt ein anderer großer Realist, wie viel ihm und seiner

Kunst die Philosophie seiner Epoche geboten hat. Emil Zola leitet geradezu

aus der Tatsache, daß seine Zeitgenossen eine neue Philosophie entdeckt hätten,

die Notwendigkeit einer neuen Kunst, und zwar seiner eigenen Kunst ab. Er
stellt sich auf die Seite des Positivismus und Evolutionismus und bekämpft

von dieser Stelle aus die Gestaltung, die dem Menschen in klassischer Dichtung

geworden war: „L'ö8t nece88airement Is pou8scs ck'un nouvel art, clan8 ce

nouveau terrain."
Wenn Keller und Zola ihr dichterisches Schaffen auf materialistische,

positivistische und evolutionistische Philosophie zurückführen, so beweisen sie

zugleich, daß der Dichter nicht bloß aus metaphysischer Philosophie Anregung
ziehen, daß nichtmetaphysische Weltanschauung der Poesie etwas geben kann.

Das ist hochwichtig. Auch Philosophen, die wie Feuerbach grundsätzlich keine

Philosophen sein wollen, die alle Metaphysik abschwören, haben den Poeten
etwas zu sagen.

Oder etwa gar nur sie? Ist vielleicht Metaphysik und Poesie unvereinbar?

Zola scheint zur Ansicht zu neigen, daß nur ein unmetaphysisches
Glaubensbekenntnis mit echter Poesie vereinbar sei. Der realistische Dichter möchte

mit allen Sinnen diese Welt, die Welt der ihn umgebenden Wirklichkeit
erfassen und aus ihr Anschauungen für seine Kunst holen. Darum verlangt Zola,
die Natur wiederzugeben, wie sie ist, „!a renckre telle qu'elle e8t". Und kühn

verwirft er neben sinnenstarkem und sinnenfeinem Erfassen der Natur die Phantasie.

„^'imagination n'a plu8 cl'emploi", ruft er' so verstopft er die Quelle,

aus der vor allem künstlerisches Wirken zu strömen scheint. Mindestens hatte
man vor Zola das geglaubt.

Wir stehen vor der wichtigsten, bedeutsamsten und entscheidenden Einzelfrage,

die innerhalb des ganzen Problemgebietes sich auftut, auf dem das

Verhältnis von Weltanschauung und Dichtung sich bewegt: beschränkt sich der Dichter

auf die Wiedergabe von Eindrücken, die seine Sinne ihm liefern, oder sucht

er zu verwirklichen, was in seinem Geiste sich gebildet hat, sucht er ein inneres
geistiges Erlebnis in künstlerische Wortform zu bringen?

Zolas Forderung, die Phantasie auszuschließen und die Natur so wieder-



194 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

zugeben, wie sie ist, deckt sich mit der Theorie der Naturnachahmung, die älterer

französischer Ästhetik durchaus gemäß ist. In echt französischer Gestalt legte um
die Mitte des 18. Jahrhunderts Batteux diese Nachahmungstheorie vor. Er
glaubte das „einzige Prinzip" der Kunst gefunden zu haben, wenn er ihr
zubilligte, daß sie die schöne Natur nachahmen solle. Er dachte an eine Auswahl
schöner Züge, die verschiedenen Modellen entnommen wären. Die oft erzählte
Anekdote von Zeuxis diente ihm zur Begründung: Zeuxis hatte eine vollkommene

Schönheit zu malen und verwertete mehrere Modelle, von denen jedes ihm
einen einzelnen Zug lieh. So verband er schöne Einzelheiten zu einem Ganzen.

Über die Frage, warum diese Einzelheiten schöner seien als andere,

entscheidet bei solchem Verfahren nur der Geschmack.

Zola kennt nicht solche Auswahl,' er möchte, was er erblickt, ohne Sichtung
und Sonderung übernehmen. Doch wie Batteux haftet auch Zola an der äußeren

Schale. Er denkt so wenig wie Batteux an ein Schaffen, das vom Innern
des Künstlers ausgeht. Das Kunstwerk wird bei beiden zu einem Ergebnis
der äußeren Sinne. Die Phantasie ist ausgeschlossen; eine Schöpfung der

künstlerischen Phantasie im Kunstwerk zu suchen, ist dem Theoretiker Zola ebenso

fremd wie Batteux.
Wohlbemerkt: dem Theoretiker! Daß der Dichter Zola eine starke,

übermächtig alle theoretischen Erwägungen überflutende Phantasie besessen hat, ist

nicht zu bezweifeln. Doch hier wie in allen folgenden Betrachtungen halte ich

mich nicht an das Schaffen der Dichter, nicht an die Voraussetzungen dieses

Schaffens, die von psychologischer Forschung nachträglich aufgedeckt werden

können. Sondern ich zeige auf, wie sich im Kopfe von Dichtern und Kunstkritikern

Vorgänge spiegeln, die zu allen Zeiten beim dichterischen Schaffen sich

eingestellt haben. Es hat Jahrtausende gebraucht, ehe diese Vorgänge der

Forschung zum Bewußtsein gelangt sind. Selbstverständlich schränkte auch der

französische Dichter von einst sich nie auf bloße Naturnachahmung oder gar nur auf
eine Nachahmung der schönen Natur ein. Aber französische Ästhetik lehnte lange

Zeit jede andere Erfassung des künstlerischen Schöpfungsvorganges ab.

Verdienst der Engländer ist es, gegen die französisch verstandesmäßige

Ästhetik und gegen deren Lehre von der Naturnachahmung in neuerer Zeit
(etwa seit 1700) der Phantasie ihr Recht gewahrt zu haben. In der Phantasie
erkannten englische Denker die Wurzel künstlerischer Arbeit. Deutschland schloß





Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 195

sich alsbald dem Vorgang der Engländer an. Der Schweizer Bodmer vertrat
als einer der ersten den Grundsatz, daß die Ergründung der Kunst von einer

Erforschung der „Einbildungskraft" ausgehen müsse. Ihm selbst war an Miltons
Werken die Macht einer Phantasie aufgegangen, die über die Grenzen der

wirklichen Welt hinauszuschreiten und „Wunderbares" zu ersinnen vermag.
Das Verhältnis von Künstler und Natur, die Auffassung der Natur selbst

ist bei Franzosen und Engländern grundverschieden. Der Franzose — ich denke

in erster Linie an die ältere französische Ästhetik — nennt Natur die Welt des

Wirklichen, die von seinen Sinnen ihm nahegebracht wird. Der Engländer
denkt an eine Welt, die den Sinnen unzugänglich bleibt und nur dem Denken

sich offenbart. Es ist die Welt der Ideen, wie Plato sie nennt, die Welt des

Wesenhaften, neben dem alle Erscheinungen der Erfahrungswelt nur vergänglichen

Schein bedeuten. Diese Welt des Wesenhaften ist aber auch die Voraussetzung

der Scheinwelt, in der wir leben. Nur durch sie wird die Erscheinungswelt möglich.

Ihr wohnt eine schöpferische Kraft bei. Im Sinne der Ideenwelt aber

schafft nach englischer Annahme der Künstler.
Nur flüchtig kann hier angemerkt werden, daß zwischen Frankreich und

England ein Gegensatz sich auftut, wie er ähnlich zwischen Platos und Aristoteles'

Weltanschauung waltet. Noch enger berühren sich Aristoteles und die Franzosen

einerseits, Plato und die Engländer anderseits in der Erwägung ästhetischer

Fragen. Plato und besonders der Neuplatonismus, der bis ins 19.

Jahrhundert hinein der Weltanschauung Platos weit näher gerückt wurde, als es

angeht, forschen nach dem Wesen des Schönen. Vorsichtiger begnügt sich

Aristoteles, den Vorgang des künstlerischen Bildens (nicht des künstlerischen Schaffens)

und die Gründe künstlerischer Wirkung zu bestimmen. Die bildende Tätigkeit

des Künstlers kommt bei ihm nur in Betracht, soweit sie bewußte Überlegung

und technische Ausführung ist. Dieselbe Beschränkung auf die Technik der Poesie

war den Franzosen eigen. Sie hatten einst die aristotelische Ästhetik zusammen

mit der aristotelischen Erkenntnistheorie übernommen und in ihr die Lehre

von der Naturnachahmung.
All das wurde entwertet, seitdem die Philosophie sich entschlossen hatte,

die Kräfte der menschlichen Seele zu bestimmen, die der Religion, dem Rechte,

dem Wissen zur Voraussetzung dienen. Folgerichtig mußte auch die Ästhetik

nach der Kraft fragen, aus der Kunst und Dichtung entspringen. Schon Bacon



196 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

und Hobbes, die Zeitgenossen Shakespeares, stellten diese Kraft in der Phantasie

fest. Die Engländer Addison, Shaftesbury, Poung, dann der Franzose Du
Bos, der von England starke Anregung erfahren hatte, gingen dem schaffenden

Vermögen des Künstlers feinfühlig nach.

In schärfster und kühnster Form verkündete Shaftesburys „Soliloquy"
(1716) der Welt die neue Lehre. Ihm offenbarte sich der echte Dichter als ein

zweiter Schöpfer, ein Prometheus unter einem Jupiter. Gleich dem obersten

Werkmeister oder gleich der Natur schaffe er ein Ganzes; alles stehe da miteinander

in Zusammenhang und in richtigen Verhältnissen, alle Bestandteile seien

sich gehörig untergeordnet.

Wie ein starker Lichtstrahl leuchten diese Worte des englischen Platonikers
durch das 18. Jahrhundert. Ich versuchte in einer kleinen Abhandlung") den

Spuren ihrer Wirkung nachzugehen. Fast alle Führer deutscher Kunst und deutschen

Geisteslebens knüpfen im 18. Jahrhundert an Shaftesburys Wort an, bis

endlich einem gottbegnadeten Jüngling, einem auserlesenen Genius in ihnen
sich sein eigenes Schicksal und sein höchster Beruf dartut, bis sie dem jungen
Goethe zu einem starken Erlebnis werden, in dem er erkennt, daß er selbst ein

solcher Prometheus unter einem Jupiter sei; und im stolzen Bewußtsein, ein

zweiter Schöpfer zu sein, schafft er nach seinem Bilde die Prometheusgestalt des

Frankfurter Fragmentes. Der Gedanke vollends, daß der echte Dichter wie die

Natur ein Ganzes schaffe, einen Organismus von strenger innerer Gesetzlichkeit,

wird für Goethe ein sicherer Leitstern auf der Wanderung durch die widerstreitenden

Kunstanschauungen seiner Zeit. Er zeigt ihm das höchste Ziel künstlerischen

Ringens, er enthüllt ihm das Geheimnis seiner eigenen dichterischen Kraft
und eröffnet ihm doch auch wieder einen vertieften Einblick in das Schaffen der

Natur, in der er durch Shaftesbury eine gleichgeartete, nach gleichen Gesetzen

arbeitende Schwester kennen gelernt hatte.

Das Bedeutsame von Shaftesburys Worten liegt nämlich nicht nur in
der Anerkennung der gottgleich oder naturgleich schöpferischen Kraft dichterischer

Phantasie; vielmehr bestimmt Shaftesbury auch noch das Wesen des

Schaffens der Natur und wird durch diesen Zusatz einer der bedeutsamsten

Wegweiser organischer Ästhetik. Organische Ästhetik erblickt in dem Kunstwerk einen

Das Prometheussymbol von Shaftesbury zu Goethe. Leipzig 191V.



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 197

Organismus von innerer Gesetzlichkeit, der ebenso wie die Organismen der

Natur nicht von außen bestimmt, nicht heteronom, sondern autonom ist. Das

Kunstwerk kann daher keinem allgemeinen Regelkanon angepaßt werden, der

für Kunstwerke gleicher Art oder Gattung ein für allemal aufgestellt wird. Das

künstlerische Gesetz, das im Innern eines Kunstwerks waltet, bestimmt das

Ganze wie die Teile. Eine wechselseitige Abhängigkeit, eine gegenseitige

Bestimmung besteht zwischen dem Ganzen und den Teilen. Wie die einzelnen

Teile zu einem einheitlichen Ganzen sich zusammenschließen, so sind auch sie

selbst wieder von dem Ganzen bestimmt und abhängig. Beziehungen von
gesetzlicher Kraft walten zwischen ihnen und dem Ganzen. Kein Aggregat,
sondern eine einheitliche Organisation entsteht auf solche Weise im Kunstwerk.

Seine äußere Form ist nicht Zusallsache und nicht das Ergebnis einer willkürlich

bestimmbaren Auswahl' vielmehr wird sie von innen aus bestimmt, durch

eine Gesetzlichkeit, die dem Ganzen des Kunstwerks entspricht. In der äußeren

Gestalt kommt nur eine „innere Form" zur Erscheinung. Hat der Künstler
diese innere Form einmal erfaßt, so ergibt sich ihm die äußere Form als deren

notwendige Folge.
Es fehlt an Raum, hier auseinanderzusetzen, wie weit Shaftesbury durch

andere, zunächst durch antike Philosophie und in erster Linie durch Plato und

den Neuplatonismus zu seiner organischen Ästhetik gelangt ist. Sicher ist diese

organische Kunstanschauung, auf der der gesamte deutsche Klassizismus ruht,

nur im Rahmen platonisch-neuplatonischer Weltanschauung möglich. Ganz
unverkennbar erwächst an dieser Stelle Kunstlehre, aber auch Kunst, und nicht

zuletzt Dichtung, aus einer Weltanschauung, die von Plato ausgeht und in neuerer

Zeit zu frischem Leben und Wirken erwacht.

Denker und Dichter des 18. Jahrhunderts haben die organische Ästhetik

Shaftesburys weiter ausgebaut. Ihre reichste Entwicklung fand sie nach 1770

durch Herder, Goethe und ihre Freunde. Schiller setzte sie in kantischen

Wortbrauch um. Die Romantik endlich machte sie zum Mittelpunkt ihres Sinnens
und Schaffens. Der schwierige Begriff der „inneren Form" ward auf diesem

langen Wege immer schärfer und feiner erfaßt; aber auch heute weiß man

ihm noch neue Seiten abzugewinnen. Eine entscheidende Vertiefung aber hatte
der Begriff der innern Form durch Winckelmann um die Mitte des 18.

Jahrhunderts gewonnen. In Winckelmanns Sinne fassen ihn dann schon die Stür-



198 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

mer und Dränger' unsere Gegenwart kann ihrerseits nur an Winckelmanns

Deutung sich anschließen, wenn sie künstlerischem Schaffen auf den Grund sehen will.
Shastesbury entwickelt die Lehre von der „innern Form" in seinem Essay

„üuckZemönt <»f itereàs" - „Wo ein wahrer Charakter bestimmt angegeben

und die innere Form richtig geschildert ist, da muß notwendig die äußere Form
sich nach ihr bequemen." Eine geistige Einheitlichkeit bedingt also die äußere

Form. Das ist noch immer reichlich verstandesmüßig gefaßt, man möchte beinah

sagen: aristotelisch. So wenig wie bei Aristoteles kommt an dieser Stelle

zum Bewußtsein, daß die Tätigkeit des Künstlers etwas in sich birgt, das

jenseits der Grenzen der Verstandeserkenntnis liegt und innerhalb des Gebietes

des Gefühls bleibt, also nur erlebt, nicht begrifflich festgelegt werden kann.

Der Deutsche Winckelmann konnte dem unbewußten künstlerischen Schaffen weit
besser gerecht werden. Die deutsche Mystik des Mittelalters hatte schon Macht
und Bedeutung des Gefühls erkannt und gewürdigt. Der deutsche Pietismus
des 17. Jahrhunderts erweckte die Anschauungen der Mystik zu neuer Kraft.
Darum konnte Deutschland im 18. Jahrhundert der Bedeutung des Unbewußten,

zuerst auf dem Felde der Religion, dann indes auch auf dem Gebiete der

Kunst gerechter werden als England. Klopstock trug als erster Deutscher das

stolze Gefühl einer Genialität in sich, deren Wesen nicht in klarer Verständigkeit,

sondern in mächtiger Kraft künstlerischen Erlebens fußte. Winckelmann aber sah

in den Schöpfungen antiker Plastik die Phantasie griechischer Künstler am

Werk, eine Phantasie, die gleich der Schöpfergabe Klopstocks nicht begrifflichen

Formeln nachging, sondern aus einem starken, unergründlichen Eefühlserlebnis
die Form des Kunstwerks, innere wie äußere, holte. Shastesbury war wesentlich

nicht über die Annahme hinausgekommen, daß der Künstler nur ein guter
und scharfer Psycholog sein müsse. Wer den Charakter der Gestalten, die er —
als bildender Künstler, aber auch als Dichter — formen will, genau festgelegt

hat, kann in der Zeichnung ihrer Erscheinung und ihres Gebarens nicht fehl

gehen' so meint er es. Der Künstler muß mithin wissen, was er will. Winckelmann

verlangt im Gegenteil, daß der Künstler fühle, was er soll. In seinen

unvergänglichen Deutungen antiker Bildwerke, besonders in der Ergründung
des Apoll von Belvedere und des Torso des Herakles, spürte er dem starken

Erlebnis nach, in dem der Seele des Künstlers die Seele des Kunstwerks, das er

schaffen wollte, sich offenbarte, dem Erlebnis, das der Phantasie des Künstlers



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 199

einen machtvollen Schwung gab, über die Mauern der Wirklichkeit hinwegzu-

fliegen und zum Göttlichen hinaufzusteigen. Winckelmann wußte dabei sehr

wohl, daß er in sich nur nacherleben, nie aber ganz in Worte und Begriffe fassen

könne, was der Künstler erlebt, was ihn beseelt und ihn befähigt hatte,

Götter zu bilden, ihn, der nur Menschen von Angesicht zu Angesicht gesehen.

Doch Winckelmann und auch die nachfolgende Ästhetik des Klassizismus
und der Romantik wußte das Entscheidende noch nicht so klar anzugeben, wie

wir es heute tun können. Das Wesen der künstlerischen Idee, das Winckelmann

aufgegangen war, umschrieb Gustav Freytag mit aller Deutlichkeit am Anfang
seiner „Technik des Dramas". Er denkt dabei nur an den Dichter; die Anwendung

auf den Künstler überhaupt ist jedoch nicht schwer aus seinen Worten
abzuleiten.

Freytag weiß, daß die künstlerische Idee, die stille Seele, durch die der

Dichter den Stoff vergeistigt, nicht als Gedanke und nicht in der farblosen Klarheit

eines abgezogenen Begriffs dem Dichter entgegentrete. Dem Dramatiker
leuchten vielmehr die Hauptteile der Handlung, das Wesen der Hauptcharaktere,

ja etwas von der Farbe des Stückes zugleich mit der Idee in der Seele auf.

All das ist zu einem untrennbaren Ganzen verbunden, wirkt sofort wie ein
Lebendes und erzeugt nach allen Seiten weitere Bildungen. Darum kann der

Dichter die Idee seines Werks sicher in der Seele tragen und sie trotzdem während

des Schaffens nie in Worte umzusetzen imstande sein. Tut er es

schließlich und möchte er so den Grundgedanken seines Werks ergreifen, dann

kann es geschehen, daß er die künstlerische Idee, die nunmehr in Worte umgeprägt

ist, nicht mehr streng nach den Gesetzen seiner Kunst empfindet. Sie ist

aus der Welt des Gefühls in die Welt des Verstandes übergetreten. Was nur
erlebt werden kann, ist durch begriffliche Erfassung um seinen geheimsten Reiz
gekommen.

Der bildende Künstler und der Musiker sieht sich der Versuchung weit
weniger ausgesetzt, die künstlerische Idee seiner Schöpfung in Worte umzuprägen.

Ihm geht Form und Farbe, Rhythmus und Melodie seines Werkes gleichfalls
zusammen mit dem Geistigen auf, das er verwirklichen möchte und das er in der

Sprache seiner Kunst, in Farben und Formen oder in Tönen, zum Ausdruck

bringt. Die künstlerische Vision, in der Raffael seine Sistina zum erstenmal

vor sich sah, zeigte ihm die Gestalten und ihre Anordnung, die Farbentöne und



200 Oskar W al z el, Dichtung und Weltanschauung

die Linien, die dem seelischen Gehalt des Werkes entsprechen. Diesen seelischen

Gehalt in Worte umzuschreiben, wäre Raffael nie geglückt, wie auch wir ihn

nur andeuten können. Er hat ihn in sich erlebt' die Kunstgeschichte und die

Ästhetik kann nur versuchen, das Nacherleben dem Beschauer zu erleichtern. Das

Nacherleben selbst muß dem Beschauer überlassen bleiben. Im gleichen Sinne
sucht Winckelmann in sich wachzurufen, was in dem Schöpfer des Apoll von
Belvedere sich abgespielt hat' und er gibt Fingerzeige, wie andere gleiches in sich

erwecken können. Daß seine Worte nicht ausreichen, das Urerlebnis des Künstlers

auszuschöpfen, weiß er sehr wohl. Denn in diesem Urerlebnis ist etwas

enthalten, das aller begrifflichen Erfassung spottet.

Rücken indes Kunst und Weltanschauung, Form und Geist nicht weit
voneinander ab, wenn die Urzelle eines Kunstwerks beinah ganz in die Welt
des Gefühles hinabtaucht? Im Gegenteil! Erstens bleibt auch angesichts der

Deutung der künstlerischen Idee, die Winckelmann angebahnt hat, alles

bestehen, was über künstlerisches Erlebnis und Weltanschauung am Eingang meiner

Erwägungen gesagt worden ist. Dann aber zeigt die Vorgeschichte von
Winckelmanns Entdeckung, daß der Fund nur aus einer Weltbetrachtung heraus

gemacht werden konnte, die als Schülerin Platos und des Neuplatonismus
in dem Schönen die Verkörperung eines geistigen Elementes erkannte. Auch

nach Winckelmann bleibt der Ausgangspunkt künstlerischer Tätigkeit etwas

Seelisch-Geistiges,' er würdigt nur den Gefllhlsgehalt dieses Geistigen besser

als seine Vorläufer. Bester Beweis aber für den engen Zusammenhang von

Weltanschauung und Kunst ist die Rolle, die Winckelmanns Entdeckung in der

Romantik spielt; denn in der Romantik lebt sich die Weltanschauung Platos
und des Neuplatonismus ganz aus, in solchem Umfang, daß nach der

Romantik nur eine Wendung in entgegengesetzter Richtung eintreten konnte.

Voraussetzung dieser Wendung ist derselbe Goethe, der in der Geschichte

der geistverkörpernden Schönheit eine wichtige Stelle einnimmt. Es ist der

wichtigste Charakterzug des Dichters und Forschers Goethe, daß er platonisch in
der Erscheinungswelt das Abbild einer höheren Wesenswelt erkannte und doch

auch der Erscheinungswelt an sich ohne philosophische Bedenken ihr volles

Lebensrecht zubilligte. Er schied einerseits die Wirklichkeit und die Welt der

Kunst, er schuf mit Bewußtsein aus platonischer Weltanschauung; aber anderseits

wurde er gegen die Wirklichkeit nicht ungerecht, errichtete nicht unüber-



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 201

steigliche Mauern zwischen Kunst und Wirklichkeit, würdigte den Wert der

Poesie des Gegenständlichen und zweifelte nicht, daß ein Übergewicht des Geistigen

die Kunst schädige. Vielleicht nie hat Goethe seine reine, untrügliche
Ansicht von echt künstlerischem Schaffen klarer und knapper in Worte gebracht, als

da er am 6. April 1801 an Schiller schrieb: „Die Dichtkunst verlangt im Subjekt,

das sie ausüben soll, eine gewisse gutmütige, ins Reale verliebte

Beschränktheit. Die Forderungen von oben herein zerstören jenen unschuldigen

produktiven Zustand und setzen an die Stelle der Poesie etwas, das nun ein

für allemal nicht Poesie ist."
Gegen die „Forderungen von oben herein", gegen die Ansprüche einer'

metaphysischen Zeit, das Ideelle in der Kunst schrankenlos walten zu lassen,

wendeten sich mit Goethe die Realisten des sogenannten silbernen Zeitalters
deutscher Literatur, keiner schärfer und entschiedener als Otto Ludwig. Dem

Gegenständlichen und seiner Poesie sollte freie Bahn geschaffen werden, ohne jede

„Flucht vor dem Trivialen". Eine sichere Grundlage erhielten diese Wünsche

in der materialistischen Weltanschauung, die im Laufe des 19. Jahrhunderts
die Metaphysik und mit ihr die platonische Scheidung einer Welt der Wirklichkeit

und einer Welt der Wesenheit zurückdrängte. Welcher zauberhafte Schimmer

über die Wirklichkeit aus den Lehren eines Materialisten sich ergießen

konnte, wurde oben aus E. Kellers Bekenntnis erschlossen. Je weiter das

Jahrhundert fortschritt, desto schrankenloser suchte die Dichtung für ihre Zwecke

die Wirklichkeit zu verwerten. Einschränkungen, die noch für Otto Ludwig
gegolten hatten, fielen dahin, als der Naturalismus einsetzte. Zola stellte sich das

Ziel, das ganze Leben, ohne Rücksicht auf Schönheit oder Häßlichkeit, in seine

Dichtungen zu übertragen und dabei auch das schlimmste Wort nicht
auszuschließen. Nichts sollte fehlen, auch nicht „l'ucte sexuel, ì'onZine et l'ackève-

ment continu äu rnoncke".

Zolas wahllose Wiedergabe der ganzen Wirklichkeit, die den Künstler
mindestens theoretisch zum bloßen Beobachter und Nachzeichner der äußeren

Schale der Welt macht, widerspricht durchaus dem Glaubensbekenntnis von der

Schöpfermacht des Künstlers, das aus platonisch-neuplatonischer Weltanschauung

in der klassischen und romantischen Ästhetik Deutschlands zur Reife gelangt
ist. Wichtiger noch ist, daß auch hinter Zolas Wünschen und hinter den Zielen
seiner Poesie eine Weltanschauung steht. Ein Gegensatz nicht nur von ästheti-



202 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

schen Gesichtspunkten, sondern von Weltanschauungen liegt zwischen Zola und

den Vertretern der oben erwogenen Gedankenreihe vom künstlerischen Schöpfer.

Noch mehr: nicht nur Weltanschauungen verschiedener Art prallen da aneinander,

vielmehr liegen gegensätzliche erkenntnistheoretische Standpunkte vor.
Die Nachfolger Platos erblicken in der Wirklichkeit Erscheinungen, die

dem Wesen der Dinge nicht völlig entsprechen. Unsere Erfahrung zeige uns nur
eine Welt des Scheins; die Welt des Wesenhaften gehe unsern Sinnen nicht

auf. Kant drückt diese Erkenntnis in seiner Sprache aus: das Ding an sich liegt
jenseits der Grenzen unserer Erfahrung.

Zolas Forderung, ohne metaphysische Ansprüche die Welt in allen ihren
einzelnen Zügen wiederzugeben, so wie sie ist, läßt sich nur vom Standpunkt des

sogenannten naiven Realismus erklären. Der naive Realist ist überzeugt, datz

die Dinge durch unsere Sinne unverändert in unsern Geist übergehen, datz wir
sie empfinden, wie sie sind, datz wir ihr Wesen erfassen, wenn wir sie empfinden.

Wie auf platonischer Entgegensetzung des Wirklichen, das den Sinnen sich

darbietet, und des Wesenhaften, das nur der Vernunft sich ergibt, die englischen

und deutschen Kunstanschauungen des 18. Jahrhunderts ruhen, habe ich

angedeutet. Auch Goethe ist, nachdem er sich lange für einen naiven Realisten
gehalten hatte, zur Erkenntnis gekommen, datz seine Weltanschauung hinter dem

Wirklichen das Wesenhafte suche.

Zolas Verwertung des naiven Realismus, der sich erkenntnistheoretisch

nicht rechtfertigen lätzt, ist ein Ergebnis der geringen Denkschulung des materialistischen

Zeitalters. Den Bedenken, die längst gegen den naiven Realismus
erhoben worden sind, wird der Positivismus unserer Tage gerechter. Auch er

hält sich nur an die Ergebnisse der Sinnenerkenntnis; allein ihm ist alle

menschliche Erkenntnis in den Eindrücken gegeben; weiter forscht er nicht, ein

Wesen der Dinge, das den Eindrücken zugrunde liegt, lehnt er ab.

Zolas naiver Realismus ist die Voraussetzung des Naturalismus; auf
den Positivismus beruft sich der Impressionismus, die Kunstrichtung, die nur
Eindrücke wiedergeben will").

Eindruck und Empfindung sind wohl zu trennen von Vorstellung.
Eindrücke haben wir, wenn die Seele zum sinnlichen Abbild eines größeren oder ge-

Ich knüpfe an die Erwägungen Käthe Friedemanns an (Die Rolle des Erzählers
in der Epik. Leipzig 1910. S S8 ff.).



Emil Cardinaux Dämmerung

Eduard Boß Frühlingslandschaft



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 2V3

ringeren Teiles der Außenwelt gelangt. Die Erinnerungsbilder, die von einem

Eindrucke oder auch von mehreren in der Seele bleiben, sind die Vorstellungen.

Ehe wir etwas erblickt oder gehört oder gerochen oder sonstwie unseren Sinnen
vermittelt haben, besitzen wir keine Vorstellung davon. Sobald wir den ersten

Eindruck gewonnen, stellt sich auch schon eine Vorstellung ein. Gelangen wir
zu einem zweiten, dritten oder vierten Eindruck derselben Erscheinung, so

knüpfen wir an die Vorstellung an, die von früheren Eindrücken her in uns
wachgeblieben ist. Es ist sogar ungemein schwer, bei wiederholten Eindrücken das

gewonnene Vorstellungsbild auszuschalten, also ohne dieses Erinnerungsbild
dem neuen Eindrucke sich hinzugeben.

Dem Impressionismus aber liegt alles daran, die Erinnerungsbilder
auszuschalten. Denn er ist überzeugt, daß sie die Reinheit unserer späteres
Eindrücke beeinträchtigen, daß sie die Eindrücke fälschen, daß sie uns veranlassen,

unrichtig zu empfinden. Ihm aber kommt auf die Reinheit der Empfindungen

alles an; denn nur sie sind ihm Wahrheit. Der Vorstellungseinfluß also

fälscht nach impressionistischer Anschauung die Naturwahrheit.
Ein Beispiel: wir erblicken einen Baum; die Vorstellung „Baum" ist uns

längst geläufig; darum versäumen wir leicht, seine eigentümlichen Merkmale

zu betrachten, und begnügen uns, ihn der langen Reihe von Bäumen anzufügen,
die wir in unserm Leben gesehen haben. Der Baum kommt dabei nicht zu
seinem Rechte, wenigstens nicht vor dem Auge des Künstlers. Statt eine ganz
individuelle Verbindung von Licht und Schatten, von Farben und Linien,
also eine reichbewegte Abfolge von Eindrücken in dem Baume zu erblicken und

sich mit unvoreingenommenem Auge in sie zu versenken, sieht mancher Künstler
in ihm nur den Vertreter einer Gattung und möchte diesen und nicht die Fülle
optischer Eindrücke, die er bietet, in seiner Wiedergabe festhalten. Der
impressionistische Maler macht es umgekehrt: zu ihm spricht nur die Reihe der

Eindrücke, und an das Ding „Baum", das diese Eindrücke auslöst, möchte er bei
seiner Arbeit lieber nicht denken. Er will auch kein Gesicht und auch kein Auge
oder keine Nase für sich sehen und wiedergeben. Der Augenkunst der Malerei
glaubt er nur dann zu dienen, wenn er jede Erinnerung an die Tatsache, daß

er ein Gesicht und in diesem Gesicht Auge oder Nase vor sich habe, also jede

Erinnerung an die Vorstellungen „Gesicht", „Auge", „Nase" beiseite schiebt und
ausschließlich nur die optischen Eindrücke erfaßt und verwertet.

14



204 Oskar Walz el, Dichtung und Weltanschauung

In solcher Ausschaltung der Vorstellungen berührt sich der Impressionismus

aufs engste mit dem Positivismus. Der Positivist erkennt etwas Wahres

nur in den einzelnen Eindrücken. Lediglich Bequemlichkeit und ökonomischere

Form des Denkens sei es, wenn die ganze Reihe von Eindrücken, die ein

bestimmter einzelner Baum wachruft, zu dem Ding „dieser Baum" zusammengefaßt

wird; noch enger schränkt sich solche Denkökonomie ein, noch weiter rückt

sie von den Eindrücken ab, wenn ein Allgemeinbegriff „Baum" aufgestellt wird.
Sehen andere Weltanschauungen in diesem Allgemeinbegriff das Wesenhafte

und eigentlich Wahre, im Gegensatz zu der Scheinwelt, die uns einzelne
Eindrücke bietet, so verwirft der Positivist die Annahme einer Scheinwelt, nennt

Allgemeinbegriffe nur Eselsbrücken zu bequemerer Verständigung und erblickt

das Wahre und Wesentliche nur in den Eindrücken.

Dem positivistischen Denker und dem impressionistischen Künstler ergibt
sich aus solchen Voraussetzungen die gemeinsame Aufgabe, möglichst reine und

durch keinerlei Vorstellungseinfluß getrübte Eindrücke zu suchen. Unterdrückt

wird alles Begriffliche, alles Denken; der Beobachter, der Sammler der
Eindrücke wird zu einem ungemein empfindlichen Aufnahmeapparat, der seinen

eigenen Willen und sein eigenes Denken vergessen muß.

Impressionistische Wiedergabe der Eindrücke scheint vor allem nur dem

Maler möglich zu sein. Wie weit jedoch auch dichterischer Impressionismus
gehen kann, bezeugt z. V. Hofmannsthals „Reitergeschichte". Gibt der

impressionistische Maler nur Eindruck um Eindruck wieder, setzt er etwa Farbenklecks

neben Farbenklecks, um der Abstufung nebeneinander waltender Eindrücke

Ausdruck zu leihen, so löst Hofmannsthal den Vorgang eines Reiterkampfes in
eine unverbundene Reihe einzelner Bilder auf; die Eindrücke, die

zusammenhanglos dem Wachtmeister im tollsten Eedräng sich bieten,

folgen einander, ohne daß der Erzähler sie wie Ursache und Wirkung
verknüpfte. Der Wachtmeister sieht die Schwadron im Galopp auf ein Gehölz zu,

sieht den ersten Zug sich von der Schwadron ablösen und langsamer werden;

sieht sich im Kampf und ebenso den Rittmeister oder einen Kameraden, fühlt
dann die Melöe sich lockern und ist auf einmal allein hinter einem feindlichen
Offizier auf einem Eisenschimmel. Der Offizier „wendete dem Wachtmeister ein junges,

sehr bleiches Gesicht und die Mündung einer Pistole zu, als ihm ein Säbel

in den Mund fuhr, in dessen kleiner Spitze die Wucht eines galoppierenden Pfer-



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 2V5

des zusammengedrängt war. Der Wachtmeister riß den Säbel zurück und

erhäschte an der gleichen Stelle, wo die Finger des Herunterstürzenden ihn
losgelassen hatten, den Stangengürtel des Eisenschimmels, der leicht und zierlich

wie ein Reh die Füße über seinen sterbenden Herrn hinhob." In diesem Bericht

ist aller gedankliche Zusammenhang vermieden. So erlebt ein Mensch, dem die

Spannung des Augenblicks alle Denkfähigkeit raubt' und darum ist die

Schilderung ein Meisterstück, weil sie dem augenblicklichen Denkzustand des

Wachtmeisters bis ins kleinste entspricht, einem Zustand, in dem das Gefühl eines

tätigen Ich ganz verschwindet und nur noch ein erlebendes und Eindrücke

empfangendes Ich überbleibt. Das Bewußtsein willensgemäßen Handelns ist
unterdrückt, und zwar in solchem Umfang, daß der Wachtmeister einen Säbel in den

Mund des Offiziers fahren sieht, ehe er sich klar ist, daß es sein eigener sei und

daß. was er erblickt, ein Ergebnis seines eigenen Handelns darstelle. In dieser

fieberhasten Spannung sind die Sinneseindrücke klar und scharf; Wollen und

Denken aber ist aufgegeben und alle Bewegung mechanisch geworden. So sieht

sich der Wachtmeister, wie er den Stangenzügel des Eisenschimmels faßt, und

zwar an derselben Stelle, wo die Finger des Offiziers ihn losgelassen hatten,
sieht ferner, wie leicht und zierlich das Tier seine Füße über den gestürzten

Herrn weghebt; und dann erst wird er sich bewußt, daß dieser zu Tod verwundet,

und zwar von ihm selbst getötet worden sei.

Die Forderungen impressionistischer Kunst sind aufs genaueste erfüllt.
Da ist von Vorstellungen wenig und von Denken keine Rede, da ist unbeirrten
Sinnes ein Eindruck nach dem andern rein aufgenommen. Eine außergewöhnliche

Anschaulichkeit entspringt solcher Erzählungskunst, die an dieser Stelle unter

allen Umständen ihr Eigenrecht hat. Wenn irgendwo, durfte in Hofmannsthals

Reitergeschichte impressionistische Technik walten. In der Wiedergabe
der Situation hätte jede andere Technik nur Minderwertiges liefern können.

Impressionistische Dichtung hat indes auch noch bei andern Gelegenheiten
etwas Wertvolles zu bieten: eine starke Anschaulichkeit und eine auserlesene

Kunst lebendiger Zeichnung des Lebens. Seitdem impressionistische Dichter uns
gezeigt und bewiesen haben, wie stark sich die geheimsten und feinsten Reize
eines Stückes Natur, die allerpersönlichsten Farben und Formen einer belebten
und bewegten Gestalt in Werken nacherleben lassen, erscheint uns eine Schilderung,

die alles unserer Vorstellungskraft überläßt und mit wenigen Strichen



206 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

diese Vorstellungskraft wachrufen will, arm und schal. I. P. Jacobsen
bekundet das auf einer Seite seines „Niels Lyhne", die einen wichtigen Gradmesser

neuerer geistiger und seelischer Kultur bedeutet. Da werden Verse aus Öhlen-

schlägers „Helge" vorgelesen; eine Meerfrau — „die schönste ist's, so die Erde

trägt" — wird von Öhlenschläger mit den etwas konventionellen und starren

Mitteln nachwielandischer Kunst geschildert: weiße Arme, schöne Glieder, mit
silbernem Flor bedeckt. Was der Mensch der Gegenwart vermißt und was
er an dieser Stelle erwartet, legt Jacobsen einer ZuHörerin in den Mund, den

Wunsch, in die eigentümliche Schönheit eines solchen Meerfrauenkörpers eingeweiht

zu werden; nackt müßte sie sein wie die Welle, und die wilde Schönheit
des Meeres müßte sie durchströmen; auf ihrer Haut müßte etwas vom
Phosphorglanz des Sommermeeres, in ihren Haaren der schwarze wirre Schrecken

des Meergrases liegen; die tausend Farben des Wassers hätten in blinkendem

Wechsel in ihre Augen zu kommen und zu gehen, ihr bleicher Busen sollte eine

wollüstig kühlende Kälte haben, der wogende Lauf der Wellen durch alle ihre
Formen rieseln, ihrem Kuß die saugende Gewalt des Strudels eigen sein, und

ihre zärtlich ausgebreiteten Arme müßten dem Schaum der Wellen gleichen.

Solche Wünsche hat der Impressionismus erfüllt, und hier wurzelt seine

Bedeutung. Freilich hat eine Richtung, die der Anschauung und ihrer Reinheit

vor allem dient, die nur Eindrücken nachlebt und darum das Denken

verpönt, auf malerischem Gebiete noch mehr zu leisten als auf dem Gebiet der

Dichtung. So liegt denn auch die eigentliche Leistung des Impressionismus auf dem

Felde der Malerei.
Innerhalb der Dichtung hört das Recht des Impressionismus da auf, wo

die Anschauung ihre Bedeutung für Poesie verliert. Theodor A. Meyer wies

in seinem Buch „Das Stilgesetz der Poesie" (1901) der Anschauung und deren

dichterischer Verwertung ihre Grenzen nach. Mit gutem Recht behauptete er,

daß Anschauungen, d. h. bildliche Sinneseindrücke, nur von Malerei, Plastik
und Architektur geboten werden. Die Poesie aber könne Anschauung
überhaupt lediglich durch Vorstellungen vermitteln. Denn die Sprache wirke nicht
unmittelbar auf unsern Gesichtssinn, sondern knüpfe an den bestehenden Vorrat

der Eesichtsvorstellungen an. Wohl veranlasse sie die Phantasie, aus den

sprachlich nahegebrachten Vorstellungen innere Anschauung zu schöpfen; doch es

sei unmöglich, aus nur sprachlich Vermitteltem vollwertige Anschauungsbilder



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 207

zu schassen. Von Meyers Standpunkt gesehen, besteht der Unterschied

impressionistischer und nichtimpressionistischer Dichtung also nicht in der Möglichkeit,

daß jene auch Anschauungen erzeuge, wo diese nur Vorstellungen wachrufe.

Sondern der Impressionismus weckt nur einen größeren Reichtum von

Vorstellungen und gibt dadurch der Phantasie einen stärkeren Antrieb, sich reinere

Anschauungsbilder zu schaffen. Die Vorstellungen aber bleiben auch dem

impressionistischen Dichter unentbehrlich.

Daß auch der impressionistische bildende Künstler ohne Vorstellung nicht

auskommt, hatte viel früher, 1893, Adolf Hildebrandts Versuch „Das Problem
der Form in der bildenden Kunst" nachzuweisen unternommen. Nicht ein
Theoretiker, sondern ein Meister der Kunst erklärte da, daß der Mensch gar nicht

imstande sei, seine Vorstellungen ganz abzustreifen, weil er mit ihnen sieht. Wer
dem Vorstellungseinfluß eine Fälschung der Naturwahrheit zuschreibe, der

zwinge den Künstler, mit der Unerfahrenheit eines neugeborenen Kindes zu

sehen.

Schon A. Hildebrandts und Theodor A. Meyers Nachweise ließen

erkennen, daß der Impressionismus früher oder später einer gegensätzlichen

Kunstrichtung werde weichen müssen. Die Kunst des Impressionismus, die zwar
einer Weltanschauung entspricht, die aber die Kluft zwischen Geist und Form,
zwischen dem innern seelisch-geistigen Erlebnis und der künstlerischen Außenseite

eines Werks fast unüberbrückbar gemacht hat, diese Kunst, die der

Weltanschauung der Platoniker wesensfern gegenübersteht, scheint nach dem Gesetze

von Schlag und Gegenschlag in unsern Tagen eine neue Kunst zur Nachfolgerin

zu erhalten, die den Weg der Platoniker, also auch des deutschen Klassizismus
und der deutschen Romantik wieder beschreitet.

Doch ich habe hier nicht den Propheten zu spielen, möchte auch nicht die

Zeugnisse sammeln, aus denen die Richtung kommender Kunst, vor allem künftiger

Poesie sich erkennen ließe. Sicher erheben sich heute von verschiedenen

Seiten beachtenswerte Stimmen, die der Rückkehr zu klassischer Kunst das Wort
reden. Neben ausgezeichneten Dichtern und Dichterinnen, die weder dem

Impressionismus noch seinem Gegenpol zuzurechnen sind, die indes zu der Frage
keine Stellung nehmen, glauben einige kühne Vorkämpfer das Heil künftiger
deutscher Poesie in der Erfüllung strengster Forderungen einer reinen Stilisierung

zu entdecken. Wirklich war der deutsche Klassizismus, waren besonders



208 Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung

Lessing, Goethe und Schiller bemüht, jede Dichtung innerhalb der Grenzen

ihrer Art festzuhalten. Der Impressionismus, der den einzelnen Eindrücken

nachgeht, das Leben lebendig nachschaffen und das Denkgeschäft in der Kunst

nicht aufkommen lassen will, kann in der Forderung reiner Stilisierung und

strenger Beobachtung der Grenzen, die zwischen Kunstgattungen und Dichtungsarten

bestehen oder bestehen sollen, nur eine zwecklose Denkarbeit erblicken, die

der Reinheit künstlerischer Eindrücke entgegenwirkt. Darum durfte auch der

Impressionismus Dramen schaffen, die keine Dramen waren, Lyrik und Epik,
die lyrischer und epischer Form grundsätzlich widersprachen. Anderseits deutet

der Versuch, die Wesenheit der einzelnen Kunstgattung und Dichtungsart zu

ergründen, auf platonische Weltbetrachtung; mindestens tritt er nicht bloß

innerhalb der aristotelischen Ästhetik hervor und ist auch von Denkern gewagt

worden, die den sauberen technischen Anweisungen des Aristoteles wenig
Sympathie entgegenbrachten.

Scheint mithin von der Forderung strengen Stiles, die heute sich vernehmen

läßt, ein Weg sich zu eröffnen zu dem ästhetischen Standpunkt des deutschen

Klassizismus, ein Weg, der von denkfeindlichem Impressionismus wieder

zurückführt zu einer Kunst voll seelisch-geistiger Schöpferkraft! so fehlen doch bisher

noch die Schöpfer, die den glücklich erfaßten Gedanken in ein Kunstwerk von
echt schöpferischer Bedeutung und Wirkung umzusetzen imstande wären,
mindestens auf dem Gebiete der Poesie. Wann uns der ersehnte Schöpfer geschenkt

werden wird, ob er uns überhaupt geschenkt wird? Wer wagte da mehr als

zu hoffen?
Wer indes sehnsüchtig des künftigen Erlösers unserer Dichtung harrt,

braucht deshalb das Große, das der Impressionismus gebracht hat, nicht zu

unterschätzen. Auch auf dem Felde der Dichtung wird nur der eine uns befreien,

der mit dem Blute des Impressionismus getauft ist. Ganz genau so sind auf
dem Felde der bildenden Kunst aus dem Impressionismus die Meister
hervorgegangen, die einer neuen Kunst die Bahn brachen.

Vor kurzem durchwanderte ich die Säle der Kunstausstellung einer

norddeutschen Stadt. Herzlich ermüdet von der Eintönigkeit schier endloser Ee-

mäldereihen, die von der Größe und Bedeutung deutscher Malerei der Gegenwart

wenig verspüren ließen, betrat ich die Räume, die der Schweiz zugewiesen

waren. Mit freudigem Staunen stellte ich die Fülle von Geist und Originali-



Oskar Walzel, Dichtung und Weltanschauung 209

tät fest, die hier anzutreffen war. Da waltete neues Leben und nicht erstarrende

Konvention. Dieses neue Leben aber wurzelte in der impressionistisch

unvoreingenommenen Wiedergabe echter Schweizer Farben- und Lichteindrücke.

Die Schweizer Maler hatten vor nicht sehr langer Zeit noch ihre heimische

Umwelt, Menschen und Landschaft, in den Tönen Düsseldorfs oder Defreggers

nachgebildet. Daß die Schweizer Landschaft Farben und Schatten hat^ die an anderer

Stelle nicht zu finden sind, Farben und Schatten, die nicht nur aus den

Gipfeln der Alpen, sondern in der nächsten Nähe der großen Schweizer Städte,

ja in ihnen selbst, sich antreffen lassen, ist den Schweizer Malern doch wohl nur
durch den Impressionismus ganz klar geworden, der alle mitgebrachten

Vorstellungen ausschaltete und die Eindrücke in ihrer ungebrochenen Reinheit wirken

ließ. Mit inniger Freude fand ich auf einer längeren Reihe von Schweizer

Bildern die helleuchtenden Töne, vor allem die kräftigen roten und blauen

Schatten wieder, die ich seit meiner Übersiedlung in weniger farbenfreudige
Landschaft schmerzlich vermißt, deren Mangel mir's nach zehn Schweizer Jahren
schwer gemacht hatte, mich in Mittel- und norddeutsche Landschaft einzuleben.

In frühherbstlicher Wanderung auf Zürich- und ütliberg habe ich sie eben jetzt

wieder, nicht im Bilde, sondern in der Wirklichkeit gesehen.

Und noch ein anderes hat sich mir in diesen jüngsten Schweizer Tagen
ergeben: wie ein einzelner Großer vom Impressionismus zu starkem persönlichem

Stil und zu einer Kunst gelangen kann, hinter der eine machtvolle und

eigenartige Weltanschauung sich verbirgt. Vom Impressionismus kommt Hodler'
noch an seinen jüngsten Werken sind impressionistische Formelemente mit Händen

zu greifen. Doch er ist auch längst im Innersten seines Schaffens über

bloße Wiedergabe der Eindrücke hinausgewachsen. Schweizer Kraft und

Gedrungenheit war von der neuen impressionistischen Malerei der Schweiz endlich

in Farben und Formen umgesetzt worden. Wie aus dieser Entdeckung heraus
ein Künstler zu einem Stil kommen kann, in dem echt schweizerische gedrungene

Kraft die „innere Form" des Kunstwerks entscheidend beeinflußt, zeigt Hodler.
Endlich wird in der Schweiz gemalt, wie nur der Schweizer malen und wie nur
der Schweizer gemalt werden kann. Daß die Kunst Hodlers mit Schweizer Mitteln

aber auch Nichtschweizer zu vergegenwärtigen vermag, bewies mir auf der

Heimreise aus der Schweiz sein Wandgemälde im neuen Hochschulgebäude zu

Jena.



21V Dr. Hans Bloesch, Die Weihnachtsausstellung Vernischer Künstler

Hodler ist auch heute, an der Schwelle des siebenten Jahrzehnts seines

Lebens, noch kein Prophet im Vaterland; das konnte ich inzwischen gleichfalls
erkennen. Ich fühle keine Veranlassung, den Berner Landsleuten Hodlers, die

ihn ablehnen und den Vogel abzuschießen glauben, wenn sie den „Hodlerkult"
bespötteln, irgendwie meine Ansicht aufzudrängen. Andere sind da berufener

als ich, der ich vor manchem Werke Hodlers noch recht verständnislos stehe. Daß

jedoch in der urmächtig in sich geschlossenen Kunst Hodlers etwas liegt, das nach

vorwärts und zu höheren künftigen Zielen weist, glaube ich aus starkem Gefühl

heraus behaupten zu dürfen. Und so möchte ich mit der frohen Hoffnung
schließen, Hodler werde deutscher Kunst den Weg in eine schönere Zukunft bahnen,

ebenso wie einst ein Berner dem deutschen Klassizismus und ein Zürcher

dem deutschen Realismus zum Wegweiser geworden ist.

Die Weihnachtsausstellung Bernischer Künstler
ürwahr, wer den Bestrebungen unserer Künstler für ein neues

Heim bisher noch nicht die wünschenswerten Sympathien
entgegenbrachte, den muß die Weihnachtsausstellung dieses

Jahres von der Notwendigkeit neuer angemessener Räume

zu Ausstellungszwecken überzeugen. Die Maler und
Bildhauer hätten nicht wirkungsvoller ihr langjähriges Projekt befürworten können

als durch diese ebenso reichhaltige wie gehaltreiche Ausstellung ihrer
diesjährigen Ausbeute. Wenn man an die Weihnachtsausstellungen von ehedem

denkt, wo in dem Wust des Dilettantenhaften die künstlerischen Leistungen nur
Aufnahme zu finden schienen, um den Besuchern zu Ausbrüchen ihres Abscheus

und ihrer Spottlust Anlaß zu geben, und wenn man dann sieht, welche
beachtenswerte und tapfer sich durchsetzende Malergilde wir heute in Bern
beherbergen, so erfüllt das mit Stolz und Freude. In langem, zähem Kampfe,
Ferdinand Hodler als siegreichen Sturmbock voranschiebend, haben sich die wenigen
Maler von damals, die es mit der Kunst ernst nahmen und in ehrlichem Streben

unverzagt ihren dornenvollen Weg gingen, durchgesetzt; sie haben die
aufstrebende Jugend um sich geschart, — die Jungen von damals, die heute die

anerkannten Eckpfeiler des bernischen Kunsttempels sind — und sie haben es


	Dichtung und Weltanschauung

