
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 6 (1911-1912)

Heft: 3

Artikel: Franz Liszt und die Programm-Musik

Autor: Schlosser, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik

Franz Liszt und die Programm-Musik
Von Heinrich Schlosser

vv miner wieder aufs neue zwingt uns bei der Betrachtung der

à s musikalischen Entwicklung im 19. Jahrhundert die ganz eigen-

^ à K àig großzügige Erscheinung Franz Liszts in den Bann einer

staunenden Bewunderung für die unerhörte Kraft und die

erstaunlich vielseitigen Förderungen, die der musikalischen
»« »n

Kunst durch diesen einen Menschen geschenkt wurden.

Liszt hat dem Virtuosen durch eigenes Beispiel neuen Weg gewiesen.

War es bis zu seiner Zeit in der Hauptsache die rein mechanische Fertigkeit, die

glänzende Technik des Virtuosen gewesen, die diesem höchsten Ruhm und Ehren

brachten, so hat Liszt diese höchsten Auszeichnungen einer vertieften Leistung
des Virtuosen zuzuwenden gewußt. Nach seiner Auffassung war eine der Kunst

allein würdige Lösung jedweder Aufgabe auf diesem Gebiete nur durch die

Unterstellung des — als selbstverständlich vorausgesetzten — höchsten technischen

Könnens unter das Kunstwerk zu erreichen. Damit hat er den Virtuosen mit
der Kunst erst eigentlich in Zusammenhang gebracht und die Bedeutung der

Persönlichkeit desselben von einem wesentlich größern und vertieftern Können,

von Technik und Musikalität als Gesamtleistung abhängig gemacht. „Über dem

Künstler steht die Kunst. Als herrschender Künstler bin ich von Berlin ausgezogen,

als Diener der Kunst kehre ich wieder zurück." Dies ist das Bekenntnis

seiner eigenen Wandlung. Die Ehrfurcht vor der Kunst sichert dem Künstler aber

nach seiner Anschauung erst das ihm gebührende Ansehen und eine würdige Stellung

seinen Mitmenschen gegenüber. Für die soziale Stellung des
Künstlers kämpfte Liszt denn auch in seinen reformatorischen Schriften. Ihn
schmerzte es, den Musikstand zum „Bedientenstande" herabgewürdigt zu sehen.

Er verhehlte sich jedoch nicht, daß die Künstler selbst zum Teil diese traurige
Tatsache verschuldeten, daher seine eindringliche Mahnung: „Zur Bildung des

Künstlers ist vor allem ein Emporwachsen des Menschen nötig... Der Musiker
kann aber nur noch unter der Bedingung Musiker sein, daß nichts Menschliches

ihm fremd bleibe, und die Musik kann von den ebenso dem Gefühl wie dem Ge-



Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik 139

danken angehörenden Feldern nur dann mit Ruhm und Erfolg Besitz ergreifen,

wenn die Musiker eine höhere geistige Entwicklungsstufe erreichen, als man bisher

für ausreichend erachtet hat, wenn sie nicht mehr an der Scholle Ignoranz
kleben, wenn ihnen die Ideale des Wissenschaftlichen, des Denk- und Tatmenschen

nicht fremd bleiben, so daß auch diese ihrerseits in ihnen und ihren
Werken Ideen begegnen, die neu, kühn, genial, ihr Nachdenken, Forschen und

Urteilen anregen."
Beim geschriebenen Wort ließ es Liszt nicht bewenden; durch die Tat stand

er für sein Wort ein. Die ungezählten Förderungen, die aufstrebende Talente

durch ihn, erfahren haben, sind ja hinlänglich bekannt, ebenso die zahlreichen

Unterstützungen, die der Musikerstand durch reiche Zuwendungen Liszts an
Pensions- und Orchesterkassen erhielt. Neben diesen, der Allgemeinheit des Musikerstandes

gespendeten Wohltaten bewundern wir immer aufs neue wieder die

selbstlose Hingebung an seine vertrauten Freunde und ihr Werk, sein entschiedenes,

oft recht aufopferungsvolles Eintreten für diejenigen, die er erkannte

und deren Bedeutung sein auf die Zukunft gerichteter, weitreichender Blick mit
erstaunlicher Sicherheit erfaßte. Gleich in den Anfang seiner Weimarer
Dirigententätigkeit fällt seine entschiedene Verwendung für Berlioz, und Wagners
Werk zumal, so wie es heute Besitztum der Allgemeinheit geworden ist, ist für
alle Zeiten mit dem Namen Liszts, als dem seines unermüdlichsten Vorkämpfers,

verbunden.

Die Bekanntschaft mit den für jene Zeit unerhört eigenartigen Werken

Berlioz', besonders dessen „Phantastische Sinfonie", ist auf den Komponisten

Liszt von großem Einfluß gewesen. Liszt erkannte die unerreichbare Höhe, zu

der Beethoven die sinfonische Form emporgeführt hatte; er war sich dessen aber

auch bewußt, daß über die Beethovensche Sinfonie hinaus kein Weg zu noch

höhern Zielen auf der Grundlage der von diesem hinterlassenen vollendeten

Einfonieform führe. Seine Erkenntnis, daß der Gehalt jedweden Kunstwerks
die Form bestimme, sah er selbst im Werke Beethovens bestätigt. So schrieb er

1852 an Wilhelm von Lenz: „Für uns Musiker ist Beethovens Werk gleich der

Wolken- und Feuersäule, die die Jsraeliten durch die Wüste führte — Wolkensäule,

um uns am Tage zu führen, — Feuersäule, um uns die Nacht zu erhellen,

auf daß wir Tag und Nacht wandern. Seine Dunkelheit und

sein Licht schreiben uns in gleicher Weise den Weg vor, dem wir folgen müssen;



14V Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik

die eine wie das andere gelten uns als fortwährendes Gebot, als unfehlbare

Offenbarung. Wenn es mir zukäme, die verschiedenen Eedankenabschnitte des

großen Meisters zu klassifizieren, wie sie in seinen Sonaten, seinen Sinfonien,
seinen Quartetten kundgetan worden sind, so würde ich mich wahrlich nicht bei

der Einteilung derdreiStile aufhalten, die jetzt allgemein genug angenommen

wird, und der auch Sie gefolgt sind — sondern ich würde, indem ich einfach

die bis hieher aufgeworfenen Fragen konstatiere, frei heraus die große Frage

prüfen, die die Achse der musikalischen Kritik und Ästhetik auf dem Punkte
bildete, wohin uns Beethoven geführt hat: nämlich, inwieweit ist die traditionelle
und vereinbarte Form notwendig bestimmend für den Organismus des Gedankens?

Die Lösung dieser Frage, so wie sie sich aus dem Werke Beethovens selbst

ergibt, würde mich dahin führen, dieses Werk nicht in drei Stile oder Perioden

zu teilen — da die Worte Stil und Periode hier nur ausschmückende und

untergeordnete Ausdrücke bilden können, als leere und zweideutige Bezeichnung

—, sondern sehr folgerichtig in zwei Kategorien: in die erste, die, in welcher

die traditionelle und vereinbarte Form den Gedanken des Meisters fesselt

und beherrscht,' und die zweite, die, in welcher der Gedanke die Form und den

Stil erweitert, zerbricht, von neuem schafft und gestaltet nach Wunsch seiner

Bedürfnisse und seiner Eingebungen. Indem wir so vorgehen, gelangen wir
zweifelsohne in gerader Linie zu diesen unaufhörlichen Problemen der Autorität

und der F reiheit. Aber warum sollen sie uns einen Schrecken einjagen?

In dem Bereich der freien Künste ziehen sie glücklicherweise keine der Gefahren
und keinen der Schicksalsschläge nach sich, die ihre Schwingungen in der politischen

und sozialen Welt heranlassen; denn in dem Gebiet des Schönen schafft das

Genie allein Autorität, und aus diesem Grunde werden, da der Dualismus
verschwindet, die Begriffe Autorität und Freiheit auf ihre ursprüngliche Gleichbedeutung

zurückgeführt." —
Diese Erkenntnis des autoritativen Rechtes des Komponisten, die

überkommene Form zu zerbrechen, sie für das eigene Schaffen sich neu zu gestalten,

sie mag eine für Liszt weitere Bestärkung gewesen sein, in seinen sinfonischen

Werken nicht auf Beethovens Wegen weiterzuschreiten. Hans Sachsens Wort
auf die Frage Junker Stolzings „Wie fang' ich nach der Regel an?" — „Ihr
geht sie selbst und folgt ihr dann!" hat auch in Liszt einen

überzeugten Nacheiferer gehabt. Die ausgesprochen poetisierende Natur Liszts, ein





Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik 141

starker Drang, sich das Wesen von Schöpfungen auf dem Gebiete der Dichtung und

der darstellenden Kunst, die ihm besonders teuer waren, in seiner eigenen Sprache,

der Musik, zu eigen zu machen, der nicht zu unterschätzende Einfluß der Romantik

überhaupt, die solchen Anregungen durch die Schwester-Künste in weitgehender

Weise Vorschub leistete und, wie schon angedeutet worden, der nachhaltige
Eindruck der „Phantastischen Sinfonie" Berlioz', in der die Musik in den Dienst
der Schilderung realer Geschehnisse gestellt ist, und die die Möglichkeit eines

neuen, unabsehbaren Gebietes des musikalischen Ausdrucks eröffnete, ließen

Liszt ein Gebiet betreten, das bislang nur versuchsweise und vorübergehend

gepflegt worden war, das Gebiet der „Pr o g r a m m - M u si k". Eine Übersicht

über die Leistungen in dieser Richtung, wie sie neuerdings Otto Klauwell
in seinem lesenswerten Buche „Geschichte der Programm-Musik" gegeben hat,

läßt uns die Spuren dieser singulären Musikrichtung von Berlioz rückwärts über

die Klassiker und die Tonmalereien des Mittelalters bis zu ihrem Ursprung in
der Tonsymbolik des Altertums verfolgen.

Liszts unablässiges, unentwegtes Ringen hat uns das Gebiet der

Programm-Musik als eine Möglichkeit der Fortentwicklung des sinfonischen Werkes

erschlossen. Sein Verdienst ist die reiche Entfaltung einer neuen musikalischen

Ausdrucksweise, die in der Entwicklungsgeschichte der Musik als diejenige
unserer Zeit wird festgehalten werden müssen und die in Richard Strauß ihren
gewichtigsten Vertreter gefunden hat.

Bei der Bewertung jeglicher programmusikalischer Produktion ist die

Frage der Form das entscheidende Element. Drei Stufen sind da?zu erkennen:

1. Das Programm, d. h. das außermusikalische, innere und äußere

Geschehen, das zum Gegenstand der musikalischen Darstellung gemacht wird, ist auf
die überlieferte Form ohne Einfluß geblieben, es erscheint dieser Form gewissermaßen

auf den Leib geschrieben. Beispiele: Beethovens Pastoralsinfonie, der

Totentanz Saint-Saöns' ic.
2. Das Programm hat zu einer neuen Form geführt, die logisch-musikalisch

aufgebaut ist, zu deren musikalischem Verständnis schließlich das Programm nicht
vonnöten ist. Beispiele: Das Vorspiel zu Lohengrin, die Mittelsätze in Berlioz'
Harold-Sinfonie:c.

3. Das programmusikalische Werk verlangt vom Hörer zu seinem Verständnis

die unausgesetzte Rücksichtnahme auf das beigegebene Programm, seine Mu-
tv



142 Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik

fik ist von Moment zu Moment Illustration des Programms, ohne dasselbe un-

erfaßlich, ein unlösbares Rätsel. Beispiele: Die Bergsinfonie Liszts, Richard

Strauß Don Quixote ?c.

Die Werke der ersten Stufe sind demnach im entwicklungsgeschichtlichen

Sinne noch nicht als programmusikalische Schöpfungen anzusprechen, denn der

programmusikalische Gehalt ist durch die traditionelle Form gebändigt. Auf der

zweiten Stufe dagegen begegnet uns das rein programmusikalische Werk, in
welchem sich der neue Gehalt mit der neuen Form zum einheitlichen
Kunstwerk zusammenschließt. Ein solches Werk kann füglich als neues Glied

in der Entwicklung der musikalischen Form begrüßt werden. Die Werke der

dritten Stufe aber, die sogenannte „konsequente Programm-Musik", ist nach

unserer Ansicht nicht als vollendetes Kunstwerk hinzunehmen, denn in ihr ist die

Musik bloß Mittel zum Zweck (das Programm), sie erscheint uns zur schildernden

Dienerin herabgewürdigt, die ohne das Programm gewissermaßen existenzlos

wäre. Als annehmbare, eventuell wichtige technische Studien, wird
derjenige, der neben dem vollendeten Werk, den Reiz und den Wert einer Studie

zu schätzen weiß, die Werke dieser Art nicht von der Hand weisen.

Zwölf sinfonische Dichtungen und zwei Sinfonien belegen Liszts schöpferische

Tätigkeit auf dem Gebiete der Programm-Musik. Es mag nicht ohne

Interesse sein, in Kürze auf die Bedeutung jedes einzelnen Werkes hinsichtlich der

obigen Ausführungen hinzudeuten.

Gleich das erste Werk: Le qu'on entenck sur la montagne, auch Berg-
si n f o n i e genannt, verrät den konsequenten Programm-Musiker. Ein
langes Gedicht Victor Hugos, das in der Hauptsache den Gegensatz zwischen dem

friedlichen Landleben und der rastlos sich mühenden, ringenden Menschheit
schildert, ist als Programm der Komposition vorangestellt. Die unablässig sich

erneuende Schilderung dieser beiden gegensätzlichen Stimmungsmomente bedingt
bei Liszt ein fortwährendes Hin- und Herüber, beständigen Wechsel der Tonali-
tät und des Tempos, endlose Wiederkehr der Motive, und so weiter, so daß der

Hörer schließlich, gutwilligerweise bemüht, die Arbeit des Vergleichs von

Programm und Musik bis ins Detail zu berichten, ermüdet und irregeführt, seine

Bemühungen als erfolglos aufgibt.
Tasso, llamento e Drionko, ist der Titel einer weitern sinfonischen

Dichtung, die eine Lösung der Aufgabe in einer rein-programmusikalischen Weise



Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik 143

bringt. „Wir wollten", sagt Liszt im Vorwort, „diesen Gegensatz Lamento e

Inonto) schon im Titel dieses Werkes klar aussprechen, und unser Bestreben

ging dahin, in Tönen die große Antithese des im Leben verkannten, im Tode

aber von Strahlen der Glorie umgebenen Genius zu schildern, von einer Glorie,
welche mit vernichtenden Strahlen in die Herzen der Verfolger trifft. Tasso

lebte und litt in Ferrara, er wurde in Rom gerächt, und er lebt noch heute in
den Volksgesängen Venedigs. Diese drei Momente sind von seinem unvergänglichen

Ruhm untrennbar. Um sie musikalisch wiederzugeben, riefen wir erst

seinen großen Schatten herauf, wie er noch heute an Venedigs Lagunen wandelt,

dann erschien uns sein Antlitz stolz und schwermütig den Festen Ferraras
zuschauend, wo er seine Meisterwerke geschaffen, und wir folgten ihm endlich

nach Rom, der ewigen Stadt, die ihm die Ruhmeskrone reichte und so den Märtyrer

und Dichter in ihm feierte."
Noch klarer tritt die Einheit von Programm und Musik in den

luckes" zutage. Der Text des Programms, von Lamartine herstammend, lautet

in der Übersetzung von Peter Cornelius: „Was anderes ist unser Leben als
eine Reihenfolge von Präludien zu jenem unbekannten Gesang, dessen erste und

feierliche Note der Tod anstimmt? Die Liebe ist das leuchtende Frührot jedes

Herzens; in welchem Geschick aber wurden nicht die ersten Wonnen des Glücks

von dem Brausen des Sturmes unterbrochen, der mit rauhem Odem die holden

Illusionen verweht, mit tödlichem Blitz den Altar zerstört, — und welche im
Innersten verwundete Seele sucht nicht gern nach solchen Erschütterungen in der

lieblichen Stille des Landlebens die eigenen Erinnerungen einzuwiegen? Dennoch

erträgt der Mann nicht lange die wohlige Ruhe inmitten besänftigender

Naturstimmungen und, wenn der Drommete Signal ertönt, eilt er, wie immer
der Krieg heißen möge, der ihn in die Reihen der Streitenden ruft, auf den

gefahrvollsten Posten, um im Gedränge des Kampfes wieder zum ganzen Bewußtsein

seiner selbst und in den vollen Besitz seiner Kraft zu gelangen."
Der „Or p heu s" ist als eine Apotheose des Klanges gedacht und steht

eigentlich wie der „Prometheus", der die allerdings sehr freigehaltene
Form der Ouvertüre aufweist, in keinem engern Zusammenhange mit dem Wesen

der Programm-Musik. Ein echter Vertreter derselben ist dagegen wieder

„M a z e p p a", der die wechselvollen Geschicke des polnischen Pagen schildert.
Als mißlungener Versuch in dieser Richtung ergeben sich die „Fe st klän g e",



144 Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik

während „ttèroicke funèbre" auf der alten Erkenntnis Heraklits: „Alles
fließt" aufgebaut, ein Stimmungsbild von selbständigem musikalischem Werte

darstellt. Neben „Hu n g a ri a", einem Werk, das eigentlich der Reihe der

ungarischen Rhapsodien Liszts angegliedert werden müßte, und das nur durch

seinen Titel lose mit der Tendenz der Programm-Musik verknüpft ist und dem

schließlich bloß als klangtechnische Studie zu bewertenden „Hamlet", interessiert

hier Liszts Nachschöpfung des Kaulbachschen Gemäldes „Die Hunnen-
schlach t". In Liszts Briefwechsel mit der Fürstin Sayn-Wittgenstein finden

wir die folgenden diesbezüglichen, interessanten Äußerungen des Meisters. Er
schrieb am 21. Juli 1855: „Ich habe niemals auf die Malerei eines Vegas großen

Wert gelegt. Diese ganze Schule, abgesehen von Cornelius und Kaulbach,

macht mir den Eindruck, als ob sie ungefähr mit derjenigen auf einer Stufe
steht, die in der Musik von Marschner, Lindpaintner u. a. vertreten wird. Was
K a ulb a ch anbelangt, das ist ganz etwas anderes, und ich glaube wohl, daß

er wirklich einer ist Sobald ich mit meinem „Da nt e" fertig sein werde,

will ich sehen, ob ich nicht eines seiner Gemälde werde komponieren können,

z. B. „D i e H u n n e n s ch l a ch t", oder irgend ein anderes neueres, was mir
noch mehr zusagen würde- denn ich vermute, daß sein Talent in den letzten

Jahren sehr gewachsen ist!" Am 24. Juli gleichen Jahres schrieb er: „. Es

wird darin natürlicherweise ein langer Pianissimoeffekt angebracht werden

müssen, und zwar zum Schlüsse — um den Zuhörer auf den Kampf in den Lüften

gerichtet zu lassen, so daß er von diesen im Kampf unersättlichen Schatten
gleichsam in Schrecken versetzt und geblendet erscheint! Von seinem Vorhaben,
eine ganze Reihe Kaulbachscher Bilder zu komponieren und unter dem Titel:
„DasDramader Geschichte" zusammenzufassen, ist Liszt abgekommen.

Dagegen kommt er in seinem Briefe vom 21. Juli 1865 nochmals auf die

„Hunnenschlacht" zurück: „Durch das s ch i e fe Anhören, welchem in den verflossenen

Jahren meine Werke begegneten, bin ich befangen geworden; um meine Freiheit

im Schaffen unverkümmert zu bewahren, mußte ich von dem äußerlichen

Erfolg gänzlich absehen. Daher mein absolutes Mißtrauen gegen Aufführungen

meiner Kompositionen, das mir übrigens nicht als übertriebene Bescheidenheit

angerechnet sein dürfte. Ob der „Hunnenschlacht" war ich besonders

unschlüssig; die christliche Deutung des Kaulbachschen Bildes, sowie sie mit dem

Choral hervortritt, schien mir ein Stein des Anstoßes für die löbliche Kritik.



Heinrich Schlosser, Franz Liszt und die Programm-Musik 145

Kaulbach hatte diese Jnterpretierung zwar angeregt, vermöge der b e s o n de -

renBeleuchtungdesK reuzes... doch sind auf dem Bilde weder

Bettelmönche noch Bischöfe zu erblicken und obendrein war zur Zeit der

Hunnenschlacht die Orgel nicht erfunden! Dies letzte Schlagargument wurde mir
in Weimar triumphierend zugeschleudert von Seiten der unfehlbaren Zensoren.

Zm Briefe vom 25. Mai 1879 an Walter Bache schildert er Kaulbachs Gemälde

folgendermaßen: dasselbe „führt zwei Schlachten vor: die eine auf dem

Erdboden, die andere in der Luft, gemäß der Legende, daß die Krieger noch nach

ihrem Tode als Gespenster unaufhaltsam fortkämpften. Inmitten des Bildes
erscheint das K r e uz und sein geheimnisvolles Licht' daran haftet meine

„Sinfonische Dichtung". Der sich allmählich entwickelnde Choral „Lrux kickelm"

verdeutlicht die Idee des endlich siegenden Christentums in wirksamer Liebe zu

Gott und den Menschen.

Als ein nicht restlos gelungenes Werk sind sodann „DieId e ale" (nach

dem Schillerschen Gedichte) zu betrachten. Die groß angelegte „Fa u st - S in -

f o nie" mit ihren drei Sätzen (1. Faust, 2. Eretchen, 3. Mephistopheles und

Schlußchor), als Ganzes genommen, ist der echten Programm-Musik mit
Berechtigung kaum zuzuwenden. Desgleichen die „Dante-Sinfonie" mit
ihrem ganz zusammenhangslosen, zerstückelten Hauptteil. Beiden Werken

eignen wundervolle Einzelheiten und prächtige musikalische Gedanken. Die Einheit

von Gehalt und Form, die wir von jedem vollendeten Kunstwerk fordern,
lassen sie jedoch vermissen.

Hinlänglich bekannt ist ja der erbitterte Kampf, den die „Sinfonischen

Dichtungen" Liszts bei seinen Zeitgenossen hervorgerufen hatten, und der auf
Seiten der Konservativen und ihren Preßvertretern zu maßlosen und zum Teil
ganz niedrigen Angriffen auf den unbequemen „Neuerer" geführt hatte. Dieser

Streit wurde dann aufs neue entfacht, als Richard Strauß Liszts Erbe antrat.
Liszt selbst hat sein sinfonisches Schaffen in seiner Schrift „Berlioz und
seineHarold-Sinfonie"in geistreicher Weise verteidigt. Freilich findet

sich in seinen dortigen Ausführungen eine wesentliche Abschwächung seiner

ursprünglich so bestimmten Verheißungen über die Programm-Musik, als der

ersehnten, einzig möglichen Fortentwicklung der sinfonischen Form. Die betreffende

Stelle lautet: „Mag der Himmel verhüten, daß jemand im Eifer des Do-

zierens über Nutzen, Berechtigung und Vorteil des Programms den alten Elau-



146 Hans Reinhart, Der einsame Schmied

ben abschwören sollte mit dem Vorgeben, die himmlische Kunst sei nicht um ihrer
selbst willen da, sie finde kein Genüge in sich, entzünde sich nicht am eigenen

Götterfunken und habe nur Wert als Repräsentantin des G e d a n k e n s, als

Verstärkung des Wortes. Wenn zwischen einer solchen Versündigung an der

Kunst und der gänzlichen Ablehnung der Programm-Musik gewählt werden

mußte, dann wäre unbedingt vorzuziehen eine ihrer reichsten Quellen versiegen

zu lassen, als durch Verleugnung ihres Bestehens durch eigene Kraft ihren
Lebensnerv zerschneiden zu wollen."

In Tat und Wahrheit hat uns aber doch Liszt mit einigen seiner „Sinfonischen

Dichtungen" die neue sinfonische Entwicklungsform geschenkt, und seine übrigen
Werke auf diesem Gebiete sind als eminent wichtige technische Studien, zu denen

sich bis heute noch so manche gesellten, von großem Wert. Sie bilden das

Material, das dem kommenden großen Sinfoniker als Vermächtnis unserer Zeit
in die Hand gegeben ist.

Der einsame Schmied
Von Hans Reinhart

m hohen Norden lag ein stilles Tal. Wohl niemand hätte von

ihm Kunde erfahren, wäre nicht der Ruhm eines kunstreichen

Edelschmiedes aus dieser fernen Landschaft in die weite Welt
gedrungen.

Der Schmied, ein graubärtiger Greis, lebte abseits des

Dorfes am äußersten Ende des Tales, wo sich der glänzende Gletscher herniederdehnte

und den blauen Fluß frei ließ, der einer geheimnisvollen und unerreichbaren

Grotte hoch oben am Gebirg entsprang. Dort, am Fuße des Gletschers,

zur Seite seines Bettes, in dessen Mitte jener blaue Fluß dahinlief, stand des

Schmiedes Werkstatt: eine schlichte Hütte aus Baumstämmen und Steinplatten
gefertigt. Hier schuf der Schmied sein Werk: Schmuckketten, Ringe und Spangen

aus Gold und mit den kostbarsten Edelsteinen besetzt.

Wie kamen wohl solch reine Schätze in den Besitz des armen Schmiedes?

Der blaue Fluß dort oben aus der Eletschergrotte war der stumme Spender.

In Vollmondnächten trugen seine Fluten die edlen Steine und Kristalle


	Franz Liszt und die Programm-Musik

