
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 6 (1911-1912)

Heft: 1

Artikel: Der antisoziale Charakter der Kunst

Autor: Fueter, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Fueter, Der antisoziale Charakter der Kunst 21

Der antisoziale Charakter der Kunst
Von Eduard Fueter

ie alte Ästhetik befand sich nie so gründlich im Irrtum, als

wenn sie den Satz aufstellte, daß die Kunst eine „Nachahmung
der Natur" sei. Die Kunst stellt viel eher einen Versuch dar,

sich von der Natur zu befreien, ein Reich zu schaffen, in dem

der Mensch nicht mehr den Naturgewalten unterworfen ist.

Während in Wirklichkeit der Mensch nur einen kleinen Teil der Natur bildet
und auf Schritt und Tritt von Mächten in seiner freien Entfaltung gehemmt

wird, die ohne Rücksicht auf den „König der Schöpfung" ihre eigenen Ziele
verfolgen, ist die Kunst durchaus anthropozentrisch orientiert. Sie schätzt die

Natur nur soweit als sie der Mensch genießen kann, oder sie legt in die

Bildungen der organischen und unorganischen Natur menschliche Gefühle hinein.
Nicht blindlings und zufällig greifen in ihr die Gewalten des Alls in das Schicksal

der Menschen ein; wenn sie den Menschen zermalmen, so geschieht dies aus
Überlegungen heraus, wie sie der menschliche Verstand anzustellen fähig ist.

Eine analoge Stellung nimmt die Kunst zu den Konflikten ein, die aus
den Beziehungen des Individuums zu seiner Gruppe entstehen.

Man weiß, daß der Natur die Gattung alles, das Individuum nichts ist.

Sie hat das merkwürdige Wechselverhältnis geschaffen, daß das Individuum
nur als Teil einer Gattung leben kann, zugleich aber die Gattung sich nur
erhalten kann, wenn das Individuum unter bestimmten Verhältnissen seine

Einzelexistenz opfert. Ähnliche, wenn auch nicht ganz dieselben Verhältnisse bestehen

bei Eruppenbildungen der Tiere und Menschen. Das Individuum, das sich

von seiner Gruppe (vor allem dem staatlichen Verband) löst, geht in der Regel

zugrunde,' und doch kann anderseits die Gruppe nur dadurch ihre Existenz

behaupten, daß eine Reihe Individuen auf ihr Leben verzichtet (vor allem im
Krieg). Gesetze und Sitten haben vor allem den Zweck, diese Interessen der

Gesamtheit gegenüber denen der einzelnen Mitglieder zur Geltung zu bringen.
Man braucht nicht näher auszuführen, wie schwer dieses Naturgesetz aus

dem einzelnen lasten kann. Auch in friedlicheren Zeiten, wo der „Tod fürs Va-



22 Eduard F ueter, Der antisoziale Charakter der Kunst

terland" für den Durchschnittsbürger einen Ausnahmefall bildet, stellen sich fast

überall der Erfüllung seiner persönlichen Wünsche die Interessen von Gruppen

entgegen. Der Erhaltungstrieb kirchlicher Gemeinschaften nötigt ihre
Mitglieder, der offenen Aussprache eigener Gedanken Schranken zu setzen. Das

Interesse des Staates an der geregelten Aufzucht der Nachkommenschaft läßt den

polygamen Trieb des Menschen nicht zur freien Entfaltung kommen. Der

Ertrag persönlicher Arbeit geht zu einem guten Teil für das Individuum, das ihn
geschaffen, verloren, weil der Staat im Interesse seiner Erhaltung das meiste

davon (in Form von Zöllen, Steuern rc.) für seine Zwecke verwendet.

Die Klassen, die von der Existenz einer Gemeinschaft am meisten Nutzen

zogen, haben sich denn auch selten verhehlt, daß ohne ganz bestimmte

Erziehungsmatzregeln die grotze Masse der an dem Wohlergehen des Staates nicht

unmittelbar Beteiligten nicht zu solchen Opfern bereit sind, wie sie von dem

Interesse der ganzen Gruppe gefordert werden. Sie haben vielfach dafür gesorgt,

datz die junge Generation von vornherein in eine Umgebung kam, in denen der

unbedingte Gehorsam gegen die Obern, die Aufopferung für einen „höhern"
Zweck, die freudige Hingabe des Lebens zugunsten des Staats, der Kirche :c. als
das Höchste und Schönste gepriesen wurde. Sie haben gesucht, das (natürliche)
Gefühl der individuellen Existenz bei ihren Zöglingen so gut wie ganz
auszulöschen und dafür nur das Gefühl der Zugehörigkeit zu einem grötzern Verbände

fortbestehen zu lassen. Man weitz auch, datz ihnen das vielfach gelungen ist.

Die Beispiele zahlreicher militärischer Organisationen, religiöser Orden usw.

sind jedem gegenwärtig.
Aber es hat immer Naturen gegeben, auf die solche Matzregeln ohne Wirkung

blieben. Es hat immer Menschen gegeben, die sich nicht damit abfinden
konnten, datz sie ihr Wertvollstes der Gemeinschaft, in der sie lebten, aufopfern

mutzten. Da ihnen die Wirklichkeit keinen Ausweg bot, flüchteten sie sich in die

Kunst. Vor allem die poetische Produktion steht zu einem guten Teile unter
der Herrschaft dieses Konfliktes; von ihr soll im folgenden allein die Rede sein.

Am ergreifendsten kommt der Widerspruch zwischen dem individuellen
Glücksbedllrfnisse, den Tendenzen des einzelnen und den Notwendigkeiten der

Gruppenexistenz in der Tragödie zum Ausdruck. Wie viele grotze Dramen von
der Antike bis zur Gegenwart haben ihr Motiv diesem Gegensatz entnommen!

Von der Antigone bis zum Wallenstein und weiter hinab: immer ist der Fall



Eduard Fueter, Der antisoziale Charakter der Kunst 23

mit Vorliebe behandelt worden, da ein großes Individuum dadurch zugrunde

geht, daß es sich selbstherrlich gegen die (berechtigten) Forderungen der Gruppe

auflehnt. Man kann sagen, daß in allen diesen Stücken die tragische Wirkung
um so stärker ist, je mehr dieser Konflikt herausgearbeitet ist. Je mehr der Held

nur an den Naturgesetzen menschlicher Gemeinschaften scheitert, je weniger der

Zufall, d. h. eine willkürliche Jntrige zu der Katastrophe beiträgt, um so reiner
wird das Problem hervortreten. Darum geht von wenigen Stücken der

Weltliteratur eine so starke tragische Wirkung aus wie von Racines „Berenice" : Der

unlösliche Konflikt zwischen den Interessen des römischen Staates und den

persönlichen Wünschen der Helden beruht auf der Wirklichkeit selbst; er ist weder

durch ein Mißverständnis noch durch eine Jntrige geschaffen, noch kann er durch

den guten Willen der Beteiligten gelöst werden. Die Tragik ist durch d i e

Macht hervorgerufen, die eine wurmstichige Ästhetik vielleicht meinte, als sie von
der Rolle des „Schicksals" in der Tragödie sprach.

Bei den großen tragischen Dichtern spricht sich die Opposition gegen die

„patriotische" Auffassung nicht dadurch aus, daß sie die Notwendigkeiten der

Eruppenexistenz prinzipiell leugnen oder die Gemeinschaft dem einzelnen

gegenüber den kürzern ziehen lassen. Aber sie schenken alle ihre Sympathien
dem Individuum, das seine Rechte fordert. Die Grundsätze der Autorität, die

sie den Vertretern der allgemeinen Interessen in den Mund legen, bekommen

bei ihnen einen Zug ins mesquine. Ihr Held geht allerdings unter (er braucht

nicht zu sterben, er kann auch nur innerlich gebrochen sein wie Racines Titus:
das ist unvermeidlich, so wie die Welt einmal ist. Aber wie viel größer und

erhabener steht er da als die Sieger, die die Grundsätze des allgemeinen Nutzens

vertreten! Wenn er auch fällt, — er ist doch größer als seine Gegner: in diesem

Gefühl sucht der Dichter seinen Trost.
Man sieht, wie stark sich diese Auffassung im Gegensatz zu der offiziellen

Lehre befindet, wie sie in Staat und Kirche gepredigt wird. Was hier als das

Höchste gepriesen wird, wird dort als kleinlich, eines großen Menschen unwürdig
betrachtet. Man mag darin eine Erklärung dafür sehen, daß Regierungen mit
offiziell bestellten Tragödien kaum je Glück gehabt haben.

Etwas anders, oberflächlicher, wenn man will, faßten die Dichter das

Problem gewöhnlich im Lustspiel an.
Dem ältern Lustspiel lag ein ernsthafterer Konflikt zugrunde, als man



24 Eduard Meter, Der antisoziale Charakter der Kunst

jetzt vielfach annimmt. Solange der Begriff der Familie noch wirkliche

Bedeutung hatte und viele Obliegenheiten, die jetzt vom Staate besorgt werden,

in den Händen der Familienvorstände lagen, war es selbstverständlich, daß neue

Familienverbindungen, d. h. Ehebündnisse ausschließlich von den dazu

Bevollmächtigten, d. h. vor allem den Eltern vermittelt wurden. Man fragte beim

Abschluß einer Heirat weniger nach dem individuellen Glücksbedürfnisse der beiden

Beteiligten als darnach, wie der Zweck der Ehe, die Fortpflanzung der

Familie und die standesgemäße Auferziehung der Kinder am besten besorgt werden

könne. Besonders über die Mädchen besaß der Vater oder der Vormund

nach Sitte und Gesetz so gut wie unbeschränktes Verfügungsrecht. Man sieht

sofort den Konflikt, der daraus im Leben entstand. Wir nehmen es harmlos,

wenn eine Tochter erklärt, sich nach ihrem Willen verheiraten zu wollen, —
sofern sie nicht eine gar zu dumme Wahl trifft. Aber unsern Vorfahren erschien

bereits eine solche Willenserklärung als mindestens ebenso revolutionär, als dem

heutigen Publikum der Entschluß Noras, ihren Mann und ihre Kinder zu

verlassen. Auch waren in der Wirklichkeit die unabhängigen Mädchen früher kaum

häufiger als die Noras in unsern Tagen. Wohl aber nahm für sie, wie begreiflich,

die Poesie Partei, und in Hunderten von Komödien stellte sie das berechnende

Alter in einen ungünstigen Kontrast zu der liebenden Jugend.

Es ist charakteristisch, wie dieser Konflikt von den verschiedenen Dichtern

gelöst wurde. Der Durchschnittspoet hüpfte über die Schwierigkeit hinweg und

arrangierte, so gut es ging, am Schluß eine glückliche Heirat. Große Künstler,
die die Sache nicht so leichfertig nehmen mochten, ließen das Problem vielfach

unerledigt, d. h. sie klebten nur für die große Masse einen ganz fremdartigen
Schluß an, der den Knoten nicht löste, sondern zerhieb; es ist bekannt, daß

speziell Molières Stücke meistens in Tat und Wahrheit überhaupt keinen Schluß

haben. Lustspiele, die einen Konflikt zwischen Individuum und Gesellschaft

behandeln, können überhaupt nur dann ihren heitern Ton beibehalten, wenn sie

der Wahrheit entsagen und zu der übernatürlichen Intervention des Zufalls
oder eines allwissenden Monarchen ihre Zuflucht nehmen. Molières Alceste im

„Misanthrope", der sich den (notwendigen) Lebensgesetzen der Gesellschaft nicht

fügen will, ist dabei nicht mehr vom Glück begünstigt als der Held einer

Tragödie, und er geht an den sozialen Zuständen ebenso zugrunde wie Titus bei

Racine.



Eduard Fueter, Der antisoziale Charakter der Kunst 25

Die meisten Dichter sind freilich nicht so gewissenhaft. Sie deuten den

Widerstand der Wirklichkeit gegen die Wünsche der Individuen nur so weit an,

daß eine Handlung und eine Spannung entsteht, lassen dann aber im entscheidenden

Moment alles sich zum Guten wenden. So steht es meistens in der

Unterhaltungsliteratur; wenn man ihr „Leichtigkeit" vorwirft, so dürfte dies zu

einem guten Teil auf diesem Umstände beruhen.

Ich persönlich gestehe, daß ich diesem Versuche, den antisozialen Charakter

poetischer Tendenzen zu verwischen, die Mittel vorziehe, mit denen frühere
Generationen dem Konflikte zu entgehen unternahmen. Ich meine die Gattungen,

die offen und ehrlich von der realen Welt abstrahierten und sich in eine

phantastische oder konventionelle Welt, frei von sozialen Notwendigkeiten
flüchteten. Dazu gehört u. a. die epische Dichtung der italienischen Renaissance, wie
sie vor allem durch Ariost vertreten ist, dazu gehört die ganze Pastoralpoesie.
Was diese poetischen Gattungen schildern, sind wohl wirkliche Menschen, soweit

es auf die persönlichen Gefühle ankommt: die Helden dieser Gedichte lieben und

hassen wie reale Personen. Aber sie leben in einem Paradiese, in dem die

harten Notwendigkeiten des staatlichen Lebens unbekannt sind oder nur
gedämpft anklingen. Die Hirten der Schäferdichtungen brauchen nicht zu arbeiten,

sie brauchen keine Kriegsdienste zu tun, sie werden zu keinem Kirchenbesuch

angehalten. Und wenn schon bei Bojardo und Ariost Könige miteinander

Krieg führen, so geschieht es doch auf ganz andere Weise als im gewöhnlichen
Leben. Nicht der Drill, nicht die technisch bessere Waffe, auch nicht die

Übermacht der Zahl gibt den Ausschlag, sondern die großen Helden, von denen jeder

taufende und abermal taufende auf einen Schlag dahinstrecken kann. Nicht

auf der Wucht der Armeen beruht der Erfolg, sondern auf dem Sieg im
Zweikampf zwischen Held und Held. Man schilt diese Gattungen gegenwärtig
unwahr; meines Erachtens könnte dieser Vorwurf eher gegen die Dichtungen

erhoben werden, die behaupten, Vorfälle der wirklichen Welt zu schildern und

dabei doch ernsthafte, ja unlösbare Konflikte als unwesentlich darstellen.

„Unwahrheit" ist an sich kein Vorwurf gegen ein poetisches Werk. Ich
sehe nicht ein, mit welchem Grunde man es Dichtern und Lesern verbieten sollte,

von den Nöten der Realität in eine erträumte Welt zu flüchten. Wohl aber ist

klar, daß diese Flucht in die Gefilde der Poesie nur so lange ungefährlich ist, als

ihr eine Kenntnis der Wirklichkeit zur Seite steht Die Gefährlichkeit der Ro-



26 Dr. Hans Bloesch, Zeitgeist und Bernergeist

manlektllre (und auch der Lektüre mancher Klassiker wie Schillers) für die

Jugend, von der schon oft die Rede war, beruht zu einem guten Teil darauf, daß

Unerfahrene dadurch leicht mit den antisozialen Tendenzen der Kunst und dem

arrangierten Paradiesesdasein der Poesie bekannt gemacht werden, bevor sie

das wirkliche Leben kennen gelernt haben.

Zeitgeist und Bernergeist
Ein Beitrag zur Kenntnis der Persönlichkeit Gotthelfs

A er Kampf, den das Eindringen unserer modernen sozialen Ver-

S Hältnisse im Laufe des letzten Jahrhunderts in der Schweiz

und speziell in Bern hervorrief, der Zwiespalt zwischen Altem
und Neuem, zwischen festgewurzelter Überlieferung und

fremdländischen Weltverbesferungsplänen, die einschneidenden

Konflikte, die das überstürzte Vorwärtsdrängen zur Folge hatte, die Jeremias Eott-
helf so plastisch in seiner politischen Erzählung „Zeitgeist und Bernergeist" den

spätern Generationen überliefert hat, — dieser Zwiespalt wird durch Gotthelfs
eigene Persönlichkeit fast noch überzeugender verkörpert. Bei Albert Bitzius ist

es nicht ein Gegenüberstehen von Schwarz und Weiß, von Böse und Gut, wie in
seiner Dichtung, da ist es ein weit über der Zeit und vor der Zeit einherschreitender

Genius, ein Geist, der mit seinem Schaffen einer fernen Zukunft angehört,

der mit Händen und Füßen sich gegen das Vordringen des „Zeitgeistes"
wehrt; ein Mensch, der alle die, die ihn als konservativen Parteigänger zum
alten rostigen Eisen werfen wollten, in stets sich weiter verjüngender Modernität

überlebt. Zeitgeist und Bernergeist — das sind die beiden Pole, zwischen

denen sich Jeremias Gotthelfs Leben dreht, aus denen sein Schaffen zu erklären

ist. Ja, man könnte seine Werke geradezu unter diese beiden Titel gruppieren.

Der Pfarrherr von Lützelflüh veröffentlichte keines seiner Werke, kaum

den einen oder andern Zeitungsartikel unter seinem wirklichen Namen. Sollte
uns das nicht ein Fingerzeig sein, daß er selbst den Jeremias Eotthelf von
Albert Bitzius reinlich geschieden wissen wollte? Hat er uns nicht damit das Recht

genommen, uns mit der Persönlichkeit des Abert Bitzius zu befassen? Wäre es

nicht besser, der Schleier würde von dem Bilde des Pfarrers gar nicht gelüftet,


	Der antisoziale Charakter der Kunst

