
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 3

Artikel: Der "kranke" Nietzsche

Autor: Kienzl, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Kienzl, Der „kranke" Nietzsche 147

Der „kranke" Nietzsche
Von Hermann Kienzl

àîden der kleineren Menschen sind traurig; an die Tragik

reicht nur das Höhenmaß weniger. Sie ist dem Lose des

Übermenschen eingeboren. Am Abend — im Hochgebirg —

wenn wir in blauer Dämmerung hinausblicken zu naher kahler

Höhe — nah genug, daß wir noch sehen, wie der Wipfel
eines Lärchenbaumes in die kühlen Schatten ragt — da beschleicht uns ein

verstehendes Empfinden. Und die Freuden der Erkenntnis? Vielleicht machten

sie Kant zu einem Glücklichen. Gewiß genügen sie einem jeden, der sich mit der

exakten Lösung von Rechenaufgaben zu befriedigen imstande ist. Dem Diony-
sier geben sie nicht Rast, nur Reiz; ihn treiben sie ins Grenzenlose.

In Nietzsches Jugendwerk „Die Geburt der Tragödie" klafft schon der
innere Gegensatz seines Wesens; des apollinischen und dionysischen. Mit Zara-
thustra glaubt er dann in kurzen künstlerischen Seligkeiten, daß sein Scheitel die

goldenen Wolken berühre. Und dann wieder und immer wieder das: Hinan!
Hinan! Bis zum Sturz in ewige Eeiftesnacht. Aber hätte Nietzsche sich je
bescheiden können, all sein Empor wäre der Lustsprung eines Heuschrecks gewesen.

Für ihn gab es kein friedliches Wandeln, kein Weichen. Wo ist ein Sehnsuchtslaut

nach Unerreichtem, ein Geständnis der Rastlosigkeit, ergreifender als die

Worte: „Denn jede Lust will Ewigkeit — will tiefe, tiefe Ewigkeit"?
So führen Apoll und Dionysos Krieg um ihn: Er hatte das Bedürfnis,

sich hinzugeben, sich an den göttlichen Schein zu klammern (die Kunst) und den

furchtbaren Drang, vom Scheine zur Wirklichkeit zu dringen mit der zerstörenden,

revolutionären Erkenntnis. Das Glück ist Täuschung. Ein heroischer Mut
gesteht es und ringt weiter, weiter.

Nietzsche, wie kaum ein anderer der Illusion, des Glaubens fähig, er, der

Gottsucher, glaubte zuerst sein Göttliches in Richard Wagner und Arthur
Schopenhauer gesunden zu haben. Mit Aufopferung feiner ganzen Persönlichkeit

ging er in den Erfllllern seiner Jugend auf. Spät erst, am Abschluß seiner

Entwicklung, gab er sich im Rückblick („ü!cce bomo«) Rechenschaft darüber, daß es
nie eigentlich die Erfüllung war — wie er in der ersten Zeit dachte —, was ihn



148 Hermann Kienzl, Der „kranke" Nietzsche

an Schopenhauer und Wagner gebunden hatte, vielmehr die Bruderschaft in
der Rebellion. Das Dionysische mußte die apollinische Selbsttäuschung früher
oder später zertrümmern. Zu Schopenhauer führte ihn primitiv dessen Atheismus,

zu Wagner der Eötzensturz im Tempel der Ästhetik. Dann aber wirkte

noch etwas, und das vor allem, auf Nietzsche, was er später als die höchste und

letzte menschliche Macht auf den Gipfel seiner Weltanschauung hob: die Persönlichkeit.

Die Persönlichkeit Schopenhauers, die er sich aus den Schriften des

Philosophen so gebildet hatte, daß er in dem geliebten Toten den väterlichen

Führer verehrte, und die Persönlichkeit Wagners, die aus dem freundschaftlichen

Verkehr mit dem Meister eine unerhörte Gewalt über Nietzsche erlangte. Die

mit Nietzscheschem Eigenleben belebten Spiegelbilder der fremden Persönlichkeiten

waren es, denen die Opferfeuer brannten; sie täuschten den Illusionisten

noch lange Zeit über die Gegensätze der Realitäten hinaus. Die Entwicklung

Nietzsches mußte endlich diese Gegensätze aufdecken. Seine Persönlichkeit forderte
die schwere Pflicht, die schmerzhafte Enttäuschung nicht zu verhehlen. Nietzsche

hätte ja das Neue, das Eigene nicht in sich getragen, wenn er imstande gewesen

wäre, dienendes Glied zu bleiben. Wer es in sich hat, muß der grausamen

Pflicht gehorchen, das Liebste, und sei es dem eigenen Leben mit tausend Fasern

verwachsen, abzutrennen, wenn es fesselt. Von den einsamen Schmerzen dieser

Selbstbefreiung ahnen nur die wenigen etwas, die der Geisterstimme des

inneren Müssens lauschen können. Der Philosoph, der sich der Wahrheit verlobt

hat, wird wortbrüchig, wird Fälscher und Betrüger, sobald er je zu bekennen

säumt, was er mit Sicherheit erkannte. Nietzsche war ein ehrlicher Mann. Darum

schwankte er nicht, der inneren Wahrheit das herbste Opfer zu bringen; den

Glauben, die Geborgenheit, das Glück der freudigen Gefolgschaft und die schönste

Blume seines Lebens: die Freundschaft. Wenn ein Tiefgetreuer die Treue

gegen andere dahingibt, um die Treue gegen sich selbst zu wahren, wenn er

Reichtum verschüttet, um in freiwilliger Armut die Wahrheit zu retten, so ist es

eine erhabene Tat. Die Wahrheit! Denn die ist für keinen das, was die anderen

für wahr halten. Sie war für Nietzsche nach den allein maßgebenden

Gesetzen seiner Entwicklung und seiner Erkenntnis die Überwindung seines

Schopenhauers und seines Wagners — wobei es für die Beurteilung dieser moralischen

Pflichterfüllung ganz gleichgültig ist, ob Friedrich Nietzsche Arthur Schopenhauer

und Richard Wagner objektiv überwunden hat.



Hermann Kienzl, Der „kranke" Nietzsche 149

Die Christen schmähen den „Antichristen" und „Zarathustra"; die Gelehrten

schmähen die Entthronung der kleinen irdischen Gottheit „Exaktheit", die

mit einer Handvoll Wissen ganze Geschlechter sättigt und befriedigt' der Bil-
vungspöbel schmäht den stolzen Verächter der schreierischen und arroganten
Aufklärung. Sie schmähen — und er würde über ihr Hassen jauchzen. Denn er

hasste sie — die Philister.
Die Philister, das sind die Vielzuvielen. Sie sind die eine der nur'zwei

Menschengattungen, die Nietzsche kennt; die andere nennt er Künstler. Künstler,
nicht weil sie eine von den Künsten üben (wie viele unter diesen sind Philister!),
doch weil sie, dem Höhenzuge der eigenen Persönlichkeit folgend, für die geistige

Zuchtwahl und eine Kultur der Zukunft die Elemente sind. „Wenn der große

Denker die Menschen verachtet, so verachtet er ihre Faulheit. Denn ihrethalben
erscheinen sie als Fabrikware, als gleichgültig, des Verkehrs und der Belehrung
unwürdig. Der Mensch, welcher nicht zur Masse gehören will, braucht nur
aufzuhören, gegen sich bequem zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm
zuruft! sei du selbst! Das bist du alles nicht, was du jetzt tust, meinst und begehrst.

Jede junge Seele hört diesen Zuruf bei Tag und bei Nacht und erzittert dabei;
denn sie ahnt ihr seit Ewigkeiten bestimmtes Maß von Glück, wenn sie an ihre

wirkliche Befreiung denkt! zu welchem Glücke ihr, so lange sie in die Ketten der

Meinungen und der Furcht gelegt ist, auf keine Weise verholfen werden kann.

Es gibt kein öderes und widrigeres Geschöpf in der Natur als den Menschen,

welcher seinem Genius ausgewichen ist und nun nach rechts und nach links, nach

rllckwärts^und nach überallhin schielt." (Vergleiche Ibsen! „Peer Gynt" — den

grauen Brei des Knopfgießers

Wer nicht die Kraft hat, wer nicht Prometheus, nicht Künstler ist, kann

nicht ein Apollinischer werden. Seine Selbstzufriedenheit mag auf Nietzsche

herabblicken, wie der Kuchenbäcker oder der neunzackige Hofstallmeister auf den

Dichter-Vagabunden.
Der Philister, ohne Respekt vor dem Genie, in Sicherheit vor der

Verzweiflung des Geistes, ist geneigt, jede größere Emanation des Genies für Irrsinn

zu halten. Die Grenze zwischen Genie und Wahnsinn nimmt er ebensowenig

wahr, als ihn die Tragödie des erhabenen Menschen, den der Gott
verzehrt, erschüttert.

Alle diese Widersacher suchen Nietzsche zu entwaffnen, indem sie sein Werk



150 Hermann Kienzl, Der „kranke" Nietzsche

für pathologisch „erklären", den Schöpser für geisteskrank, — ohne Furcht vor
dem Zeugen, der ihre Weisheit zu schänden macht: ohne Furcht vor dem Werke.

(Was der Philister nicht einsieht, das fürchtet er nicht.) Um Nietzsche im
Charakter zu entwürdigen und seine Charakterlehre zu entwerten, weisen sie auf eine

V o r k r a n k h e i t der Paralyse, die er sich, den Erfahrungen der Wissenschaft

zufolge, erworben haben müsse. Über diesen Punkt wird bekanntlich ein

übermäßig ernster Kampf geführt, der komisch wäre, wenn ihm nicht der schmerzliche

Gedanke an die Möglichkeit eines tückischen Zufalls zu nahe läge. Für die moralische

Beurteilung des Mannes, der ein ganzes herbes und strenges Leben den

Pflichten seiner Lehre darbrachte, wäre jedenfalls die Schuld eines Zufalls, aus

der nur Mikrokephalen persönliches Verschulden schmieden könnten, ohne jeden

Belang. Ob sich Nietzsche die Disposition zum Irrsinn erworben hat, ist zweifelhaft

und in keiner Hinsicht entscheidend' gewiß dagegen und entscheidend, daß

sein Geist der unerhörten Arbeit unterlag, sein dionysisches Genie, das die

apollinische Ruhe des Künstlers dauernd nicht finden konnte, endlich in die Nacht

des Wahnsinns flüchtete.

Auch der Fanatismus nennt die Gewohnheit, diese Mutter des Philisters,
seine Amme! Eine gewisse Gruppe orthodoxer Wagnerianer — nicht die wahren

Apostel des Bayreuther Meisters — hat sich mit rührender Einfalt den Satz

gebaut: Nietzsches geistige Erkrankung sei nach den Wagnerschriften des Philosophen

und vor seinem „Abfall", vor der „Eötzendämmerung" ausgebrochen.

Zarathustra lächelt. So einfach lösen Pfaffen die Geheimnisse des schöpferischen

Werdens! Diesen Wagnerianern stehen übrigens die Nietzscheaner der

Mode würdig zur Seite. Die Mißversteher, die Ausbeuter Nietzsches, die eine

Fischblase aufblähen und sagen: das sei ihr Individuum. Nietzsche hätte sie aus
dem Tempel gejagt wie Christus die Händler!

In seiner Schrift über Schopenhauer sagt Nietzsche: „Ein neuerer
Engländer schildert die allgemeinste Gefahr ungewöhnlicher Menschen, die in einer

an das Gewöhnliche gebundenen Gesellschaft leben, also: Solche fremdartigen
Charaktere werden anfänglich gebeugt, dann melancholisch, dann krank und

zuletzt sterben sie. Ein Shelley würde in England nicht haben leben können, und

eine Rasse von Shelleys würde unmöglich gewesen sein. Unsere Hölderlin und

Kleist, und wer nicht sonst, verdarben an diesen ihren Ungewöhnlichkeiten und

hielten das Klima der sogenannten deutschen Bildung nicht aus, und nur Na-



Hermann Kienzl, Der „kranke" Nietzsche 151

turen von Erz, wie Beethoven, Goethe, Schopenhauer und Wagner, vermögen
Stand zu halten. Aber auch bei ihnen zeigt sich die Wirkung des ermüdendsten

Kampfes und Krampfes an vielen Zügen und Runzeln! Ihr Atem geht schwerer,

und ihr Ton ist leicht allzu gewaltsam. Jener geübte Diplomat, der Goethe nur
Uberhin angesehen und gesprochen hatte, sagte zu seinen Freunden: Voilà un

komme, qui a eu cie grancks clmgrins! Was Goethe so verdeutscht hat: Das ist

auch einer, der sich's hat sauer werden lassen! Wenn sich nun in unseren Ee-

sichrszügen, fügt Goethe hinzu, die Spur überstandenen Leidens, durchgeführter
Tätigkeit nicht auslöschen läßt, so ist es kein Wunder, wenn alles, was von
uns und von unserem Bestreben übrig bleibt, dieselbe Spur trägt. Und das ist

Goethe, auf den unsere Vildungsphilister als auf den glücklichsten Deutschen
hinzeigen, um daraus den Satz zu beweisen, daß es doch möglich sein müsse, unter
ihnen glücklich zu werden — mit dem Hintergedanken, daß es keinem zu
verzeihen sei, wenn er sich unter ihnen unglücklich und einsam fühle. Daher haben
sie sogar mit großer Grausamkeit den Lehrsatz aufgestellt und praktisch erläutert,
daß in jeder Vereinsamung immer eine geheime Schuld liege."

Nietzsche ein Prophet seiner selbst! Goethe trug eine Welt einsamer
Leiden. Ihn rettete die künstlerische Harmonie. Die anderen, die nicht zu dem
Ausgleich des Dionysischen und des Apollinischen gelangten, die Hölderlin.
Kleist, Nietzsche, gingen vor der Zeit unter.

Als einen mächtigen Torso hat Nietzsche den „Willen zur Macht" hinterlassen,

der sein Hauptwerk werden sollte. Es vollendet nämlich kein Großer.
Es gibt überhaupt keine Bollendung, nur Anfänge. Anfänger, Anreger, der

Aufwerfer neuer Fragen zu sein, eine neue Richtung zu bahnen, das ist das
Werk der „Ewigen" — von Buddha und Plato bis Nietzsche. Ein Glied der

Entwicklung, ein Übergang zu sein, ist die Bestimmung der Ewigen. In der

ewigen Entwicklung wird Nietzsche als ein Mitvollender endloser
Vollendung zu wirken nie wieder aufhören. Auch daß er, der Schöpfer einer neuen
Höhenkultur, der Entwicklung eine neue Richtung gegeben und alle schöpferischen

Geister eines noch lange nicht abgeschlossenen Zeitalters beherrscht hat —
ob sie es wahr wissen wollten oder nicht — steht außer Frage.


	Der "kranke" Nietzsche

