
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 3

Artikel: Kunst und Ethik

Autor: Lux, Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst und Ethik
Von Joseph Aug. Lux

s ist nicht zu bestreiten, daß Kunst und Ethik eine gemeinsame

Wurzel haben, wenn auch keineswegs das gleiche Ziel. Die

^ gemeinsame Wurzel heißt: Religiosität. Wenn in der Kunst

A die Ethik siegt, dann ist es mit der Kunst vorbei. In diesem

Stadium befindet sich die moderne Entwicklung. Die

künstlerische Erneuerung ging um die Mitte des 19. Jahrhunderts von England aus,

wo die Präraffaeliten den Anstoß gaben. Sie haben den doppelten Beweis

von der Tüchtigkeit und von der absoluten künstlerischen Unfruchtbarkeit der

englischen Rasse geliefert. Das sind Eigenschaften, die es hinreichend erklären,

daß sie als Führer und Bannerträger der großen, über der ganzen zivilisierten
Welt verbreiteten Bewegung vorangehen könnten. Die Kunsturteile, die von
dort abgeleitet, durch John Ruskin und William Morris in Umlauf gesetzt und

zu einer Art Weltherrschaft gebracht wurden, sind ethisch begründet. Die
Entwicklung folgte diesen Direktiven. In der Malerei, Plastik, Architektur und den

dekorativen Künsten, in der Literatur, sehen wir auch bei uns durchaus

geschickte Anwendungen, nirgends eine Offenbarung. Ehrliche Technik, braves

Naturstudium, fleißiges Kopieren und Verarbeiten fremder Vorbilder aus

alten Kulturen, alles sittlich einwandfrei, nachweisbar, erklärbar, restlos

aufzulösen wie ein Rechenexempel. Originalitäten aus zweiter, dritter Hand.

Keine Idee! Kein einziger fruchtbarer, schöpferischer Gedanke! Und selbst das

Ornament, wo angeblich die größte Erfindungsfreiheit herrscht und wo sich das

Persönliche in bedeutsamen Zeichen ausdrückt, entpuppt sich für den Wissenden,

der hinter die Kulissen sieht, als aufgelegter Schwindel. Auch hier ist alles

Nachahmung, Verfälschung, Irreführung. Es bleibt sich im Wesen gleich, ob

man japanische oder frühitalienische Vorbilder bestiehlt, orientalische

Kultgedanken mißverständlich für moderne Dekorationszwecke „verwertet", oder ob

man Jnsektenflügel und sonstige histologische Erscheinungsformen abzeichnet,



134 Joseph Aug. Lux, Kunst und Ethik

zurecht stilisiert und ornamental aneinanderreiht. Keine Spur von neuer

eigener Erfindung! Die Fähigkeit, neue Ornamente hervorzubringen, die

zugleich für unsere Zeit und für das seelische Leben irgendwie bedeutsam sind, die

also etwas ausdrücken, offenbaren, ist zweifellos erloschen. Ich frage allen Ernstes,

ob nicht überhaupt das Kunstvermögen erloschen ist? Haben wir Deutsche

noch die Kraft, eine neue große Kunst hervorzubringen? Ich behaupte: nein!
Wir haben Sittengesetze, wir sind technisch, wirtschaftlich, intellektuell voran,
aber die Kunst ist tot. Wir haben keinen einzigen Künstler, der die Zukunft
verkörpert. Wir marschieren an zweiter, dritter Stelle, hinter der Vergangenheit

einher. Wir haben keinen Maler, der die letzte große Entdeckung, den

Impressionismus, überholt hätte; wir haben keinen Plastiker, der an den einsamen

Giganten Rodin heranreichte; wir haben keinen Dramatiker, der nicht schülerhaft

neben Ibsen steht; und den großen Architekten, der die technischen

Fortschritte zu einer neuen baukllnstlerischen Synthese zusammenfaßt, gibt es

überhaupt nicht, wir haben nur Ingenieure und im übrigen rückschauende Heimatkünstler.

Wir sind organisatorisch, aber nicht schöpferisch; wir sind kritisch, aber

nicht künstlerisch; Forschende, Erkennende, Wissende, aber nicht Gebärende. Das
Wort vom 20. Jahrhundert als des künstlerischen, ist eine Phrase, die Kunst-
fürs-Volk-Bewegung, der organisatorisch und geschäftlich großangelegte Versuch,

die Kunst in die Massen zu tragen, kann über diese innere Leere nicht hinweg-i
täuschen. Was der Masse frommt, ich meine auch die Masse der Gebildeten, ist

ein Durchschnitt, der sich auf der mittleren Linie bewegt, eine Kunst, die zu Tode

erklärt ist und verstandesmäßig, intellektuell, ethisch begriffen wird. Was sich

nicht in das Prokrustesbett der Doktrinen, Definitionen, Moralanwendungen

einfügt, existiert nicht. Lebt als einsame, darbende, ungesehene Schönheit, als
verkannte Gottheit. So erkennen die Ethiker in der alten Kunst nur den

sterblichen Teil der Legende; und in der neuen Kunst? Die neue Kunst ist sozial,

bürgerlich geworden, wohlanständig, also das, was ihr am wenigsten zuträglich
ist; sie muß es sich daher gefallen lasten, daß sie dem Sittengesetz der heutigen
Gesellschaft unterworfen wird. Der französische Impressionismus ist in der

Bohème entstanden, in einer heidnischen Freiheit; Paul Verlaine, der Schöpfer

unsterblicher Verse, war nichts weniger als bürgerlich; Beethovens Übermenschentum

schuf im Schutz der Einsamkeit: alle wahrhaft gotterfüllten Werke sind

in der Menschenverlassenheit entstanden, jenseits der bürgerlichen oder gesell-



Joseph Aug. Lux. Kunst und Ethik 135

schaftlichen Konventionen, in einer idealen Freiheit, die revolutionär, fast

anarchistisch erscheint. Daß bei unseren geordneten Zuständen nicht der Boden für

einen solchen heidnischen Sprößling vorhanden ist, versteht sich von selbst. Das

letzte Wort hat die Gouvernante, der Erzieher, der Sonntagsprediger, der

Moralist.
Die wichtigste ethische Forderung verlangt, daß die Kunst vor allem das

Schöne darzustellen hat. Sie soll das Edle in der Menschenbrust wecken, und

dies kann angeblich nur durch das Schöne geschehen. Tatsächlich haben sich die

Präraffaeliten über dieses Programm wortlos geeinigt und sind, was

unausbleiblich ist, einer süßlichen Sentimentalität anheimgefallen. Es ist das

unvermeidliche Schicksal aller, die das letzte Ziel ihrer Kunst in dem sogenannten

Schönen sehen. Die Meinungen über das Schöne sind bekanntlich sehr geteilt.

„Schön wird häßlich, häßlich schön", singen die Hexen in Macbeth. Wer wird
bestimmen, was richtig ist? Die Allgemeinheit. Ganz logisch: Wenn das Kunstwerk

ethisch wirken soll, so muß es auf die Menge wirken und die Voraussetzungen

erfüllen, die in dieser Masse ruhen. Denn um zu wirken, und um schön

empfunden zu werden, muß es gefallen, mutz also der namenlosen Masse zu

gefallen suchen, die, so verschiedenartig an Bildung und Menschlichkeit, nur einen

sehr oberflächlichen Berührungspunkt haben kann, den Punkt, wo sich der

niedrigste der Instinkte auslöst, der Masseninstinkt. Wie hoch müssen Schönheitsurteile

zu bewerten sein, deren Ausgangspunkt dieser Instinkt ist! Mit anderen

Worten: Der Künstler habe es als sittliche Forderung zu betrachten, daß er

der Menge gefalle, daß er den niedrigsten Schönheitsbegriff zur Richtschnur

nehme, daß er nur das zur Darstellung bringe, was auch dem gewöhnlichsten

Mann verständlich bleibt. Die unausbleibliche Folge dieser ethischen Forderung

ist jene schamlose Verlogenheit, mit der sich jede Dirne auf der Straße
verkauft. Eine Kunst der Konventionen, die, von moralischen Grundsätzen ausgehend,

der Prostitution in die Arme läuft.
Der Ethiker spricht weiter: die Kunst soll die Natur nachahmen. Was ist

Natur? Ist sie etwas außer uns, ist sie in uns? Soll die Kunst nachahmen,
was überhaupt schon einmal in unerreichbarer Vollendung vorhanden ist? Diese

Forderung ist ungefähr genau so fragwürdig wie etwa, daß die Religion von
den Naturwissenschaften ausgehen soll. Wir können auf Grund der naturwissenschaftlichen

Ergebnisse zu einer Art von pragmatischer Philosophie gelangen, zu



136 Joseph Aug. Lux, Kunst und Ethik

einer praktischen Weltanschauung, die das Sittengesetz neu formuliert. Aber

wir können mit Hilfe von Philosophie und Sittenlehre niemals eine Religion
schaffen. Die Kunst ist etwas, das in der Natur nirgends vorkommt als im

menschlichen Dasein, Und das Göttliche ist etwas, das in der Natur nirgends
vorkommt als in der Religion. Die Kunst aber will dieses Göttliche und nicht

das Sittliche. Oder dieses letztere nur mittelbar.
Der Ethiker läßt mit sich handeln. Er gibt zu, daß die Kunst ihre Freiheit

haben müsse. Aber bei einem Zipfel will er sie doch gängeln, weshalb er

verlangt, daß der Künstler eine ethische Persönlichkeit sei. Ich hoffe, damit leicht

fertig zu werden. Es hat viele ethische Persönlichkeiten gegeben, die durchaus

keine Künstler waren, und es hat sehr viel unmoralische Personen gegeben, die

dennoch in hohem Maße künstlerisch veranlagt waren und Großes geschaffen

haben. Die Moralisten halten sich viel auf Schiller zugute, der angeblich eine

ethische Persönlichkeit war. Meinetwegen! War Lord Byron eine ethische

Persönlichkeit? Und Paul Verlaine? Und Franz Hals, dieses Kneipgenie? Und

Rembrandt, der Erzieher? Der genußsüchtige, verschwenderische, ganz den Zü-
gellosigleiten seiner Zeit ergebene Rembrandt, der doch auch vor seiner

Verarmung Unsterbliches geschaffen hat? Man sieht also ganz leicht, wie wenig
stichhaltig die Phrase von der ethischen Persönlichkeit ist. Was will sie auch

heißen? Ethische Persönlichkeiten sind schließlich alle, auch der Verbrecher,
indem er das abschreckende Beispiel der Schuld und das versöhnende Beispiel der

Sühne gibt. Wir können alles ethisch werten, auch die Kunst, wobei es sich

lediglich um die Beurteilung der verschiedenartigen Wirkungen handelt. Keinesfalls

aber handelt es sich dabei um die Ursachen. Aus Ethik wird wiederum
Ethik, nicht aber Kunst. Ethische Kunst ist ein Unding. Die Begriffsverwirrung

konnte nur aus dieser Verwechslung von Ursache und Wirkung entstehen.

Man vergißt dabei, daß jede Art von Kunst, also natürlich auch die nichtethische,

und diese sogar am allerstärksten, eine erhebende, läuternde, ergreifende Wirkung

hat. Also auch die Kunst, die das Häßliche darstellt, das Niedrige,
Gemeine, die Schattenseiten. Goyas Grimassen, geht von ihnen nicht eine starke

künstlerische Wirkung aus? Sind die Grenzen des Schönen nicht weit genug,
daß sie im Sinne der geheimnisvollen Hexenworte auch das Häßliche

miteinschließen? Ist überhaupt der bloße Genießerstandpunkt maßgebend? Und
schließlich, Hauptfrage: Ist es ein Kunstziel, Gefallen erregen zu wollen? Die



Joseph Aug. Lux, Kunst und Ethik 137

Kunst will dies alles und doch wieder nicht, denn es sind Nebendinge. Ihr
einziges Ziel, dem sie jede Rücksicht opfern mutz, ist dies: dem inneren Erlebnis die

sichtbare Form zu geben, in einer solchen Originalität, wie es nie zuvor

geschehen und nie mehr ein zweitesmal vorkommen kann. Die Ausführung ist mit

der Idee geboren. Ein Meisterwerk ist fertig, und wenn es auch nur aus zwei

Strichen besteht. Wer sich hervortun will, mutz auf diesen zwei Polen beruhen,

auf dem der Vollendung und dem der ursprünglichen Persönlichkeit, die alles

erstmalig sieht. Der Künstler gehorcht nur inneren Imperativen. Er ist ethisch,

wenn er den Exzessen seiner Seele folgt. Wenn ihn sein Schicksal zu dem

Unerhörten, dem Anormalen, dem Ungewöhnlichen beruft. Alle Kunst, alles in diesem

Sinne Schöne ist anormal. Eine normale Kunst ist keine. Die Technik

allein, die Routine, die Gesinnung, sie machen es nicht aus. Aber gerade diese

Merkmale sind es, die dem heutigen Kunstschaffen zur Hauptsache werden. Sie
können nicht über ein gewisses Manko hinwegtäuschen. Das Innerste fehlt: die
Blume des Persönlichen, das Unberechenbare, Unvorhergesehene, Überwältigende,

Unerklärliche, Göttliche. Dieses nicht anders können! Die Besessenheit!

Der heilige Wahn! Alles Verstandessache, mit Betonung der äußeren Eeschick-

lichkeit. Schöpfungen des Intellektes. Dinge, die man wegen ihrer glatten
angenehmen Form hinnimmt als Produkte des ehrlichen Wollens und der

technischen Fertigkeit, ohne datz man sich zur Frage nach dem Urheber veranlaßt
fühlte. Schließlich gibt es für uns Heutigen nur diese letzte Unterscheidung
zwischen Werten, die einem gleichgültig sind, weil sie nichts aussagen, und Werten,
bei denen man sofort nach der Persönlichkeit frägt.

Es kommt immer darauf an, wer es gemacht hat!
Ich bilde mir ein, damit einen durchaus neuen und äußerst wichtigen

Grundsatz aufgestellt zu haben: Es kommt immer nur darauf an, wer es gemacht

hat! Wie sollen wir sonst die echte von der falschen Kunst unterscheiden? Die
Schüler kopieren ihre Lehrer, die Nachahmer und Schwindler bestehlen ihre
Vorbilder, an was sollte man sich halten, wenn nicht an dieses Zeugnis der Echtheit
und Ursprünglichkeit? An das Persönliche? Warum kommt es bei der

Wertbestimmung eines Bildes so sehr darauf an, datz es ein echter Tizian sei und kein

Schulbild, und datz es ein echter Lionardo sei und keine sentimental nachempfundene

englische Wiedergeburt? Ist es in den anderen Kunstgattungen, der Plastik,

der Dichtkunst, der Musik, nicht ebenso zu halten, und gerade hier, wo man



138 Joseph Aug. Lux, Kunst und Ethik

besonders stark auf die Finger sehen muß? Es ist begreiflich, warum heute das

Echte in der Kunst so selten zu finden ist. Echte Kunst gibt sich religiös, falsche

Kunst gibt sich ethisch. Das ist der Unterschied.

Ich erhebe damit keine Klage. Ich stelle bloß Tatsachen fest. Ich füge hinzu,

daß es in Anbetracht gewisser Umstände nicht leicht anders sein kann. Wir sind

praktisch, zweckmäßig, kritisch, erkenntnisfroh, analytisch geworden, zweifellos
Segnungen der naturwissenschaftlichen Erziehung, die das Jahrhundert
bestimmt. Aber die also entwickelten Eigenschaften kommen nicht eigentlich der

Schöpfung einer großen Kunst zugute. Ebensowenig kommen sie dem religiösen

Bedürfnis zugute. Es ist kein Geheimnis, daß wir es in Religionsdingen und

Kunstdingen mit einem unüberwindlichen Jndifferentismus zu tun haben. Wir
haben wohl ein kirchliches Leben, aber wir haben kein religiöses Leben. Statt

Religion haben wir Ethik. Sie genügt uns für das Praktische,' und auf das

Praktische ist Leben und Erziehung zurecht geschnitten. Wir haben zwar noch

die Formeln der Religiosität, aber es ist keine Religion mehr darinnen. Man
sieht, daß der Himmel nicht einstürzt, wenn man nicht mehr Religion empfindet,
und ist zufrieden damit, weil man erkannt hat, daß das Himmelsgewölbe der

Weltordnung durch das Gerüst und Balkenwerk der moralischen und polizeilichen

Vorschriften hinreichend gestützt ist. Hier liegt die psychologische Erklärung

für den Verfall der Kunst. Es ist meine Erkenntnis, daß mit dem

Aufhören des religiösen Empfindens auch die Kunst aufhören müsse. Statt Religion

haben wir Wissenschaft, statt Kunst haben wir technische Anwendungen von
Doktrinen. Zwar gehen die Seelen leer aus, und wenn nicht alle Zeichen

trügen, so erwacht wieder ein großes Verlangen nach den verlorenen Quellen. Im
einzelnen wird viel gepfuscht, und hundertfache Versuche entstehen, eine neue

Religion für „freie" Menschen auf naturwissenschaftlicher Grundlage zu bilden.

Der Monismus ist vielleicht der umfassendste dieser Versuche, ohne daß es gelungen

wäre, über ein ethisches Moralgebäude hinauszukommen. Aus Wissenschaft

kann weder eine Religion entstehen, noch kann ein Kunstwerk daraus entstehen.

Es fehlt nicht an einem einzelnen Versuch, dieses „naturwissenschaftliche Kunstwerk"

hervorzubringen,' ich sehe sein Erscheinen mit Bangen. Große

Gelehrte, vorschauende Denker, wissenschaftliche Kapazitäten, sind im Grund ihrer
Seele religiös geblieben, oder sind es wieder geworden, weil über die letzten

unerforschlichen Dinge auch die Wissenschaft und die Ethik des Monismus besten



Joseph Aug. Lux, Kunst und Ethik 139

Falls für das Göttliche nur andere Vokabeln, aber keinen anderen Sinn
aufbringen kann. Trotz des Suchens im einzelnen fehlt der große Kunstgedanke,

der der Kunst die notwendigen Seelenhintergründe liefert. Das Ornament ist

heutzutage deshalb ein Verbrechen, weil es keinem Kultgedanken zum Ausdruck

dient. Alte Volkskunst, ethnographische Kunst, war Kultsache. Hohe Kunst
konnte in früheren Jahrhunderten gedeihen und Anbetung finden, weil sie mit
einem religiösen Moment verbunden war. Das Religiöse war der notwendige
Schutz, den sie für ihre Freiheit brauchte. Die Frage nach Kunst, die heute in
so vielen Köpfen Verwirrung anrichtet, gab es früher nicht. Das Volk hatte

zu verehren, anzubeten, nicht zu wählen, nicht zu tadeln. Die Demokratie, unser

Ziel, ist nicht die Hüterin und Förderin der Künste. Auch der Kapitalismus,
unsere Zeitverfassung, ist es nicht. Die bildenden Künste von heute siechen, weil
sie nichts zu bilden haben. Keine große Idee, die Macht über die Seelen hat.
Das Höchste, was hohe Kunst ausdrücken kann, ist die Ahnung des Göttlichen, ein
Mysterium. Aber unsere Zeit hat nur Ideen, die den Verstand beherrschen, und
das Göttliche, das Mysterium, ist der heutigen Allgemeinheit fremd. Es fehlt
dieser Zeit der große Kult, der mit dem Mysterium, dem Göttlichen, den seelischen

Hintergründen, in einem lebendigen Kontakt steht und die Kunst aus diesen

ewigen Ouellen nährt. Offenbarung, dieses Höchste, die Sichtbarmachung
des Unsichtbaren, das erhebende und zugleich erschütternde Beispiel, wie der
einzelne mit seinem Gott ringt, diese Blutzeugenschaft des Genius, es fehlt uns
vollständig. Religion ist immer ein persönlicher Fall, und jede wahre Kunst
ein Religionsfall.


	Kunst und Ethik

