
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 12

Artikel: Die Seelenlehre Shakespeare

Autor: Lux, Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


716 Joseph Aug, Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

und Ordnungen der Dauer ernst und groß in die Augen. Und der Journalist
hat wohl allzusehr mit der flüchtigen Anregung vorlieb zu nehmen, wo große

Lehren locken würden! aber er ist doch mit reicher Lebensarbeit verknüpft,
sieht von gesichtigem Punkte aus in die ringende Welt hinein, ist frisch

umweht von den Winden des Geschehens. Und je und je kommen Tage, da

gemüterbewegende Kunde ihn früher durchströmt als andere und da er,
wenn's gelingt, sie in Freude oder Trauer zum Tönen bringt, das hallende
und seelengewinnende Wort sagt für den Eedankengehalt der Stunde, für
ihre Bewegtheit.

Die Seelenlehre Shakespeares
Von Joseph Aug. Lux

II.

s ist zu beachten, daß der Dichter zwischen den Worten „Genius",

Engel, Dämon oder Geist einen wahrnehmbaren Unterschied

macht, der der Annahme eines guten und bösen Prinzips
entspricht, den Einflüssen der Asen als Lichtgottheiten und

der finsteren Gewalt des Muspilheims, denen der Mensch

zugleich unterworfen ist und die zu den Unterscheidungen von Engel und Teufel,

von weißer und schwarzer Magie, von überethischen und unterethischen Kräften,

von Seele und fleischlichen Begierden oder von reiner und böser Lust führen.

Shakespeare huldigt demgemäß einer metaphysischen Anschauung von der Natur,

was keinesfalls ausschließt, daß er im wesentlichen ihre realen Gesetze aufs

genaueste kannte. Er sah zwei Welten' die physische Welt der Tatsachen und jene

andere höhere Welt des Mysteriums, die in seinen Werken zuweilen ein wenig
den Schleier lüftet und immer geisterhaft zugegen ist wie das Mondlicht am

hellen Tag, auch wenn sie nicht in die Erscheinung tritt. Der Dichter schöpfte

aus uralten heiligen Quellen der Weisheit, die für die Heutigen vorderhand
verschüttet sind; seine reale Kenntnis von der Natur und den Menschendingen
ist keineswegs geringer als sie heute ist; ein Unterschied liegt nur darin, daß

wir andere nüchterne und beziehungslose Ausdrücke haben und vielleicht darum
übler daran sind, indem wir vielleicht mehr wissen, aber weniger verstehen. Für



Joseph Aug. Lux. Die Seelenlehre Shakespeares 717

ihn ist die Natur noch nicht entgöttert' statt dürrer Begriffe hat er anschauliche,

tiefsinnige, vielsagende Symbole, die Sinnliches und übersinnliches leicht
verknüpfen und ein magisches Licht verbreiten. Aber hinter dem plastisch greifbar

anschaulichen Bild, das auch dem naiven Gemüt verständlich war, steht
eine esoterische Deutung, die in den Eeheimbüchern der Magie ausbewahrt und

von dem Dichter gewiß gekannt ist und, vom veränderten Sprachgebrauch
abgesehen, der strengsten, exakten Prüfung nicht nur standhält, sondern unsere

eigene moderne Naturerkenntnis bei weitem übertrifft. Darum kann der Dichter,

ohne abergläubisch zu erscheinen, an der alten Überlieferung der

Dämonologie festhalten, und wir werden sehen, daß die heutige Wissenschaft die

anfangs geleugneten Erscheinungen dieser Art wieder beglaubigt, wenn sie auch

ein anderes Erklärungsschema zugrunde legt. Im „Sommernachtstraum" steht

die ganze vergötterte Welt der Antike wieder auf, und dennoch geht alles durchaus

folgerichtig und naturgesetzlich zu. In den personifizierten Göttern und Teufeln,

Riesen und Zwergen, Kobolden und Gnomen, Genien und Geistern, Nymphen

und Faunen, drückt sich das Gegensätzliche, die zweispältige Einheit der menschlichen

Natur aus, das llberethische und unterethische Prinzip, das im „Sturm",
dem metaphysischesten Werk des Dichters am klarsten zum Ausdruck kommt.

Ariel und Caliban heißen hier die Verkörperungen des überethischen und

unterethischen Moments, der Geister und dämonischen Gewalten. Dieses

spukhafteste aller Stücke gleicht einem Eeheimbuch der Magie und enthüllt zugleich

im Gewände der alten zaubervollen Symbolik das tiefste und reifste Naturverstehen

mit dem imaginären Wegweiser auf den großen unsichtbaren Gott. Die

sittliche Welterfahrung, nur dem höher organisierten Menschen bewußt, weiß

von dem Genius und dem Dämon. In allen Verwandlungen begegnen sich

Ariel und Caliban, der Geist des Lichts und der Geist der Finsternis. Wie groß
die sittliche Kraft in den Werken des Dichters ist, geht daraus hervor, daß der

unsterbliche Genius über die Dämonie dieser Welt endgültig siegt. So lange
dies nicht der Fall ist, müssen selbst Verstorbene zeitweilig ins Leben zurückkehren,

bis der Geist Gottes versöhnt ist. Auch dies ist Naturgesetz. Die alte
Geisterlehre spricht davon, daß Ermordete in der spukhaften Gestalt des Toten so

lange wiederkehren, bis das Verbrechen gesühnt ist. Sie erzählt von Unglücks-

häusern und Spukhäusern, von Geistern, die kommen und Warnungen und

Ratschläge erteilen oder Rache verlangen für die Unbill, die ihnen in dem frühe-



718 Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

ren Leben widerfahren ist. Sie ruhen nicht, bis daß ihre Schatten versöhnt
sind. Hamlets Vater erscheint als solcher Geist.

Immer wieder spielt Shakespeare in einer sehr bedachten Wahl der Worte

auf diese menschliche Doppelnatur an. Auf die Frage des Antonius in
„Antonius und Cleopatra", wessen Glück höher steigen wird, Cäsars oder seines,

antwortet der Wahrsager in geheimnisvollen und sinnreichen Worten!

„Cäsars!
Drum, o Antonius, weile nicht bei mir:
Dein Geist, der dich beschützt, dein Dämon ist

Hochherzig, edel, mutig, unerreichbar,
Wenn du dem Cäsar fern bist,'

Doch bist du nahe, dann wird dein Engel
Zur Furcht eingeschüchtert. Drum bleibe
Raum zwischen dir und ihm."

Man wird hier allerdings bemerken, daß der „Dämon" jetzt als
gutgearteter, schützender Geist gemeint ist und in dieser Auffassung mehr dem sokra-

tischen Daimonion entspricht. Oder vielleicht der Goethischen Deutung als Teil
jener Kraft, die stets das Böse will und stets das Gute schafft. Mit größerer

Unzweideutigkeit ist in Macbeth die intuitive Kraft des Genius als einer von

der materiellen Existenz verschiedenen Seele, gleichsam einer Überseele

ausgesprochen. Diesem überethischen Genius handelt der Held der Tragödie trotzdem

zuwider, weil die unterethischen Dämonen seines Naturells die Oberhand
über ihn gewinnen. Dennoch handelt der Mensch frei, denn der Genius sendet

einen Lichtstrahl in das Dunkel und stellt ihn vor eine Wahl. Das ist logisch;

denn wo Schuld entsteht, muß Selbstverantwortlichkeit gewesen sein, und diese

setzt wieder eine gewisse Freiheit der Wahl voraus. Macbeth fürchtet Banquo

aus guten Gründen, die ihm sein Genius eingibt:
in seinem Königssinn

Herrscht was, das will gefürchtet sein: viel wagt er;
Und außer diesem unerschrocknen Geist

Hat Weisheit er, die Führerin des Muts
Zum sichern Wirken: Außer ihm ist keiner.

Vor dem ich zittern mutz; und unter ihm
Beugt sich mein Genius scheu, wie nach der Sage

Vor Cäsar Marc Antonius' Geist."

Aber sein böser Dämon hat Macht über ihn und tritt ihm verkörpert in
den Hexen entgegen. Auch diese schier übernatürlichen Gestalten sind keine bloß
willkürliche Fiktion oder eine krankhafte Ausgeburt mittelalterlichen Aberglau-



Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares 719

bens. Wir würden sie in unserem heutigen wissenschaftlichen Jargon
hypersensible, konvulsionäre Frauen nennen, die vermöge ihrer gesteigerten psychischen

Potenzen — Lombroso würde sagen: Radioaktivität — auf die ähnlichen
psychischen Ausstrahlungen einer andern Natur leicht reagieren und daher
hellseherische und prophetische Gaben bekunden können. Der modernen Auffassung
werden diese okkulten Erscheinungen unter dem Hinweis auf telepathische
Vorgänge leichter verständlich sein. Diese „Hexen" haben eine hohe Ahnenschaft
im Altertum, sowohl in den griechischen Orakelpriefterinnen, als in den noch

viel älteren nordischen Druidensrauen, die als hysterische und konvulsionäre Wesen

in dem Trans-Zustand der Ekstase ihre Inspirationen preisgaben. Sie
hießen später unter den Galliern Fanae oder Fatuae, was mit fanatisch

zusammenhängt und zur Fee hinüberleitet. Sie weissagten in Höhlen oder ausgetrockneten

Brunnen, besaßen übernatürliche Macht und galten als unsterblich, was
ja auch für den heutigen „exakten" Denker seine Richtigkeit behält, der einfach

neue Ausdrucksformeln unterschiebt und von radioaktiven, spiritistischen Wesen

und medianischen Kräften redet. Die meisten Unterschiede sind Wortunterschiede.

Man sieht also, daß diesen scheinbar unwirklichen Erscheinungen, ob

sie nun in ihrer überethischen Bedeutung als Feen oder in ihrer unterethischen

dämonischen Herkunft als Hexen bezeichnet werden, eine unzweifelhafte Realität

zukommt.

Skeptische Gemüter, die ihre Erkenntnisse nur in der „naturwissenschaftlichen"

Prägung verarbeiten können, werden in den bekannten Ausdrücken der

psychopathischen und hypnotischen oder spiritistischen Forschung einen Schlüssel

finden, Wenngleich er nicht alle Geheimnisse der beschriebenen okkulten

Vorgänge aufschließt. Immerhin aber können die übersinnlichen Mächte und Geister,

die Shakespeare beschwört, zur Not wissenschaftlich begründet werden als
Halluzination, Telepathie, Hysterie, Autosuggestion und mit Hilfe ähnlicher

Spezialbegriffe des gelehrten Schemas, wobei sich freilich die feinsten und
wesentlichsten Werte der metaphysischen Naturerklärung verflüchtigen. Dagegen
scheint Hamlets Geist dieser Einschränkung vollständig zu widerstehen. Er ist
als Halluzination nicht abzutun. Er ist auch keine mediumistische Erscheinung
oder eine Vision, die nur im Zustande der Ekstase möglich ist, wie Bacon
andeutet. Denn Hamlet widerlegt ausdrücklich diesen Verdacht, indem er der
Königin Mutter erwidert:



720 Joseph Aug Lux, Die Eeelenlehre Shakespeares

..Ekstase!
Mein Pulsschlag geht im regelrechten Takt wie Eurer
Und macht dieselbe heilsame Musik."

Das Seltsame geschieht, daß der Geist nicht nur von Hamlet gesehen wird,
sondern auch von Bernardo, Marcellus und Horatio. Auch hier gibt Shakespeare

einem Gedanken Ausdruck, der der alten Dämonologie angehört und

schon zu Euripides Zeiten bekannt war. Er läßt Hamlet sagen:

„Der Geist, den ich gesehen hab',

Mag auch der Teufel sein.' Der Teufel hat die Macht
In freundlicher Gestalt sich uns zu zeigen, ja und vielleicht
Durch Mißbrauch meiner Schwäche und Melancholie,
Da er durch diese Stimmung mächtig wird,
Mich ins Verderben stürzen will."

In der Elektra des Euripides spricht unter ähnlichen Umständen Orestes

den gleichen Zweifel aus:

„War es nicht bloß ein Dämon in Gottes Ähnlichkeit gehüllt?"

Horatio selbst hat ein Bedenken, daß der Geist:

„In andre Schreckgestalt sich kleidet.
Die der Vernunft die Herrschaft rauben könnte,
Und Euch zum Wahnsinn treiben?"

Auch in dieser Frage geht es um die Unterscheidung zwischen dem Genius

und einer dämonischen Macht, die sich freundlicher oder ehrwürdiger Masken

bedienen kann und von der schon der Apostel sagt:

„Wir kennen ihre Kriegslist!"

Es ist daher natürlich, daß Hamlet und Horatio, die auf die innere Stimme

hören, sich diese Frage vorlegen und an ihr die Gabe der Unterscheidung bewähren,

die ein Teil der spirituellen Weisheit ist. Trotzdem bleibt für jene, die

diese Eeistererscheinung als psychischen Ausfluß und als inneres seelisches

Phänomen deuten wollen, noch immer das Rätselhafte, daß nicht nur Horatio diese

Vision hatte, sondern gleichzeitig auch die innerlich noch viel weniger beteiligte
Schloßwache.

» Es ist nicht uninteressant zu untersuchen, wie die Sache vom vorgerücktesten

Standpunkt der modernen wissenschaftlichen Auffassung aussieht. Ich habe schon

erwähnt, daß sich infolge der von Flammarion, Du Prel, Lombroso, Maxwell, Hys-
lop und anderen betriebenen Seelenforschung eine sehr merkliche Hinneigung



Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares 721

zu dem von Bacon präzisierten Standpunkt kundgibt. Das Überraschendste ist,
daß Lombroso selbst, der als Materialist die Seele als Hirngespinst erklärt hatte,
seine frühere Annahme vollständig verworfen hat und durch eingehende hypnotische

und spiritistische Untersuchungen zu Schlüssen kommt, die das Vorkommen

von Eeistererscheinungen und vor allem das Vorhandensein einer unsterblichen
Seele wissenschaftlich bestätigen. Lombroso erklärt die Seele als eine Fluid-
Materie, die mit Radioaktivität identisch sei und die Eigenschaft habe, auch

nach dem Tode des Körpers zu erscheinen. Was Flammarion den Astralleib

nennt, erscheint bei Lombroso als eine ausstrahlende Materie, die, wie er sagt,

wahrscheinlich unsterblich ist und in ihren körperhaften Umrissen sicher vielen

Jahrhunderten Trotz bieten kann. Sie verhundertfacht ihre Energie, sobald sie

sich mit der radioaktiven Ausstrahlung eines lebendigen Menschen vereinigen
kann. Sie assimiliert die Strahlungsmaterie, mit der die Medien während des

Trans-Zustandes überreich versehen sind und tritt geisterhaft in die Erscheinung.

Es ist ungefähr dasselbe, was die alte Magie den Vampyrismus nannte, der

lange Zeit als Ammenmärchen belächelt war. Aber auch unabhängig von

Medien kann nach Flammarion, nach Lombroso und anderen der fluidistische Leib

wieder erscheinen, sogar bei Lebzeiten der betreffenden Person, gleichsam als

Doppelgänger, für dessen Vorhandensein Goethe, Guy de Maupassant, George

Sand und nebst unzähligen gegenwärtigen Fällen das Beispiel der Katie King
in London und der Eleonora in Barcelona angeführt wird. Daß der Fluid-
Körper den leiblichen Tod der Person überdauert, ist schon gesagt und soll nach

Lombrosos Beobachtungen erwiesen sein. Sonach gibt es auch vom Standpunkt

der heutigen Wissenschaft in der biblischen Erscheinung Jesus zu Emaus

ebensowenig Rätselhaftes wie in dem geisterhaften Auftauchen des ermordeten

Königs in„Hamlet" und dessenSichtbarwerdung vor den genannten vier Personen.

Allerdings muß Lombroso seine Zuflucht zu sehr kühnen und gewagten Hypothesen

nehmen, um seiner Eeisterbiologie eine Stütze zu geben. Der Versuch, die Seele

als radioaktive Fluid-Materie zu erklären, erscheint mir ebenso fragwürdig wie
jede materialistische Ausdeutung und Vergröberung metaphysischer Wahrheiten.
Was ist dabei gewonnen? Der Geist in „Hamlet" erscheint mir nicht wunderbarer

und nicht weniger glaubwürdig, als die Verwandlung der Raupe in
einen Schmetterling, obgleich auch hier der materialistische Tatsachenbeweis

nicht in das eigentliche metaphysische Geheimnis eindringt, in die magischen



722 Dr. Hans Bloesch, Ein Berner Künstler der Rokokozeit

Hintergründe, darin der Mystiker sich zu Hause weist Aber es ist schon ein
Gewinn, wenn selbst der Materialist das wohlbekannte Geständnis Hamlets abzulegen

genötigt ist:
„Es gibt mehr Dinge im Himmel und auf Erden, Horatio,
Als wir in unserer Schulweisheit uns träumen lassen."

Ein Berner Künstler der Rokokozeit
(Balthasar Anton Dunker)

Jer künstlerische Buchschmuck spielt heute wieder eine bedeutende

Rolle, die noch immer weiter anwachsen wird und noch

weiter anwachsen must, wenn ihm wieder die hervorragende

Bedeutung zukommen soll, die er einst vor mehr als

^ hundert Jahren besäst. Nicht zum ersten Male s die erste

und auch höchste Blütezeit des künstlerischen Buchschmucks fiel in die Zeit, als
das Buch in seiner modernen Bedeutung aufkam, nach der Erfindung der

Buchdruckerkunst. Es ist sonderbar, wie die Buchausstattung ungefähr mit
den Höhepunkten der Literatur zusammenfiel. Schon wenn man bis zum

Manessekodex der Minnesänger zurückgehen wollte, könnte man ein Zusammengehen

von Literatur und Kunst zur Not zusammenkonstruieren. Den eigentlichen

und bisher nicht mehr erreichten Höhepunkt aber sehen wir zur Zeit
der Renaissance in Italien und in Deutschland. Wenn wir die Wiegendrucke

durchgehen, so finden wir auch die bedeutendsten Künstler diesseits und

jenseits der Alpen wetteifernd im künstlerischen Ausschmücken der Bücher, die

gerade damals begannen, eine ganz neue Bedeutung für die Kultur zu

gewinnen. Als bekanntestes Beispiel brauchen wir nur Holbein zu erwähnen,

der die Bücher aus den Vasler Offizinen mit seinen genialen Zeichnungen

ausschmückte. Ein nicht zu unterschätzender

Teil des Kunstschaffens während
des ausgehenden 15. und beginnenden
16. Jahrhunderts ist in den Vücher-

schätzen der Bibliotheken zu suchen.

Diese Freude am künstlerischen

Buchschmuck verlor sich dann bis sie im


	Die Seelenlehre Shakespeare

