
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 11

Artikel: Die Seelenlehre Shakespeares

Autor: Lux, Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Seelenlehre Shakespeares
Von Joseph Aug. Lux

I.

ebersinnliche Erscheinungen, Kundgebungen der Eeisterrvelt,

^ "î ^ hellseherische Träume und Ahnungen, Eespensterspuk und

^ R ^ à Zauberwesen, von der materialistischen Denkweise als Am-

s menmärchen verworfen, sind neuestens einer wissenschaftlichen

Betrachtung unterzogen und durch hypnotische und spiritistische

Forschungen bestätigt worden. Somit hat die moderne Wissenschaft wieder

den Standpunkt eingenommen, auf den sich einer ihrer ersten und größten

Begründer, Sir Francis Bacon, gestellt hatte, indem er die guten und bösen Geister,

die Dämonen, als einen ernst zu nehmenden Gegenstand des Studiums

bezeichnet. Allerdings stand ihm die Geheimlehre der weißen und schwarzen Magie

zeitlich näher als uns. Allein er ist bereits kritisch gestimmt und von dem

Aufklärungsbedürfnis der bis dahin heilig geachteten Dinge beherrscht, indem

er sagt! „Es ist nicht weniger unstatthaft, das Wesen der Dämonen zu erforschen,

als die Kraft der Giftstoffe in der Natur oder das Wesen von Sünde und

Verbrechen in der Ethik festzustellen." Vorausschauend nimmt er geradezu die

Beglaubigungen moderner hypnotischer und spiritistischer Tatsachen vorweg,

indem er erklärt: „Die visionäre Kraft, Dinge zu sehen, die in der Zukunft liegen,

ist am größten, wenn der menschliche Geist ganz gesammelt, gleichsam auf sich

selbst beschränkt ist, ungestört von der Mitwirkung körperlicher Organe, was am

stärksten im Schlaf, in der Ekstase und beim nahenden Tode der Fall ist."

In ungleich höherem Grade besitzt sein großer dichterischer Zeitgenosse

William Shakespeare dieses divinatorische Vorwissen. Der Flug des Genius

erhebt sich mühelos zu den metaphysischen Höhen, in die ihm nur langsam und

zögernd die Wissenschaft von Francis Bacon bis Cesare Lombroso folgt, auf

unzählige Krücken von Beweisen gestützt, um endlich festzustellen, daß die wunderbaren

Märchen der Dichterkünste nicht nur wahr sind, sondern zum Teil sogar



648 Joseph Aug, Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

beweisbar. Doch der Dichter selbst bedarf kaum wissenschaftlicher Nachweise.

Seine Votschaften aus einer übersinnlichen Welt sind so glaubhaft, daß auch der

hartnäckigste Skeptiker nicht an Banguos Geist oder an den Visionen Richard III.
und des Brutus, ja nicht einmal an der Erscheinung von Hamlets Vater zweifeln

mag. Der Dichter, dessen eigentliches Gebiet die menschliche Seele ist, hat
das Bewußtsein, daß die Heimat der Seele weit über die Grenzen der irdischen

Gebundenheit reicht. In dieser Region gehen die mystischen Schalen der

Himmelswage auf und nieder, die Harmonie der Weltordnung zu bestimmen und

Glück und Verderben, Schuld und Sühne auszumessen. Die Schicksale kommen

aus dem inneren Bereich dieser Seele und deren übersinnlichen Weltzusammenhängen.

Der Dichter verkörpert diese transzendentale Erfahrung, indem er eine

Menge von geisterhaften Sendboten, Gespenstern, Feen, Nymphen, Hexen und

mediumistischen Erscheinungen sinnfällig in die grobkörnige Welt der materiellen

Existenz setzt. Oberon, Titania, Puck, Ariel, ja selbst die kleine Bohnenblüte
sind nur Symbole und Personifikationen der magischen Welthintergründe, die

vorbestimmend für die menschlichen Geschicke sind.

Zwar sind diese Erscheinungen nur auf bestimmte Dramen Shakespeares

beschränkt, jedoch sind alle seine Werke durchflutet von dem Himmelslicht der

metaphysischen Wahrheit. Der Gang der Ereignisse wird somit schon in einer

Sphäre vorbereitet, die sich der verstandesmüßigen Kontrolle entzieht und nur
gefühlsmäßig ergriffen werden kann in Zuständen, von denen Bacon redet. Deshalb

spielen in den Dramen Shakespeares die Ahnungen und Träume eine so

große Rolle. So sagt Hamlet, bevor sein Duell mit Laertes stattfindet, zu

Horatio i „Du würdest es nicht glauben, wie schlimm mir doch zu Mute ist..."
Hamlet konnte nicht wissen, daß sein Gegner einen vergifteten Degen

gebrauchen werde, dennoch ist die böse Ahnung Hamlets durch frühere Vorgänge

wohl begründet; denn er weiß, daß der König, sein Todfeind, den Zweikampf

vorgeschlagen hat. Er kennt auch Laertes, der das Verderben seiner Schwester

Ophelia verschuldet hat. Sein Freund Horatio rät ihm, der Warnung zu

folgen: „Wenn Eurem Gemüt etwas widerstrebt, so gehorchet ihm; ich will sagen,

daß Ihr nicht aufgelegt seid/' Aber Hamlet ist nicht wie Sokrates, der sein Dai-
monion kennt und auf die warnende Stimme dieses göttlichen oder dämonischen

Etwas sorgfältig achtet. Hamlet trotzt allen Vorbedeutungen und geht ins
Verderben; denn das ist ja seine Tragödie, daß seine verinnerlichte Natur zwar



Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares 649

befähigt ist, hellseherisch das Kommende mit allen tiefer liegenden Zusammenhängen

zu überschauen, daß er aber nicht imstande ist, danach zu handeln und

das Übel abzuwenden.

Zur großen Galerie der ahnungsreichen, hellseherischen Naturen, die

Lombroso als hysterisch oder nervenkrank bezeichnen würde, gehört zunächst auch

die Gemahlin Richard II. Noch ist der König auf dem Gipfel seiner Macht und

seines Glücks, alles scheint in Ordnung, und dennoch ist die Königin von Furcht

gequält, als sie die Reise nach Irland antritt:

„ dann denk ich wieder,
Ein ungebornes Leiden, reif im Schoß

Des Glückes, nahe mir, und mein Innerstes
Erbebt vor Nichts, und grämt sich über was,
Das mehr als Trennung ist von meinem König."

Hat sie den kaltfeierlichen Respekt der Noblen durchschaut und die unterm

Deckmantel der Schmeichelei verborgene Selbstsucht eines Bushey, Green und

anderer erkannt? Fürchtet sie, daß dem in seinem Erben gekränkten Herzog von

Lancaster ein Rächer entstehen wird?
Derselbe dunkle Valladenton, der das kommende Unheil anzeigt, drängt

sich prophetisch über die Lippen Julias und läßt bei aller überschäumenden

Lebenshoffnung der Liebenden keinen Zweifel über den tragischen Ausgang des

Gedichtes aufkommen. Es ist die Erleuchtung des Geistes in der Ekstase, auf die

Vacon anspielt. Sie kommt auch im Traum, wie Calphurnia beweist.

Die früheren Beispiele der bösen Vorahnung lassen sich zur Not auch durch

den Intellekt erklären und scheinen aus einer blitzartigen Kombination der

äußeren Umstände geschöpft. Anders ist es mit Calphurnia, die in der Nacht

vor des „Märzens Jden" träumt, daß Cäsars Statue mit Blut bespritzt ist, und

dreimal ruft sie in ihrem Schlaf aus: „Zu Hilfe, sie morden Cäsar!"

Der dritte Fall, auf den Bacon hinweist und der durch die moderne

Seelenforschung aufs neue erwiesen ist, findet in Brutus ein Beispiel, der durch

das Erscheinen von Cäsars Geist über den ihm bevorstehenden Tod unterrichtet

wird. Eine Unmenge von ähnlichen Fällen gehört in diese Kategorie, wie die

pessimistische Deutung des Cassius, als über sein Heer Raben, Krähen und Geier

hinwegfliegen s Shylocks Kummer, als er von Celdsäcken träumt s Helena, die

in „Ende gut, alles gut" eine Ahnung von ausnahmsweise glücklicher Bedeutung

empfängt; die Bürger in „Richard II!.", in „Julius Cäsar" und in „Kö-



650 Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

nig Johann", die als Volksmasse ebenso wie einzelne Individuen zuweilen von
ahnungsvoller Furcht befallen sind, was Francis Bacon naturphilosophisch mit
den Worten ausdrückt: „Wie oft vor einem ausbrechenden Ausruhr der Wind
hohl bläst und die See geheimnisvoll schwillt, so ist es auch im Leben der

Staaten."

Nicht immer kündigt sich das Unglück in üblen Vorzeichen an, nicht immer
schickt das Glück einen freundlichen Boten voraus; oft überfällt die Menschen

das Mißgeschick im Augenblick der Fröhlichkeit, und der Kummer ist zuweilen

nur der Nebelvorhang, den plötzlich die freudige Überraschung teilt. Die okkulte

Denkweise Shakespeares hat auch diese Schicksalsmöglichkeiten enthüllt und

mit feiner Ironie die Unzulänglichkeit des Menschenwitzes in den Dingen der

Vorsehung vor Augen geführt.
Wie lernt doch der Dauphin von Frankreich in „Heinrich V." das Unglück

als die natürliche Folge seiner Selbstüberhebung und allzu siegesgewissen

Fröhlichkeit kennen.

„Will's nimmer Tag werden? Ich will morgen eine Meile trotten, und

mein Weg wird mit englischen Gesichtern gepflastert sein!"
Allein nach der Schlacht hat er die Ironie des Schicksals begriffen :

„Verachtung sitzt und ew'ge Schande höhnend
In unsern Federbüschen."

In der großen schottischen Tragödie ist Hekuba, die Königin der Hexen,

selbst bemüht, durch eine täuschende Prophezeiung Macbeth zu berücken; sie

erweckt in ihm die hinterlistigen Geister, die ihn täuschen,

„Daß mit Macht Beschwörung

Ihn treibt in Wahnwitz und Zerstörung:
Dem Tod und Schicksal sprech er Hohn,
Nicht Gnad' und Furcht soll ihn bedroh'n:
Denn wie Ihr wißt, war Sicherheit
Des Menschen Erzfeind jederzeit."

Unter den vielen Beispielen von trügerischer Vorahnung, die sich in
„Heinrich IV.", „Verlorne Liebesmüh'", „Cymbeline", „Viel Lärm um Nichts",
„Troilus und Cressida" und „Romeo und Julia" finden, verdient insbeson-
ders das letzte hervorgehoben zu werden.

Romeo ist nach Mantua verbannt, den Tod Tybalts auf dem Gewissen,
und erwartet nun die Ankunft seiner Geliebten. Nach einer traumreichen Nacht
erwacht er mit einem seltsamen Gefühl von Seligkeit:



Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares 651

„Hält mir das Schmeichelwort des Schlafes Wort,
So deuten meine Träume ein nahes Glück.

Leicht auf dem Thron sitzt meiner Brust Gebieter.
Mich hebt ein ungewohnter Geist im frohen
Gedanken diesen ganzen Tag empor zc."

Schon im nächsten Augenblick tritt Balthasar ein und bringt die Nachricht

von dem jähen Tode Julias. Dieses Glücksgefühl Romeos war allerdings
keine Täuschung. Hätte er doch lieber seinem eigenen Traume Glauben
geschenkt, als der irrigen Nachricht Balthasars! Hier liegt, wie Flammarion es

nennen würde, eine telepathische Gedankenübertragung vor, eine Fernmitteilung

oder Telepathie im Traum. Fast scheint es, als ob die Seelen im Traum
oder im Trans sich unabhängig von Raum und Zeit begegnet und gegrüßt hätten,

ein Vorkommnis, das bei dem heutigen Stand der psychischen Forschung

kaum mehr als übernatürlich angesehen werden kann. Die Schicksale der Menschen

sind aus einer fernen und geheimnisvollen Beziehung her miteinander

verkettet, doch liegen diese Bestimmungen jenseits der physischen Erfahrung.

Nur in seltenen Momenten ist es den Sterblichen gewährt, den Schleier des

Mysteriums ahnend zu durchdringen. Der Dichter verlegt einen wesentlichen

Teil der Vorgänge in jene magischen Hintergründe, die nicht fehlen dürfen,

wenn nicht selbst das materielle Dasein in inhaltlose Bruchstücke auseinanderfallen

soll. Denn auch das Leben ist metaphysisch. Noch stärker wird die Mahnung

in jenen Schöpfungen des Dichters, wo der leichte, unirdische Hauch des

Ewigen sich verdichtet und sich in Eeistererscheinungen materialisiert.

Unter den vierzehn gespensterhaften Heimsuchungen, die in Shakespeares

Stücken vorkommen, sind drei, denen je ein ganzes Drama als äußere Umgebung

gewidmet ist. In „Hamlet", „Macbeth" und „Richard III." sind die Ereignisse und

Schicksale geradezu auf jene Manifestation der Geisterwelt aufgebaut. Wir sehen,

wie insbesondere in „Macbeth" und „Richard III." das Schuldbewußtsein des

Verbrechers und das mit Füßen getretene Gewissen zu einer grauenerweckenden

Naturmacht emporwächst und die fürchterlichen Halluzinationen erzeugt, die nur
dem Übeltäter sichtbar und für die andern nicht wahrnehmbar vorhanden sind.

Sie sind nicht wirklich, und dennoch sind sie von einer überzeugenden Realität.
Zwischen Diesseits und Jenseits fliegen die Schalen der Himmelswage, der

ewigen Gerechtigkeit, Mord folgt auf Mord, Schuld häuft sich auf Schuld, und
die schwer beleidigte sittliche Weltordnung heischt gebieterisch Sühne. Keine



652 Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

irdische Macht ist imstande, Genugtuung zu fordern und die Harmonie wieder

herzustellen; die Rächer kommen aus einer unsichtbaren Welt, sichtbar nur dem,

dessen Seele vor ihrer überirdischen Gewalt erzittern muß. Keine Skrupel
beunruhigen Richard III.; er ist ein Scheusal von Grausamkeit und glaubt, daß

seine Mißgestalt ihn berechtigt, sich für ein Versäumnis der Natur schadlos zu

halten. Wie ein Kolportageroman mutet durch vier Akte hindurch die Häufung

der Greueltaten an, bis im fünften Akt, dem von den Schauern des Mysteriums

umwogten Gipfel des Dramas, der Stab über den Verdammten gebrochen

wird und der tiefe Sinn der Schöpfung sich enthüllt. Vor den Lebendigen

weiß sich Richard III. sicher; im wachen Zustande hat keine Drohung Macht über

ihn; die Gräber müssen aufbrechen, das Jenseits muß seine geisterhaften Pforten

öffnen, um die Schicksalstragödie zu vollenden. Der Gewissenskonflikt wird
wie immer und überall in dem metaphysischen Vereich der Seele ausgetragen.

Auch der äußere Umsturz seiner Königsmacht steht bevor, am Vorabend der

Schlacht wirft die Zukunft ihren Schatten voraus. Indessen ist selbst ein

schimpflicher Tod auf dem Schlachtfeld keine Sühne für einen Sünder von der

Gattung eines Richard III. Das übersinnliche Strafgericht hat eine schärfere

Buße für ihn vorgesehen, um das empörte Weltgewissen zu versöhnen. Doch ehe

es Macht über ihn gewinnt, muß es den Furchtbaren mit den Ketten des Schlafes

ans Lager fesseln. Seine Seele ist abgezogen, des Bewußtseins beraubt

und hilflos dem Inferno preisgegeben, in einem Zustande des Trans, den Bacon

erwähnt. Die lange Reihe der Ermordeten zieht vor ihm auf und bereitet

ihm die verdiente Höllenpein. Schreckhafte Erinnerungen werden Gestalt,

geisterhaft, vorwurfsvoll, drohend taucht in seiner Agonie das blutige Haupt des

Meuchelmordes auf, und jeder der körperhaft erscheinenden Leidensträger ruft
sein Verdammungsurteil: „Verzweifle drum und stirb!" Zweimal klingt der

Refrain in die düstere Prophezeiung aus:
„Denk' in der Schlacht an'mich und fallen lass'

Dein abgestumpftes Schwert!
Verdirb und stirb!"

Die Visionen des Macbeth erklären sich aus einem ganz ähnlichen Grund.
Er handelt wie ein Besessener. Der Dämon seines Ehrgeizes hat Gewalt über
ihn bekommen. Diese dunkle Seite seines Naturells wird ermutigt und größen-
haft gesteigert durch die Hexen, die als Schicksalsfrauen eine gewisse Erklärung
finden werden. Er befindet sich in einer Ekstase, in einer starken Konzentriertheit



Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares 653

und Entrücktheit seines Geistes. Nicht er handelt und sündigt, sondern es handelt
und sündigt in ihm. Die Begierden und Lüste sind übergroß geworden in ihm und

reißen die Zügel an sich. Der Plan gelingt, der Mörder Duncans und seine

nicht weniger schuldige Gattin werden gekrönt. Die Edlen mit Ausnahme Mac-
duffs huldigen ihm, und selbst Vanquo, obgleich von des Usurpators Schuld
überzeugt, wird, scheinbar wenigstens, sein Freund und Ratgeber. Allein wie ein
Verbrechen notwendigerweise ein anderes zeitigt, geschieht auch hier das

Unvermeidliche; Banquo, den Macbeth fürchtet, muß fallen. Die sichtbaren oder

wirklichen Geschehnisse sind nur der äußere Ausdruck einer tief innerlichen oder

geistigen Handlung. Der eigentliche Konflikt spielt sich immer in dem Vereich
der psychischen Wesenheit ab. Aus jener geheimnisvollen Region kommen auch

hier die schuldbeladenen Gedanken, das unterdrückte Gewissen hebt mit elementarer

Kraft den Rächerarm und wird zum inneren Feind, größer, unerbittlicher
und unbesiegbarer als jede äußere Macht. Es ist das andere Wesen im Innern
der zwiespaltigen Menschennatur, die Lichtseite, die den ungewissen Kampf mit
den Dämonen führt und Vergeltung fordert. Beim Festmahl, im Kreise der

Edlen geschieht das Unerhörte. Macbeth, zerstreut, ein wenig geistesabwesend,

fordert mit künstlicher Ruhe sein Schicksal in die Schranken, indem er den

gemordeten Banquo zitiert:
„Ich trinke auf die Fröhlichkeit der ganzen Tafel
And auf das Wohl des teuren Freundes Banquo, den wir missen:

Wär' er doch hier!"

Das Wort ist kaum gesagt, als der herbeigerufene Geist des Getöteten den

leeren Stuhl des Königs an der Tafel einnimmt zum Entsetzen Macbeths.

„O schüttle nicht deine blut'gen Locken gegen mich!"

Nur er allein sieht das schreckliche Gespenst; seine Verwirrung ist so groß,

daß er sich vergißt und im Fieber redet:

„Blut war doch einst vergossen, schon vor alters,
Eh' menschlich Recht den frommen Staat verklärte!
Ja auch seitdem geschah so mancher Mord,
Zu schrecklich für das Ohr: Da war's Gebrauch,

Daß, wenn das Hirn heraus, der Mann auch starb
Und gut damit.
Doch heutzutage steh'n sie wieder auf,
Mit zwanzig Todeswunden auf den Köpfen,
Und stoßen uns von unsern Stühlen: Das

Ist noch weit seltsamer, als solch ein Mord."



654 Joseph Aug. Lux, Die Seelenlehre Shakespeares

Die doppelte Natur des Menschen, die, wie Macbeth deutlich zeigt, den

tragischen Konflikt herbeiführt, wird auch an anderen Stellen von dem Dichter

aufs glücklichste suggeriert. Brutus spricht von seinem „Genius" und seinen

„sterblichen Organen". Noch ist er mit sich uneinig. Sein „Genius" ist aufgebracht

über die wachsende Macht Cäsars und über den Verlust der Freiheit
Roms. Seine „sterblichen Organe", somit sein Hirn und seine Vernunft, als
der irdische Teil seines Wesens, lassen sich überzeugen, daß Cäsar sterben muß.

Nun aber neigt sein „Genius" auf die andere Seite. Dieser warnt ihn
vergebens, und als die Tat unwiderruflich geschehen ist, folgen aus dem Widerstreit

alle tragischen Konsequenzen; in dem Feld zu Sardis steht sein schwer

beleidigter „Genius" gegen ihn auf und tritt ihm drohend als der Geist des

ermordeten Cäsars entgegen. Immer ist dieser rächende Geist zugegen, auch wenn

er nicht sichtbar wird. Er verfolgt Brutus und Cassius, als sie wie Verrückte

zu dem Tore von Rom hinausreiten. Über allen weiteren Geschehnissen schwebt

der düstere Geist. Auf dem Schlachtfelde wird seine Anwesenheit durch üble

Zeichen kund, durch die Raben, Krähen und Geier, die über das Heer fliegen
und die Cassius ahnungsvoll deutet. Er stürzt sich ins eigene Schwert, als er

alles verloren sieht. Beim Anblick der Leichen von Cassius und Titinius ruft
Brutus von der allmächtigen Gegenwart des rächenden Geistes durchschauert aus:

„O Julius Cäsar, du bist mächtig jetzt,
Dein Geist geht um und richtet unsere Schwerter
Gegen unsere eigenen Eingeweide."

Zu Philippi zeigt sich Cäsars Geist zum zweitenmal seiner Prophezeiung

gemäß: „Bei Philippi sehen wir uns wieder." Brutus weiß, daß seine Stunde

gekommen ist. Sein „Genius" treibt ihn zur freiwilligen Sühne, und er folgt
dem Beispiel des Cassius.

Man sieht ganz klar, daß Shakespeare unter dem „Genius" einen im

menschlichen Wesen deutlich unterscheidbaren Teil versteht, etwa die Seele, das

Unsterbliche, jene übermenschliche Potenz, die aus innerer Notwendigkeit die

Katastrophe herbeiführt und in ungewöhnlichen Fällen sich ungewöhnlicher

Mittel bedient. Wir haben diese unbestechliche Macht der Seele, die die mystische

Himmelswage in den Händen hält, nicht nur in den flüchtigen Botschaften
der Träume und Ahnungen kennen gelernt, sondern wir haben sie in den

erschütternden Tragödien am Werk gesehen, in „Richard II!.", in „Macbeth", in
„Julius Cäsar", und werden sie in „Hamlet" sehen.


	Die Seelenlehre Shakespeares

