
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 9

Artikel: Der Madonnentypus

Autor: Correvon, Hedwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hedwig Correvon, Madonnentypus 553

„Lauf!" knurrte der Polizist, noch heftig aufgeregt. „Marsch, auf den Weg!"
Die Prozession näherte sich, voraus der goldgestickte Baldachin, hierauf die farbigen

Standarten, man hörte den Gesang und das Eemurmel der betenden Scharen.
Severin schritt, gefolgt von dem Gendarmen, den Weg abwärts. Der Kopf hing

ihm tief auf die Brust, und er drehte sich immer noch zurück, auch als die letzte Hütte
verschwunden war. Eine Träne lief ihm über die Wange, und er wimmerte „meine Mutter —
meine arme Mutter!" Doch zuletzt stieg er wie einer, der vom Leben Abschied genommen
hat, im Gleichtakt der Schritte wegab, die Hände vorgestreckt, den Blick immer gerade aus.
Er bewegte kaum noch die Lippen, und seine Worte wurden leise und verklangen wie die
Elockentöne oben im Dorf.

Der Madonnentypus
Von Hedwig Correvon

aria war die schönste der Jungfrauen," berichtet Epipha-
nius. „Sie war vollkommen ebenmäßig gewachsen, weder

zu groß noch zu klein. Ihr Körper war weiß, ohne jeden

Makel, ihr Haar lang, weich, goldblond. Unter einer

^ wohlgeformten Stirn und schmalen Brauen mäßig große,

saphirblaue Augen; gerade, regelmäßige Nase, angenehme, schön geschnittene

Lippen. Die beiden Wangen waren wie mit je einem Rosenblatt geschmückte

Lilien. Ihr Gang war zierlich, ihr Blick reizend, und eine jede ihrer
Bewegungen sittsam."

Also war Maria, und dennoch, wie viele Gestaltungen nimmt sie im Verlauf

der Kunstgeschichte an. Eine recht eigentliche Entwicklungsgeschichte erfährt
ihr Typus, eine Geschichte, die uns Geschichte des Christentums zugleich ist. Um
die Anfänge des Madonnentypus zu finden, müssen wir in das Dunkel der Erde

herniedersteigen. In den Katakomben ist das Urbild des Symboles des

Christentums. Aus einer primitiven Kunstrichtung ist es entstanden, aus einer

Kunst, die gerade durch ihre Einfachheit eine Innerlichkeit besitzt, die den

spätern Richtungen verloren gegangen ist.

Nehmen wir die Maria in den Katakomben der Priscilla. Die Hand, die
sie geschaffen, war ungeschult, der Geist, der sie beseelte, von der Kultur noch

ungeschwächt. Aber trotz der Unbeholfenheit in der Linienführung, trotz der kunstlosen

Farben entströmt diesem Bilde eine ungemeine Kraft. Es ist die

Verkörperung des Ideals des Gläubigen: des Glaubens an die Zukunft; und auch



554 Hedwig Correvon, Madonnentypus

uns vermag der über dem Haupte der Madonna schwebende Stern und das
verklärte Antlitz des Propheten Jesaias zur Andacht zu stimmen.

Frei von jeder künstlerischen Verzückung, träZt das erste Madonnenbild
rein theologischen Charakter. Weder hineingedichtete noch spezifisch künstlerische

Züge weist es auf. Es ist nur das Sinnbild eines einzig dastehenden

Gefühles, eines im Dienste asketischer Seelen in himmlische Sphären sich erhebenden

Ideals. Und die Gebete, die die Gläubigen an die Madonna richten, werden

von ihr nur empfangen und dann weitergeleitet.

Auch das primitive Freskogemälde in den Katakomben des Callixtos ist

diesem Empfinden entsprungen. Diese Madonna ist die virgo oruiw der

Christenverfolgung. Merkwürdig! trotzdem ihr Typus auffallend unkünstlerisch ist,

blieb sie lange Zeit die beliebteste Form der religiösen Symbole.

Die Richtung, die diese Kunst zeitigte, stellt Maria mit ausgebreiteten
Armen ohne das Jesuskind auf den Altar der christlichen Kirche. Später erhält
sie individuellere Züge. Jahrhunderte vergehen, und dieser einheitlichen
Darstellungsweise erscheint noch keine verbessernde Wiedergeburt. Die Madonna
in der Gruft des heiligen Maximin stammt aus bedeutend späterer Zeit, sie ist

nur eine einfache Allegorie des religiösen Gefühles.

Die Darstellung mit ausgebreiteten Armen verknöchert sich und hält sich

bis ins 9. Jahrhundert. Aber ihr erscheint jedwede Seele entflohen: kalt, durch

gar nichts mit der Menschheit verknüpft, sind die Fresken der Katakomben von

Albino und der hl. Agnes — Gebilde der aus kahlen, öden Wegen wandelnden

Askese. Immer wieder treffen wir in der Darstellung der virZo oran8 aus Motive

der altgriechischen Bildhauerkunst. Auch die sitzende Madonna erinnert an
die Hegeso der Eräberstraßen Athens.

Mit den byzantinischen Formen trat auch eine außergewöhnliche Änderung

in der religiösen Stimmung auf. Aber auch sie gaben für das Altarbild
der Katakomben nur ein wertloses Tauschobjekt. Bis zu Ende des 13. Jahrhunderts

wußten sie sich zu behaupten. Die Madonnen dieser charakterlosen Epoche

zeichnen sich durch unregelmäßige Gesichtszüge, aufgeworfene Lippen, spitzes

Kinn, schmale Nase und einen unverhältnismäßig kleinen Mund aus. Ihre
Kleidung ist gebauscht und nachlässig, und unter derselben zeigt sich eine
anatomisch ganz unmögliche Linienführung. Trotz all seiner Vizarrerien und Un-



Hedwig Correvon, Madonnentypus 555

regelmäßigkeiten blieb dieser Typus in der Geschichte der religiösen Kunst
maßgebend.

Den ersten geschmackvollen Aufschwung in der künstlerischen Ausführung
zeigen die Mosaiken des römischen Triumphbogens Santa Maria Maggiore.
Die byzantinischen Motive sind, wenn auch in übermäßiger Form, durch eine

ganz neue Auffassung erfrischt. Das Haupt Marias schmückt ein Edelstein-Dia-
dem auf der Stirne; an den Ohren erglänzen Steine, den Hals ziert eine leuchtende

Perlenkette, und als Krone des großen Prunkes huldigen Engelsgruppen
der Himmelskönigin. Farbenpracht, dekorative Motive, und auch ein Schein

von Komposition charakterisieren diesen Typus. In künstlerischer Auffassung

erscheint die von Heiligen umgebene Madonna zum erstenmal in dem Gemälde

in der Apsis der Kathedrale von Parenzo.
Der Madonnentypus, der mit Guido da Sienas Erscheinen ins Leben

tritt, verkündet die Morgenröte einer neuen Epoche. Mit der religiösen
Verklärung zeigt dieser Typus bereits eine künstlerisch wertvollere Gestaltung.
Schon die Madonna San Domenicos strahlt Leben, tiefes Gefühl und Kunst
aus. Die Kälte und insbesondere die verletzende Steifheit der bisherigen
Darstellungen schwindet. Der kleine Jesus schmiegt sich liebevoll an seine Mutter,
die sinnende, in sich vertiefte Maria. Die Steifheit des byzantinischen
Madonnentypus läßt nach, und von diesem Augenblick an verläßt diese Darstellungsweise

ihren Boden. An ihrer gänzlichen Zertrümmerung arbeiten die

strebsamen Meister der Schulen von Siena und Florenz, und es erscheint der bisher

ganz außer acht gelassene Zug der Mutterliebe. Die Madonna Lorenzettis ist

von dieser tiefsten aller weiblichen Eigenschaften beseelt. Sicherlich, die stillende

Mutter, die ganz in ihren süßen Pflichten aufgeht, steht uns viel näher als die

virAv vrans der Askese. Und diese wunderbar schöne Verschmelzung der liebenden,

sorgenden Mutter mit der Himmelskönigin regiert das ganze Trecento.

Die Madonnenbilder der Meisterschule von Siena, diese nicht nur dem

Auge ungemein gefälligen, sondern ausgesprochen künstlerischen Wert besitzenden

Werke überflügeln durch die religiöse Stimmung die bisherigen
Madonnenbilder und werden allgemein und volkstümlich. Die Schulen von Florenz
und Siena übernehmen die Führung und kommen miteinander in Fühlung.
Die „Thronende Ataria von Assist" mit dem verklärten Antlitz des hl. Franciscus
gehört schon in die Reihe der Madonnenbildnisse, die sowohl in künstlerischer



556 Hedwig Correvon, Madonnentypus

als in religiöser Beziehung Ewigkeitswert haben. In Eiotto gelangen wir
schon an einen Künstler, der einen epochalen Madonnentypus schuf. Die Künstler

des Quattrocento benutzten und ernteten alles, was die des Trecento säten.

Schon Fiesoles Madonnen sind sprechende Gebete: der einfache Dominikanermönch,

der treue Diener Marias konnte nichts anderes malen als tiefe Andacht,

Liebe und Versöhnung. Seinen Spuren folgt Filippo Lippi, aber schon

grübelnd und erneuernd. Seine Madonna ist die einfache Florentiner Vürgers-
frau, und niemand anders als die sanft blickende Lucrezia, die ihr Kind über

alles liebende Frau des Meisters. Das Eis ist gebrochen, in die sich nun rasch

entwickelnde religiöse Kunst verschmilzt, ohne jede Disharmonie, in glücklichster

Lösung, das natürliche menschliche Fühlen mit der Verzückung. Und dennoch ist

die religiöse Andacht nicht gestört: sie strebt den Ausdruck menschlicher

Eigenschaften an, und bewahrt dennoch die innerliche Feierlichkeit, den kirchlichen

Charakter. Sandro Voticellis .Mater ckolorosa" ist bereits ein Werk für die

Unsterblichkeit. In jeder Fiber ihres melancholischen Antlitzes erzittert geahntes

Leiden, zukünftiger Schmerz — das unabwendbare Fatum des Erlösers und

der Menschheit.

Trotzdem spuken in der kirchlichen Malerei noch lange die starren Formen
des Byzantinismus. Kompositionen in sonnendurchleuchteter Perspektive finden

wir zu allererst in der venezianischen Schule. Giovanni Bellinis
Madonnentypus reiht sich durch die Reinheit seiner Linienführung und seiner kräftigen

Formenschönheit allen seinen Vorgängern an. Tiziano Vecelli bringt uns
das prachtvolle Ideal der venezianischen Schule. In Pracht, glänzenden

Lichteffekten und tiefem Ausdruck stehen auch Paolo Veronese und Tintoretto an erster

Stelle. Im kirchlichen und außerkirchlichen Kunstleben herrschen um diese Zeit
die Schulen von Siena, Toskana und besonders die von Venedig. Diese waren
Relevatoren der Gerechtigkeit und der Liebe, die Vekehrer der müden asketischen

Seelen. Auf dieselbe Weise wirkten Leonardo da Vinci, Correggio, Carlo
Dolci und Andrea del Sarto. Ihr Madonnentypus erweckt noch heute Andacht,

Liebe und künstlerisches Entzücken.

Die Maler und Bildhauer der Frührenaissance ergänzten sich gegenseitig

in Auffassung und künstlerischer Gestaltung des herrschenden Madonnentypus;
ihre Arbeit war einheitlich und harmonisch. Luca della Robbias Meißel
inspirierte glühende Marienverehrung. Donatella aber benutzte alles, womit



H ed wig Correvon, Madonnentypus 557

seine Zeitgenossen Erfolge errangen — in der Konzeption jedoch zeigt er sich

als Schüler Luca della Robbias. Michelangelos Schöpfungen kann man nicht
gerade individuell nennen, sie gehören aber auch nicht zu einer der bekannten

Madonnentypusschulen. Durch ihren Inhalt figurieren seine Werke mehr als
Sarkophage und religiöser Schmuck von Kathedralen.

Und hierauf gelangen die künstlerischen Bestrebungen, Fehler und Vorzüge

von Jahrhunderten langsam an den Punkt, der als endgültiges Resultat
als Endstation des allgemein anerkannten Madonnentypus gilt. Diese noch

heute befolgte Darstellungsweise erreicht ihren Gipfel in der Kunst Raffael San-

zios. Die kindliche Verehrung des Meisters, und besonders seine eigene mächtige

Individualität schufen den Madonnentypus, der selbst heute, nach

Jahrhunderten, trotz der hochentwickelten Kunst der Moderne, noch immer unerreicht
dasteht. Raffaels Kunst wirkt großartig, die beiden Hauptzüge seines

Madonnentypus sind aber doch die Betonung der göttlichen Würde und der Mutterliebe.

Stimmungsvoller Hintergrund, vollendete Formenschönheit, die natürliche

Wirkung der Darstellung im Freien, reiche Farbenharmonie, und besonders

das Streben nach sorgfältiger Gruppierung, das liebevolle Aneinander-
schmiegen von Mutter und Kind charakterisieren Raffaels Madonnentypus.
Raffael wendet fast bei allen seinen Madonnenbildnissen sein Hauptaugenmerk

auf die Gruppierung, und von ihm nahm die heutige Kunst schon tausend und

abertausend Variationen zur Darstellung der Mutter mit dem Kinde. Wer
kennt nicht seine Madonna Eranducca, die Madonna mit dem Stieglitz, die

Sixtinische Madonna, die Madonna von Foligno, und endlich die gefühlsreichste,

die erhabenste und harmonischste aller Madonnen, die Madonna della

Sedia, dieser unsterbliche Typus, der in idealster Reinheit die Mutterliebe
und das erhabene Gefühl ungetrübten Glückes verkörpert. Sie alle sind in
der Kunstgeschichte der Triumph des Madonnentypus.

Auf Raffael Sanzio folgten noch viele Schulen, die vollkommene und auch

bleibende Madonnentypen schufen, aber sie beschränkten sich meist auf das

Ausarbeiten eines einzigen Typus. Die Richtung der einen ist der Ausdruck des

göttlichen Zuges, die der andern des menschlichen Wesens, die liebende Mutter,
die heilige Jungfrau, die Himmelskönigin, oder die Betonung der ersten Dienerin

Gottes. Schöpfungen, deren Inhalt und Form gleich stimmungsvoll sind,

finden wir nur in der Vergangenheit. Hans Holbein, Dürer, Peter Paul Ru-



558 Lisa Wenger-Ruutz, Die Ratgeber

bens, Jean Fouquet, Murillo, Friedrich Overbeck, und unzählige Maler,
Holzschneider und Bildhauer der Gegenwart schöpfen ihre Inspirationen fast

ausnahmslos aus den reichen Epochen des italienischen Madonnenkultus der

Vergangenheit.

„Maria war die schönste der Frauen" — und wenn wir an die Jetztzeit

denken, so entsteht uns die Maria llhdes, die, ihrer schwersten Stunde entgegensehend,

am Eartenzaun lehnt — eine schlichte, armutsvolle Frau. Von der Himmelskönigin

der Italiener bis zu ihr, welcher Schritt! Ein Schritt, den die ganze

Menschheit ging!
Aber nur das Symbol der himmlischen Reinheit und der Unbeflecktheit, in

erhabener Harmonie mit dem Gefühl der Mutterliebe kennt die Kirche als

eigentlichen Madonnentypus an, denn nur er kann zur Anbetung und zur
Andacht hinreißen.

Die Ratgeber
trübselig saß eine Henne im Sand und blinzelte müde mit

den runden Augen. Sie fühlte sich krank, mochte nicht mehr

Eier legen, auch nicht spazieren und nahm die fette Kellerassel,

die der Hahn ihr bot, nicht an.

Er stand vor ihr, schön und stolz, und schüttelte seinen

blutroten Kamm.

„Du hast dich überfressen", sagte er, „faste, und morgen bist du wieder

gesund". Er muß es wissen, dachte die Henne, denn er ist der Hahn.

„Wie du meinst", sagte sie ergeben. Sie hatte keinen Appetit, daher ließ

sie die Assel sich vor dem Schnabel vorllberspazieren. Der Hahn stolzierte

der Wiese zu.

Die alte Pekingente, bei der sich jung und alt Rat und Weisheit holte,

hörte von dem Hahn, daß seine Lieblingshenne krank sei, und kam eilig
angewatschelt, den vom Alter braunen Schnabel in die Vrustfedern gedrückt.

Sie sah das Huhn durchdringend an.

„Öffne den Schnabel". Das Huhn riß ihn auf. „Wackle mit dem

Schwanz". Das Huhn wackelte. „Plustere dich". Das Huhn plusterte sich.


	Der Madonnentypus

