
Zeitschrift: Die Alpen : Monatsschrift für schweizerische und allgemeine Kultur

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 5 (1910-1911)

Heft: 8

Artikel: Arbeit und Kunst

Autor: Lux, Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-751343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-751343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeit und Kunst
Von Joseph Aug. Lux

'on dem Mißbrauch der menschlichen Arbeitskraft, von der

Vernachlässigung des Talents als Wertquelle und von dem Mangel

künstlerischer Kultur im gegenwärtigen Leben ist oft die

Nede. Sind Arbeit, Talent und Kunst nicht verwandte Be-

griffe, die eine und dieselbe Sache ausdrücken, nur jedesmal
von einer anderen Seite gesehen? Müßten nicht diese drei Begriffe als organische

Einheit der Volkswirtschaft zugrunde gelegt und auf dieser Grundlage
ersichtlich gemacht werden, daß Volkswirtschaft Kultur erzeugen und die Fähigkeit

jedes einzelnen, Kultur zu mehren und zu genießen, entwickeln müsse?

Dagegen höre ich manche Einwendungen: wie kann man drei so grundverschiedene

Dinge, wie Arbeit, Talent, Kunst in einen Topf werfen, drei Dinge, die gar
nichts miteinander zu tun haben, und die im heutigen Leben durch chinesische

Mauern voneinander geschieden sind? Was hat der Arbeiter von der Kunst,

was die Kunst von ihm? Kunst ist für reiche Leute, die sie bezahlen können,

eine schöne Sache, aber ziemlich unnütz, ein Luxus bestenfalls, edler Zeitvertreib.

Was hat das Talent dabei zu tun? Wenn es bei der Kunst ist, dann

mag's am Ende nicht schaden' aber der Arbeiter kann's selten brauchen, es macht

ihn nur unzufrieden, und dem Staate erscheint's direkt gefährlich. Also:
Talent ist eine Sache für sich, man hat es eben, oder man hat es nicht; Arbeit ist

für die Armen und Kunst für die Reichen. Vasta!
Gerade diese fast feindselige Trennung der ursprünglichen und organischen

Dreifaltigkeit von Arbeit, Talent und Kunst hat zahlreiche schwere

Krankheitserscheinungen an dem Wirtschaftskörper hervorgebracht und das Zerrbild
einer Kultur geliefert, die auf der einen Seite den Zustand der Barbarei und

Verwahrlosung oder zumindest der Verödung und auf der anderen Seite, nur
einem kleinen Bruchteil der Menschheit erreichbar, die welke Blüte einer
Überkultur hervorgebracht hat. Der Zustand gleicht einer Störung der Kräftezirku-



460 Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst

lation, bei der notwendig der ganze Körper stecht, und die hervorgerufen wurde

einerseits dadurch, daß allzuviel Arbeit ohne innere Notwendigkeit und daher

ohne künstlerische Regung geschieht und anderseits die Kunst ohne die Zucht

einer notwendigen und verlangten Arbeit sich überlassen und für die Kultur
unfruchtbar bleibt. „Der Künstler ging aus dem Handwerker heraus und liest

ihn ohne Hoffnung auf Erhebung zurück, während er ohne die Hilfe
verständnisvoller, sorgsamer Teilnahme blieb. Und der Handwerker, den der Künstler

hinter sich zurückgelassen hat, als die Scheidung der Künste eintrat, muß ihn
einholen, muß wieder Seite an Seite mit ihm arbeiten. Ich weiß nicht, welche

ungeheuren Hindernisse, soziale und wirtschaftliche, sich dem in den Weg stellen!

doch ich glaube, daß sie größer zu sein scheinen, als sie sind." (William Morris.)
Die künstlerische Bildung und die fortschreitende Demokratisierung, die

die Entwicklung des Individuums fördern, werden die Arbeit und den schöpferischen

Wert des Talentes, den dieses für jene bedeutet, erkennen lassen, und in
diesem Erkennen werden die drei Begriffe Arbeit, Talent, Kunst, wieder zur

ursprünglichen Einheit verschmelzen. Dann werden die Kunst und die Arbeit
kein getrenntes Leben führen, sondern die notwendigen Äußerungen aller Be-

tätigungen sein, wofern diese nicht erzwungen, sondern der natürlichen Regung

entfalteter Talente entspringen. Heute ist die Kunst außerhalb der Dinge
bestenfalls eine Zutat, ein Aufputz. In richtigen Verhältnissen wird sie an den

Dingen selbst sein, notwendig mit ihnen gegeben wie der Stoff, das Maß, die

Verhältnisse und der sie belebende Geist. Mit der Sache so notwendig und

organisch eins, als sie es in den ältesten Zeiten war, da die Töpferscheibe erfunden

wurde, bis fast in die Zeit unserer Eroßeltern, die an dem schlichten

Biedermeierhausrat noch etwas von ihrem belebenden Hauch verspüren konnten.

Dann wird sich aber auch zeigen müssen, was für ein demokratisches Wesen

die Kunst ist. Sie war eigentlich immer ein Kind des Volkes, trotz der

aristokratischen Allüren, die sie zu Zeiten als ein Vorrecht bevorzugter Stände

erscheinen ließ. Alle Schlüsse, die aus solchen Vorrechten gezogen werden, sind

Fehlschlüsse, vor allem jene, die daher eine grundsätzliche Scheidung und

Ausschließung der Kunst von der Arbeit des Volkes als natürlich erkennen wollen.
Wenn die Kunst je von der Arbeit geschieden wurde, wie es in der

Entwicklung des 19. Jahrhunderts der Fall war, so geschah es zum Nachteil der
Arbeit und des Volkes, das auf diese Art entwertete Arbeit hervorgebracht hatte,



Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst 461

was aber nur unter dem Zwang unmenschlicher Zustände hatte geschehen

können. Wenn es auf natürliche Weise zugeht, dann ist die Arbeit des Volkes von
Kunst nicht zu trennen. Sie waren eins in der gotischen Städtekultur,^in den

Tagen Dürers, wie in allen Zeiten einer hochentwickelten Kultur. Ja, sogar

im l8. Jahrhundert, wo sie ausschließlich Sache des Hofes und der Kirche schien,

war sie so sehr mit der Sache des Volkes verwachsen, daß kein Bürgers- und
kein Vauernhaus war, das nicht ihr das Beste verdankte, und bis in die Gegenwart,

soweit das Volk am Lande seine eigenen Kostüme, die Spitzen, Stickereien,

Schnitzereien, den Hausbau und alle formalen Angelegenheiten auf
Grund alter Überlieferung selbst herstellt, ist die Kunst mit am Werk, wie sie es

bei den ältesten und primitivsten Völkern bis zu den heutigen Japanern zu tun

gewohnt war. Denn kein Volk ist ohne Kunst, und ohne Volk ist keine Kunst.

Immer ist die Kunst bei der Arbeit, wenn die Arbeit gedeihen und den Wohlstand

des Volkes im einzelnen und im ganzen fördern soll.

Wie hoch oder wie niedrig man auch den Künstler stellen mag, man
betrachte ihn als Arbeiter, und alle Irrtümer werden schwinden. Man wird sich

unbedingt wieder daran gewöhnen müssen, den Künstler als Arbeiter zu

betrachten, wenn auch als einen sehr entwickelten, der alles überschaut, alle

Zusammenhänge sieht, und aufs Ganze dringt, während die Geringeren ihre
Emsigkeit auf das Kleine, auf die Bestandteile konzentrieren mögen, aber auch

dann noch, wie gering ihre Arbeit sein mag, noch immer von dem Geiste, der

das Ganze leitet, erhellt und erhoben werden. Der Geist ist die Menschlichkeit.

In nichts erweist sich die Kunst so sehr als Demokratin, als darin, daß

sie dem Menschen gibt, was des Menschen ist. In der Jndustriearbeit des 19.

Jahrhunderts war sie ausgeschieden und die natürlichen Folgen, als Verelendung,

Niedergang der Gesittung, Zerrüttung des Hauswesens, der Lebensfreude

und Arbeitslust als Zeichen der Unkultur, stellten sich alsbald in bedrohlichem

Umfange ein. In einzelnen Fällen wurde der Künstler berufen, der äußeren

Trostlosigkeit ein Ende zu bereiten, und wenn schon nicht die Arbeit bei der

Maschine zu beleben, so doch das Familienleben in der Arbeiterkolonie auf eine

höhere Daseinsstufe zu bringen. Der Künstler übte den Akt menschlicher

Gerechtigkeit, indem er dem Menschen und der Familie gab, was sie nach dem

Stande der modernen Kultur brauchte. Er brach mit der Schablone, die in
Arbeiterhäusern früherer Jahrzehnte Monumente der Trostlosigkeit errichtet



462 Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst

hatte, und machte die Individualität frei. Er gestaltete das Haus nach den

Bedürfnissen der Familie, gab ihr in formaler Beziehung die Möglichkeit zur
ungehinderten Entwicklung und Betätigung, gab dem Hause die natürliche

Schönheit im Anschluß an die heimatliche Bauweise und den Seelen, die es

bewohnten, den Stolz und die Freude, die solche Schönheit gewährt, er versab

sie mit allen modernen, hygienischen und praktischen Einrichtungen, die das

Leben leicht und behaglich machen und das Gefühl der Armut und Entbehrung
ausschließen. Es ist nur ein kleiner Anfang, in den englischen industriellen
Gartenstädten unternommen, aber er zeigt schon die Richtung einer Kulturentwicklung,

die zum Segen des Bolkes eintreten wird, wenn die Kunst nicht nur
die äußere Arbeit, soweit es das Wohnen und die Bildung anbetrifft, sondern

auch die Produktion in den Werkstätten und Fabriken der Industrie führen,
d. h. mit dieser Arbeit eine geistige Einheit bilden wird.

Ja, selbst in jenen Epochen, in denen sich die Kunst, vom Leben

ausgeschlossen, ganz in sich selbst zurückzog und den Begriff I'art pour I'art ausbildete,

hat sie, — wie gemein hätte sie werden müssen, um bei der herrschenden

Kunstblindheit verständlich zu bleiben! — ihren natürlichen demokratischen Charakter

keineswegs verleugnet. Kein Vorrang der Geburt, keine gesellschaftliche

Stellung, kein Reichtum der Welt berechtigte zu ihrer Gemeinschaft, als einzig
und allein das Talent. In Zeiten, wo alles sich verschanzte, als Regierung, als

Kirche, als Gilde und Zunft, als Organisation und aus Standesvorrechten, Ee-

sellschaftsmoral und Klassenbewußtsein Schutz- und Trutzburgen bildete, hielt
sie die Freiheit der Persönlichkeit hoch, die Entwicklung der Individualität, als
das höchste menschliche Gut, das als Zielpunkt aller Kulturarbeit erscheint.

Fähigkeiten zu entwickeln ist der Sinn dieser Arbeit. Kultur ist die Entfaltung
der Individualität. Kulturarbeit in diesem Sinn liegt im demokratischen

Prinzip, das die Befreiung der Massen bezweckt. Wenn einmal die Trutzburgen

erstürmt und geschleift sind, wenn die Massen sich aus dem Zustand der

Unmündigkeit, der Schwäche und Hilflosigkeit erhoben, also wenn die Massen sich

befreit haben werden, dann wird sich die freie und ungehemmte Entfaltung der

Individualität mit allen ihren Fähigkeiten und Anlagen, ihren Talenten also,

als ihr wahrer Inhalt und Zweck herausstellen. Massendemonstration ist nur
das Kampfmittel; der Kampfzweck aber ist keineswegs das ertötende Alles-
gleichmachen, das Nivellieren, das Ersticken der Persönlichkeit in der Schablone.



Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst 463

Nummer und Masse, sondern der Kampfzweck ist der Individualismus, der die

schlummernden Kräfte des Volkes fruchtbar macht und in Kultur verwandelt.

In jenen Zeiten also, da die Kunst so allein stand, daß sie nur für sich schuf,

I'art pour I'art, hat sie wenigstens das Prinzip des Individualismus gerettet.

In solchen Epochen des 19. Jahrhunderts, die nur von der Schablone und

Nachahmung lebten, erhielt sie in dieser Form das schöpferische Moment lebendig.

Die Unfruchtbarkeit und Schwäche, die sich in die festen Wälle ihrer Schutz-

und Trutzburgen geflüchtet, mochte sich durch die Hochmütige beschämt fühlen,
der he nicht nur den Mangel an „Popularität", sondern als vielgebrauchtes

Schmähwort „Dekadenz" zum Vorwurs machte. Es ist in den Zeiten der

Unfruchtbarkeit und des Eklektizismus gegeben, jede Regung der persönlichen selb-

iländigen Schafsenskraft, wenn sie sich auf künstlerischem Gebiete betätigt, als

„Dekadenz" zu empfinden. „Der Künstler ist nie dekadent, er drückt alles aus"
(Oskar Wilde). Wenn man die Leute betrachtet, die das Wort „Dekadenz"
als Schmähung im Munde sichren und jene, denen es gilt, dann kommt man
zur Überzeugung, daß der Titel eine Ehrung ist. In Wahrheit dekadent ist nur
der Schwächling. Schwächlinge in der Kunst sind jene, die von der Wiederholung

leben, von dem Schaffen anderer Zeiten, anderer Völker oder einfach

anderer Künstler, nicht von dem eigenen Schaffen. Die offizielle oder populäre

Kunst seit mehr als fünfzig Jahren ist eine Kunst der Wiederholung. Sie
ist die eigentliche Dekadenz. Dekadent sind also immer nur die Epigonen,
niemals jene in unserer Zeit noch wenig zahlreichen Künstler, die ganz neue Werte

schufen und die Freiheit der schöpferischen Persönlichkeit aufrecht hielten, wie

ungünstig auch die Zeit für den Individualismus sein mochte. Die geringe

Popularität solcher schöpferischer Künstler ist kein Vorwurf für diese, sondern für
den Pöbel, ich meine den Pöbel in den sogenannten gebildeten Ständen. Was
die Epigonenkunst populär macht, ist nicht das Wesen der Kunst, nicht das

Zweckbewutztsein ihres Ausdrucks, ihres Stoffes, ihrer Herstellungsweise, ihrer
Anwendung, sondern etwas ganz Unwesentliches, in der Regel Unkünstlcrisches,

wie etwa die Befriedigung des Unterhaltungsbedürfnisses des geschichtlichen

oder literarischen Interesses. Wie an dem Bild gewöhnlich nicht die Malweise,
die Lösung der Farben- und Lichtprobleme, sondern die Anekdote, der literari-
sche Inhalt, allein empfunden wird, und das Bild, wenn es künstlerisch genug
ist, solchen Inhalt nicht zu besitzen, unverstanden bleibt, so erschöpft sich das In-



464 Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst

teresse der Baukunst gegenüber in der Frage nach dem Stil (einer ganz

unwesentlichen Sache, die besser wegbliebe) ; auf analoge Weise ist der Bildungspöbel

befriedigt, alle Eebrauchsdinge mit einem Plunder von Zieraten
„geschmückt" zu sehen, namentlich wenn diese Zieraten einem der fünf historischen

Stile ähnlich sind, unbekümmert darum, daß in den meisten Fällen eine

maschinenmäßige Nachahmung und geistlose Anwendung einstiger wertbarer Handarbeit

vorliegt. So wie das Wesen der Kunst verkannt wird, so wird das Wesen

der Arbeit, ihr Verhältnis zum Material und zur menschlichen Kultur
verkannt. Scheinkunst dagegen, ihre geistlose Wiederholung und formlose Anwendung

ist populär, weil sich die Durchschnittbildung, an Wiederholung gewöhnt,

dabei etwas denken kann, d. h. etwas Literarisches oder Geschichtliches, oder eine

Phrase von „Stilart". Jeder wohlgeschulte, nicht verrohte und nicht durch

Halbwissenschaftelei verbildete Arbeiter, vor allem der bessere Kunsthandwerker,

steht dem Wesen der Kunst, soweit es eine menschliche Beziehung in irgend
einem Material zweck- und sachgerecht verkörpert, vermöge des gleichgearteten
oder verwandten Wesens jeglicher formalen Arbeit von Natur aus näher als
der große Durchschnitt gelehrtenhaft oder literarisch Gebildeter oder

Halbgebildeter, die sich heute als die Kulturträger wähnen. Ihr Wissen überwiegt
bei weitem ihre lebendige Anschauung. Ja, die Fähigkeit der Anschauung ist

meistens in dem Ballast des toten Wissens erstickt, zum Schaden des gesamten

heutigen Kulturbildes. Ein großer Teil unserer heutigen Kulturschäden oder,

besser gesagt, unserer Unkultur ist auf die Verkümmerung dieser Fähigkeit

zurückzuführen, mit der Sehen und Fühlen, künstlerisch und menschlich betrachtet,

so ziemlich verdorben ist. Der Deutsche, auf den in allen Lebensäußerungen

schroff und erkältend hervortretenden Mangel der Kultur aufmerksam gemacht,

wird sich in der Regel auf die Geistesbildung, die Kultur des Denkens berufen.

Er wird es immer übersehen, daß dieser Kultur des Denkens keine Erfüllung
in der Wirklichkeit entspricht. Seine Kultur des Denkens bleibt Phrase. Das

verschuldet sicherlich die heutige Schule, zum erheblichen Teil wenigstens. Sie
entwickelt nicht Fähigkeiten, sondern sie häuft Wissensstoff auf. Sie gibt ant
ihren Zeugnissen den Anspruch auf die leitenden oder einflußreichen Lebensstellungen

nicht den schöpferischen Naturen, den Talenten, sondern jenen, die sich

das vorgeschriebene Wissen angelernt haben, eine Sache, für die zwar Fleiß,
aber keineswegs unbedingt Talent gehört. Im Gegenteil, die Erfahrung lehrt.



Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst 465

daß die ursprünglichen Begabungen in der Schule scheitern, und das brave,

ausdauernde Untalent mit Vorzug besteht. Wenn schon in der Schule die

Talente nicht entwickelt, sondern unter dem toten Wissenskram eher erstickt worden

find, in der Praxis sonach werden sie sich noch weniger entwickeln, namentlich
dann nicht, wenn sie überhaupt nie vorhanden waren, oder vielleicht eine ganz
andere Vetätigungsart verlangt hätten.

Die Praxis bedeutet für diesen braven Vildungsdurchschnitt die Anwendung

und Wiederholung des in der Schule Gelernten, und so dürfte man sich

eigentlich nicht mehr wundern, im Leben und in den Anschauungen der gebildeten

Welt so viel Unfreiheit, Verknöcherung, Vorurteile und Schablone zu

finden. Diese Braven sind es, die über das Wesen der Handarbeit gewöhnlich sehr

niedrige Begriffe haben und in der Kunst alles, was in ihrem mageren Wissen

schon als bekannt gegeben und dort zu ihrem Troste wiederholt ist, als „dekadent"

oder unsittlich in Verruf bringen. Auch die Freiesten unter ihnen werden,

wenn es heißt, die Augen zu gebrauchen, ihre Zuflucht zu ein paar Phrasen

ihrer geistigen „Kultur" nehmen und anstatt zu sehen, reden. „Eben wo
die Begriffe fehlen ."

Das Wissen, das gelehrte und das literarische, soll damit nicht unterschätzt

werden. Es ist wichtig und Bestandteil der Bildung, aber das Wissen allein

ist noch nicht alle Bildung. Der heutige Begriff von allgemeiner Bildung
bedarf einer gründlichen Modifikation. Das Wissen, soweit es angelernt ist,

berechtigt zu keinem Vorzug oder besonderem Anspruch im Leben' das Wissen ist

bloße Selbstverständlichkeit, eine Voraussetzung, der jeder zu seinem eigenen

Besten zu genügen hat, die aber als kein Verdienst, sondern als Pflicht aufzufassen

ist. Wenn sich nun gar das angelernte Wissen, die Vielleserei und Viel-
wisserei zum Ding an sich erhebt, zu einer „Kultur des Denkens", die von der

Wirklichkeit ausschaltet und Voreingenommenheit züchtet, dann ist die Sache

schier bedenklich. Alle wollen in Goethe leben, die wenigsten tun es. Alle glauben

das Wissen um Goethe, das Wissen um die Dinge tut es' die wenigsten

verstehen die Anwendung. Goethes Beispiel ist ein fortwährendes Anwenden,

er bezeichnet in der deutschen Entwicklung einen Höhepunkt der Kultur. Was

ist geistige Kultur, wenn sie nicht im Leben fruchtbar wird? Im ganzen
19. Jahrhundert, dem eigentlichen Jahrhundert der Gelehrsamkeit, stand der

Satz als unerschütterliche Lebenswahrheit fest: Wissen ist Macht.



466 Joseph Aug. Lux, Arbeit und Kunst

Der ungeheure Jammer des Bildungsproletariats zeigt mit erschreckender

Deutlichkeit die Unzulänglichkeit dieses einst sieghaften Wahrspruches. Wissen

ist längst keine Macht mehr, es ist das bloß unbedingt Notwendige, das rein

Selbstverständliche, ein unerläßliches Gemeingut, in jedermanns Vereich wie

Luft und Wasser, dem Durstigen mit unbeschränktem Reichtum zu Gebote als
eine alltägliche Voraussetzung, auf die allein keine Machtansprüche, keine

Vorrechte geltend gemacht werden können. Das Leben hat eine andere Wahrheit
als Königin auf den Thron erhoben, die nach einer anderen Formel regiert:
Können ist Macht.

Die Verachtung der manuellen Arbeit hat der Schönheit unserer Erde

und folglich unseres Lebens den schwersten Schaden zugefügt. Es ist für das

19. Jahrhundert bezeichnend, daß es künstlerisch von der Nachahmung früherer
Zeitstile lebte, weil es ihm an eigener formschöpferischer Kraft gebrach, und daß

es in seiner allgemeinen und persönlichen Kultur tiefer steht als alle früheren
Jahrhunderte. In allen formalen Äußerungen unseres Lebens, vonden elenden

Mietskasernen angefangen bis zum Unrat eines lächerlichen, auf bloßen Schein berechneten

Luxus, rächt sich der Mangel einer wahrhaft künstlerischen Weltanschauung,

derzufolge die beseelte Handarbeit, die den höchsten Einsatz des Könnens und der

Arbeitsfreude fordert, den r chtigen und einzigen produktiven Wert bildet und

Zugleich eine Vermehrung der Schönheit des Weltantlitzes und der Daseinsfreuden

bedeutet. Die Maschine als Helferin des Fortschrittes ändert nichts an

dieser Tatsache, sie bestätigt sie vielmehr. Die beseelte Handarbeit ist zugleich

der stärkste wissenschaftliche Faktor, nicht so sehr im Sinne der ziffernmäßigen

Handelsstatistik, sondern vielmehr eines gerecht verteilten Volkswohlstandes,
der um so größer ist, je mehr solche gediegene Handarbeit geschaffen wird, so daß

man von diesen Gütern gar nicht genug hervorbringen kann. Heute liefert
nur mehr Japan ein Beispiel dafür, in der europäischen Entwicklung ist es die

gotische Kultur, die ein einheitliches wunderbares Bild einer auf ausgebildeter

Handwerklichkeit beruhenden Volkskunst und Volkswirtschaft darbietet. Auf
diesem Hintergrund mag die Erinnerung verständlich sein, die sich im alten

Nürnberg heute noch an der Stätte befindet, wo einst ein Künstler, ein Schuster

und ein Weltumsegler gemeinsam den Abendschoppen tranken und keinen
andern Standesunterschied kannten als den zwischen Könnern und Nichtkönnern.
Richard Wagners Mahnung: „Verachtet nicht den Meister und ehrt mir seine



Jules Co u lin, Das schweizerische Nationaldenkmal 467

Kunst", ist von ewiger Gültigkeit. Sie ist am dringendsten in einer Zeit wie

heute, da sich einerseits für eine armselige Schreiberstelle oder einen kleinen

Beamtenposten Hunderte und Tausende von studierten oder halbstudierten Menschen

melden und anderseits ein durchaus tüchtiger, geschulter Handwerker zu

den Seltenheiten gehört. (Schluß folgt.)

Das schweizerische Nationaldenkmal
Von Jules Coulin

^^ie zwingende, unerhörte Fernwirkung des Hamburger Bis-
marckdenkmals öffnete unserer Generation die Augen für die

Aufgabe modernen Denkmalbaues. Lederer und Schaudt

verwirklichten die geniale Idee, hier weder Plastik noch

Architektur als solche sprechen zu lassen, sondern beide in engstem

Vereine als künstlerisch ausgeglichene Masse zu gestalten. Der Gedanke

als solcher ist weder neu noch deutsch; wir sehen ihn — in zeitlich und kulturell
bedingten Varianten — in den mächtigsten Denkmälern lebendig, die uns

zum Teil das antike Europa und das Morgenland als etwas einzigartig
Machtvolles und Stolzes vor Augen führen. Es ist wohl das allerbeste Zeichen

für die gesunde junge Kraft unseres mitteleuropäischen Volkstumes, daß auch

für uns wieder die künstlerisch gruppierten Massen — in verwandtem oder auch

viel weiterm Sinne als beim Hamburger Denkmal! — das Pathos der

Feierlichkeit erhalten, die Ausdrucksgabe für unsere innersten und heiligsten Gefühle.

Gewiß gibt es noch genug Vertreter alter Schule und staubiger Akademieweisheit,

die sich solcher Einsicht verschließen. Sie glauben noch an die Monumentalität

der ins Enorme vergrößerten Nippsache (Weltpostdenkmal) oder der

kolossal proportionierten menschlichen Figur, wenn uns auch die Münchner
Bavaria längst bewiesen hat, daß die riesenhafte Einzelfigur weder ein Gefühl
der Distanz noch der Bewunderung erregt.

Aufschlußreich für den Stand der modernen Denkmalkunst ist vor allem

der Wettbewerb für das deutsche Nationaldenkmal am Rhein, der zu Beginn
dieses Jahres zur Entscheidung kam. Alle markanten Entwürfe stellen das

Architektonische in erste Linie, verwenden die Plastik im Verein mit künstlerischer


	Arbeit und Kunst

