
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 4 (1909-1910)

Heft: 20

Artikel: Kapital und Kunst

Autor: L., Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kapital und Kunst.
Von Joseph Aug. Lux.

A K 2 kommt nicht darauf an, daß die Bürger sich mit allem

Luxus umgeben zu dem einzigen Zwecke, daß das Geld

„ unter die Leute käme. Es kommt auch nicht darauf an,

^ K durch ihren Aufwand zu zeigen, daß sie sich die Kostspie-

ligkeit leisten können. Denn beides, Luxus und
Kostspieligkeit, sind leicht geeignet, Schaden und Ärgernis hervorzubringen,
Sie bedeuten vielfach eine schlechte Anwendung des Geldes, dem bloßen
Schein zuliebe, und jede schlechte Anwendung des Geldes bereitet Ärgernis

und Schaden. Dagegen kann eine gute Anwendung des Geldes
niemals kostspielig sein. Für eine gute Sache kann niemals Geld genug
angewendet werden. Denn Geld ist eine Sache, die erst Sinn bekommt durch

ihre Anwendung, eine Sache, die, für sich allein betrachtet, tot und
unfruchtbar ist, während die menschliche Arbeit, die wieder zum Menschen
spricht, einen körperlichen oder geistigen Nährwert bildet, dessen

Zeugungskraft fortwirkt. Wie viel auch Geld angewendet wird, es kann bei

guter Anwendung niemals zum Verlust führen. Ich verstehe unter dieser

Anwendung nicht die Sparkasse, die den höchsten Zinsfuß und die

größte Sicherstellung gewährt. Die beste Anwendung ist die, die das
höchste Maß von Schönheit und Vortrefflichkeit ermöglicht. Der
Hintergedanke auf einen Unternehmergewinn entscheidet hier nicht. Für die
Schönheit und Vortrefflichkeit ist kein Preis zu hoch. Schönheit und
Vortrefflichkeit in allem, was der Mensch schafft, baut, tut, denkt, fühlt, ist
das einzige Mittel gegen Armut und Elend, die oft genug auch hinter
dem äußeren Reichtum verborgen sind. Alles Schaffen, Bauen, Tun, Denken

und Fühlen steht in unlösbarem Zusammenhang. Es gibt keinen
Menschen, der, gewohnt, Schönes und Gutes hervorzubringen, innerlich
schlecht wäre, und es gibt keinen schlechten Menschen, der befähigt
wäre, aus eigener Kraft Gutes und Schönes hervorzubringen. Daher
kann auch das Gute niemals häßlich sein, aber das Häßliche wird immer
schlecht sein. In einem Lande, das in allen Teilen wohlgepflegt und
sorgfältig bebaut ist, und auch in der geringfügigsten Sache den Schönheitssinn

der Bewohner verrät, kann keine bittere Armut herrschen, so wenig

K09



als Schlechtigkeit dort herrschen wird. Wie herrlich und vollkommen dort
auch alles sein mag, wie kostbar die Materialien, aus denen die Häuser,
die Wohnungen, die Gewebe und Kleider gebildet sind, es wird, wenn es

der Schönheit und der Kunst wegen geschehen ist, nicht als Kostspieligkeit
oder als Verschwendung gelten können, weil es dazu dient, das Leben der
Menschen vollkommen und glücklich zu machen. „Menschen, die schöne

Dinge hervorbringen, sollen an einem schönen Orte wohnen," und es gibt
ein Stadium, wo alle nützliche Hervorbringung auch schön wird, entweder
durch die Form, die ein ebenmäßiges Gefäß der edlen Absichten ist, oder

durch die edlen Gefühle, von denen die Verrichtung begleitet ist. Absichten

und Gefühle sind auf den Menschen gerichtet, der in allem das Maß
gibt; in diesem Hinblick wird die Kunst Religion und die Religion Kunst.
Allerdings Religion ohne Heiligenverehrung, ohne Märtyrer, ohne De-
votionalien und ohne Paramentenprunk.

Es kann, wie groß auch der Aufwand zur Hervorbringung des Schönen

und absolut Zweckdienlichen sein mag, nicht nur nichts verloren,
sondern nur immer gewonnen werden. Es gibt allerdings
Gemütsmenschen, und diese bilden die erdrückende Majorität, denen der
Gewinn an Menschlichkeit weniger wichtig ist als der Gewinn an Zinsen,
und die für die Kunst und alle Leistungen des Talents nur dann ein offenes

Herz haben, wenn sich ihre Kunstliebe mit dem Kapitalgewinn in ein
nach ihrer Anschauung vorteilhaftes Verhältnis setzen läßt.

Auch von dieser Seite ist der Sache beizukommen, ob zwar die
Volkswirtschaft des Talentes mehr bedeuten soll, als die Volkswirtschaft des

Kunsthändlers und mit einem andern Maße mißt als in den Niederungen
der Händlerweisheit gang und gäbe ist. Als Max Klingers Beethoven der
Stadt Wien zum Kaufe angetragen war, hätte sie keinen Augenblick
zögern dürfen, den höchsten Preis zu bezahlen, um der Stadt diese Anziehung
zu geben und ihre Kulturbedeutung zu erhöhen. Haben die Gemeindsund

Sozialpolitiker jemals darüber nachgedacht, was es wirtschaftlich
bedeutet, daß Beethoven, Schubert, Waldmüller, von anderen Künstlern,
insbesondere der Gegenwart, zu schweigen, in dieser Stadt gelebt und
gewirkt haben? Was wäre z. B. München ohne die künstlerischen
Persönlichkeiten, die mit der Entwicklung der Stadt unlösbar verbunden sind?
Und bedeutet für Berlin in demselben Sinne Potsdam nicht mehr als die

Millionärstadt Charlottenburg? Wie hat sich plötzlich Darmstadt
gehoben, seit sich dank einer verständigen Kunstpolitik hervorragende Künstler

dort vereinigen konnten, um durch ihr Schaffen der Stadt neuen Geist
und neue Schönheit zu geben? Und wie müßten sich alle Städte heben,

wenn sich aller Eifer nur der besten und tüchtigsten Leistung zuwenden
würde, um allen Einwohnern das höchste Maß von Wohnlichkeit, Gesundheit,

architektonischer und künstlerischer Schönheit zu geben, so daß es für

sio



die Groß- und Kleinbürger kein erstrebenswerteres Ziel geben könnte, als
in einer solchen Stadt zu leben, sein Geld zu verzehren und ein weiteres zu

tun, daß sich die Entwicklung in der begonnenen Richtung fortpflanze?
Diese Nutzanwendungen sind zwar die alltäglichsten und gewöhnlichsten,
die sich von unseren Grundsätzen aus ergeben,- aber ich habe gerade diese

gewählt, um in der kleinsten Projektion das ungeheure Gesichtsfeld der

Parabel auch dem plattesten Verstand begreiflich zu machen. Ich erwähne
sie vorübergehend, mit dem flüchtigen Hinweis auf den Kunsthandel, der

in einem gewissen Sinne diese Grundsätze praktisch wahr zu machen scheint.
Wenn man von dem vielfach auch hier geltenden anrüchigen Merkantilismus

dem Künstler gegenüber absieht, so wird man zugeben, daß wenigstens

ein Teil der Lösung nahezu gelungen scheint: die Bewertung des

Kunstwerkes. Wenn auch nicht immer dem Künstler, aber dem Kunstwerk
wird der Kunsthändler gerecht. Zugegeben, daß ihn mehr als seine
Begeisterung, die Gewinnsucht, die gleich den Löwenanteil sichert, antreibt:
die Tatsache, daß er dem Kunstwerk einen Preis sichert, der nie zu hoch

sein kann, enthält ein nicht geringes Verdienst. Der Kunsthändler ist der

einzige Preisbildner, der seine Forderung auf das Verständnis und auf
die Genußfähigkeit des Käufers gründet, wofern nicht Täuschung oder

Unredlichkeit im Spiel ist. Der Künstler würde es nie wagen, solche

unverschämte Preise zu verlangen; der Kunsthändler tut es, und ist
notwendigerweise nicht unverschämt. Warum sollte ein wahrhaft bedeutendes

Bild nicht 100,000 Mark wert sein? Und wenn es diesen Preis wert ist,

warum soll er nicht bezahlt werden? Und ist dieses Geld, das dafür
ausgegeben wird, nicht eine höchst weise Anwendung, oder ist es eine
Verschwendung? Es könnte jemand auch so töricht sein, zu fragen, ob man
nicht nach denselben Grundsätzen dahin gelangen würde, auch für ein
Stück Brot, das doch unentbehrlicher und daher bedeutender ist als das

bedeutendste Bild, auch 100,000 Mark zu begehren, um so mehr, als man
hiebei doch ganz unzweifelhaft mit der Genußfähigkeit des Käufers rechnen

könne. In der Tat gründen die Nationalökonomen auf eine ähnliche
törichte Fragestellung ihre Theorie vom Gebrauchswert und vom Tauschwert,

indem sie beispielsweise das Brot einen Gebrauchswert und das
Bild einen Tauschwert nennen und erklären, der Volkswohlstand ist

abhängig von der Menge der Güter, die einen Tauschwert haben. Ich
werde mich mit der schiefen TheorievomTauschwertbefassenundbeweisen,daß
trotz der Menge von Tauschgütern der Volkswohlstand ein unsäglich geringer
sein kann, wie es tatsächlich heute der Fall ist, und daß der Preis von
100,000 Mark für ein Bild eine schlechte Anwendung des Geldes, also eine

unsinnige Verschwendung darstellt, insolange man in diesem Bilde einen

bloßen Tauschwert, nicht aber einen Gebrauchswert erblicken kann.

Wenn man den Gebrauchswert eines jeden wahren Kunstwerkes er-

611



kannt hat, wird man gerne zugeben, daß man auch für ein Stück Brot
100,VW Mark verlangen und sicherlich auch erhalten kann, sofern es die

Entstehungsbedingungen und Aufgaben des Kunstwerkes erfüllt, nämlich,
daß es nicht in jedem Augenblick für jedweden Verlangenden hergestellt
und von ihm verschluckt werden kann, sondern daß es als eine seltene und
in seiner Art einzig dastehende Leistung einen bleibenden Wert bildet, dessen

Anblick Tausende und Tausende von Menschen mit einer neuen
Ahnung von Schönheit und einem neuen Weltbild erfüllt, und in Tausenden
von Seelen einen Besitz hinterlegt, der irgendwie den Anstoß zu irgend
einem weiteren Guten im Leben geben kann. Also hat auch das Bild
einen Gebrauchswert, der zwar ein anderer ist als der des Brotes, der

aber, wenngleich in unkörperlicher und feinster geistiger Verästelung,
irgend einer Lust oder einem Bedürfnis der Sinne dient, und sei es auf
noch so großen Umwegen abgeschwächt und verdünnt, irgendwie selbst dem

Brotbäcker zugute kommen muß, der, wie gering seine Ansprüche an die

Umgebung sein mögen, ein Mitgenießer der Kultur ist, die seit Anfang
der Welt in fortwährender Steigerung ihre Nahrung von der höchsten

menschlichen und künstlerischen Offenbarungskraft, so sie in der hohen
Kunst gipfelt, empfängt. Ein wesentlicher Umstand verleidet uns
allerdings das Beispiel vom Kunsthändler. Es ist die Tatsache, daß das Kunstwerk

weder für ihn noch für Käufer, von einigen Ausnahmen abgesehen,
einen wahren Gebrauchswert darstellt. Auch der Käufer sieht meistens
einen Tauschwert darin, eine grobmerkantilistische Kapitalsanlage.
Würde beim Ankauf nicht sofort an die ferne Möglichkeit eines vielleicht
gewinnbringenden Wiederverkaufes gedacht, so würde der Schritt in die
künstlerische Volkswirtschaft der Zukunft auf einem Gebiet tatsächlich
vollzogen sein, und das Beispiel hätte den Wert einer umfassenden Kulturarbeit.

Zum Kunstwerk gehört unbedingt die angemessene Umgebung,
die Weihe, der Tempel, und die Raumkunst müßte von hier zu den Sinnen
des Volkes sprechen und bis an die äußere Markung ihrer Wohnstätten
helfend mitwirken. Was weiß der begüterte Liebhaber von solchen
Forderungen? Seine Mängel treten sofort zutage, wenn man ihn auf
Gebieten trifft, die nichts mit seinem Sammlerintereste zu tun haben. Er
kauft Bilder, weil es Mode ist, weil er mit hohen Preisen, die er zahlt,
ein Renommee gewinnen will, oder weil ihm dieses und jenes Nebensächliche

an dem Bilde gefällt, wenn er schon nicht vielleicht heimlich selber
mit Händlerinteressen umgeht. Sieht man alsdann die Art, wie solche

Schätze gewöhnlich untergebracht oder vielmehr aufgespeichert werden,
dann wird es offenbar, daß der Geist des Werkes auch dem anscheinenden
Liebhaber verschlossen blieb. Wer Bilder sammelt, und sein Interesse
nicht auf die Architektur, das Möbel und die gesamte nähere und weitere
Umgebung des Werkes überträgt, um alles in den rechten Zusammen-

612



hang zu setzen, hat den Gebrauchswert des Kunstwerkes nicht erkannt. Der
Künstler sieht immer eine ganze Welt, der Liebhaber dieser Art immer
nur einen Bruchteil. Selbst Museen und öffentliche Sammlungen sind
nicht freizusprechen. So wandert das Kunstwerk von Hand zu Hand,
bestaunt, begafft, bewertet und bezahlt, aber sein Erlösungswort wird nicht
vernommen. Augen und Ohren, von Konventionen erzogen, nehmen nur
wahr, was sich mit den Konventionen verträgt, und die Schönheit mit all
ihrer Macht der Befreiung geht einsam und unerfaßt durch die Welt. Der
Sammler und Liebhaber hat trotzdem eine wichtige Aufgabe gewählt,
wenn er sie auch mit dem schielenden Blick auf die marktliche Preislage
erfüllt. Er ist nur zu leicht geneigt, den Wert seines Bestandes börsenmäßig

auszurechnen. Die Theorie vom Tauschwert hat für ihn die
Geltung durchaus nicht verloren. Würde der Tauschwert über Nacht aufgehoben

sein können, die Kauflust würde sofort erlahmen, und der Ankauf
von teuren Werken käme als Verschwendung sofort in Verruf, ein
Vorwurf, den auch der Reiche nicht liebt. Indessen wäre die Verschwendung
dann erst recht nicht einzusehen.

Der Ankauf würde reineren Motiven entspringen und tiefere
Wirkungen üben. Um die künstlerische Offenbarungskraft des Menschen zu
steigern, ist kein Opfer zu groß, und alle sogenannte Verschwendung, die daran

geübt wird, ist in Wahrheit Sparsamkeit und weise Anwendung, weil
ein Wert dafür gewonnen oder gefördert wird, der als Kraftspender weiter

wirkt. Dagegen ist alle heute übliche Sparsamkeit, die solche Werte
mit Geringschätzung ablehnt, der Ausdruck einer empörenden Verschwendung.

Wir wissen gar nicht, wie viele Reichtümer durch die unsinnige
Sparsamkeit verschwendet werden, indem wir die schöpferischen Fähigkeiten

unentwickelt oder unerkannt verkümmern lassen. Wir wissen gar
nicht, wie viel Glückseligkeit und Daseinsfreude mit dem Spülwasser
stumpfer Alltagsgewohnheiten verschwemmt und verschüttet werden, weil
wir den Offenbarungen kein Gehör geben wollen und wir mit dem guten
Willen schließlich auch die Fähigkeit dazu verlernt haben. Wenn ich mit
dem Kaufmann, dem Arzt, dem Lehrer, dem Baumeister, dem Beamten
von Kunst rede, wird er mich verstehen? Wenn ich ihm die Notwendigkeit

seines Anteiles an der Kunst beweise, wird er mir glauben? Ist denn
das, was er unter Kunst versteht, überhaupt Kunst? Haben wir es nicht
in den letzten Jahren erlebt, daß die auf Sachlichkeit gegründete
angewandte Kunst und Architektur verhöhnt worden ist auch von jenen, die
kostbare Bilder kaufen und dem allgemeinen Niedergang des Kunstgewerbes

gegenüber vollkommen empfindungslos bleiben? Daß auch jene
Auserwählten in bezug auf Tisch, Stuhl, Schrank, Wohnhaus, Garten, Kleidung

und sonstigen Erscheinungen der formalen Kultur keine Ansprüche zu

613



stellen haben und in allen diesen Lebensformen eine rohe Geschmacklosigkeit

an den Tag legen, die man nicht einmal bei wilden Völkerstämmen antrifft?
Das Kunstempfinden, einst Gemeingut des Volkes und Grundlage der
Volksarbeit und Volkswirtschaft, hat sich auf gewisse Kunstgebiete
spezialisiert, ist Angelegenheit einer Minderheit von Menschen geworden und
der Begriff einer Kunst, die in allen Dingen des Lebens als der notwendige

formale Ausdruck das Bild einer harmonischen und einheitlichen Kultur

gibt, hat aufgehört zu existieren. Die Kunst als das Selbstverständliche,

das Gewerbe, als Äußerung des Talentes in jedwedem Geschäfte ist
im gleichen Maße verkümmert als die Fähigkeit zur Kultur, das
Unterscheidungsvermögen zwischen Gut und Schlecht, als der Begriff von Kunst
als Gebrauchswert verkümmert ist. Und eine unmittelbare Folge dieser

Verkümmerung ist der Rückgang des Volkswohlstandes, die Entwertung
des Talents, die Verkennung der wahren Wertquelle, die Unterdrückung der

Persönlichkeit, der Zerfall der Einheit in chaotische Trümmer und die äußere
und innere Verarmung. Und doch hat man niemals so dringend nach Kunst
verlangt als heute und so laut von ihr gesprochen, über die eigentlich als einem

stillen und selbstverständlichen Geschehen kein Wort zu verlieren wäre. Man
verlangt allenthalben Kunst als Schmuck und Verschönerung und vergißt, daß
die Kunst an den Dingen selbst sein sollte, an jedem Gegenstände des alltäglichen

Gebrauches, an dem Hause, an dem Garten, an allem, was getan
und geschaffen wird. Freilich nicht die Kunst als Zierrat, als Aufputz,
als das Überflüssige, sondern als die vollkommenste sachliche und formale
Erfüllung aller Aufgaben des Lebens, sei es des Alltags oder des höchsten

seelischen Empfindens, die nach symbolischer Verkörperung drängen, mit
einem Wort als eine Art Baukunst, die alle Künste, alle Gewerbe, alle
Industrien unter ihre Führung nimmt, die die organischen Bedürfnisse
des Menschen erforscht, ihnen die angemessene Erfüllung gibt, indem sie

alle Bestätigungszweige zusammenfaßt, ihnen Probleme stellt und sie zu
den höchsten, trefflichsten und talentiertesten Leistungen anspornt im
Dienste der zusammenfassenden,- ordnenden und gestaltenden Absicht, in
deren Mittelpunkt die Menschheit, der einzelne, sowie die Gesamtheit steht.
Es ist der Gedanke einer sozialen Kunst, wie die der Gotik oder der
japanischen Kultur, die die Grundlage der Volksarbeit und der Volkswirtschaft
bilden wird.

Wir haben diese Kunst sukzessive mit der verminderten Fähigkeit des

Verbrauchens verloren,' die Kunst im heutigen Sinne ist nicht Gebrauchswert,

sondern sie ist, wie früher schon gesagt, bloßer Tauschwert und wird
es bleiben, so lange die Fähigkeit, Kunst im sozialen Sinne zu gebrauchen,
nicht entwickelt ist. Diese Entwicklung wird kommen müssen; die
allgemeine Verelendung des Daseins wird schließlich die Sehnsucht nach
glücklicheren Umständen hervorrufen und die Anstrengungen der Talente, die-

614



sen Umschwung herbeizuführen, beschleunigen helfen. Der Bankrott liegt
heute offen zutage. Der bloße Augenschein einer Wanderung durch Stadt
und Land lehrt es. Was ist aus den schönen Städten geworden? Was
aus der bäuerlichen Kultur der Provinzen? Die Bauernkultur bot ein
einheitliches, wohlabgestuftes, künstlerisches Bild, vom Feldzaun angefangen

bis zum Hausbau und zur Dorfanlage, mit allem, was dazu gehörte
an Hausrat, Werkzeugen, Kostümen, Gewerben und häuslichem Kunstfleiß.
Und dasselbe gilt von den charakteristischen alten Städten, die eine
entzückende Vautradition aufweisen, mit der die Menschen, ihre Tracht, ihre
Erzeugnisse in harmonischem Verhältnis standen. Ich will nicht sagen,
daß man überlebtes und Vergangenes zurückrufen soll, aber ich

will andeuten, was wir, die wir das Verhältnis und Gleichmaß
in unserer Kultur verloren haben, an dem alten Beispiel hätten lernen
sollen. Der Unterschied zwischen einst und heute besteht darin, daß
damals die Kultur das Leben selbst war, während heutzutage diese Einheit
entzweit ist, zwei Hälften, die kein Ganzes mehr zu bilden vermögen. Ich
meine nicht, daß wir die äußere Form der Bauten und sonstiger Dinge
nachahmen sollen, Gott bewahre! Nachahmung ist das schlimmste Übel,
an dem unsere Zeit krankt; ich meine auch nicht, daß die neuen Bauten, die
in der Nachbarschaft der schönen alten aufgerichtet werden, deshalb häßlich

sind, weil sie den Stempel unserer Bedürfnisse, anderer Technik tragen

und daher eine andere Form haben; häßlich und schlecht sind sie

vielmehr deshalb, weil sie nicht mehr mit derselben Gediegenheit und Liebe,
nicht mit demselben Verständnis für das natürliche und menschliche
Bedürfnis der Inwohner, also nicht mehr mit jener organischen Kunst
erbaut sind, wie die alten Häuser, die eben darin ein viel zu wenig beachtetes

Vorbild geben. Die neuen Häuser, die fast allerorten den Geist der

Wohnlichkeit, Zweckmäßigkeit und Gediegenheit und somit einer echten

Baukunst verleugnen, bestätigen die ungeheure Größe des Verlustes, den

wir alle erlitten haben. Wir werden den Umfang des Verlustes erst

allmählich gewahr, wenn wir die Gebildeten eines Ortes, die Kaufleute,
Ärzte, Anwälte :c. gehört und von ihnen erfahren haben, daß sie sich in
den neuen Kasernen sehr wohl fühlen, daß die Pseudoarchitektur ihrem
Schönheitssinn und die mangelhafte, schablonenmäßige Anlage ihrem
Bequemlichkeitsbedürfnisse vollständig genügen, und wenn wir ihre
Wohnungen, ihren Hausrat, ihre Neigungen, ihre geistigen und künstlerischen

Bedürfnisse kennen gelernt und gesehen haben, daß das Innere nicht besser

ist als die verlogene Erbärmlichkeit der Außenseite, die heutige Hausbauweise

derselben barbarischen Roheit und Verkommenheit verfallen ist, wie
die Erzeugnisse der Industrie und des Handwerkes, die alles Übrige für
die Notdurft des Lebens liefern. Und vollends wird der Verlust offenbar,
wenn wir, was unschwer ist, erkennen, daß diese Menschen zu ihrer Um-

61S



gebung passen, daß auch sie schlechte Durchschnittsware sind, aus denselben

Schulen, demselben Richtmaß hervorgegangen wie die schlechten

Hausbauer, erzogen zu einer mechanischen und geistlosen Anwendung erlernter
Regel, unfähig, Talent zu äußern und die Äußerung des Talentes zu
begehren und zu würdigen, einseitige Spezialisten, die das Streben aufs
Ganze verloren oder eigentlich nie gekannt haben.

Dann wundert es einen freilich nicht, daß das Elend, der Schmutz,
die Roheit und Verkommenheit, die die Arbeitsstätten unerquicklich und
die Arbeit unersprießlich machen, ihre Teilnahme nicht erwecken können,

daß sie die Vernachlässigung und Verwahrlosung, die in den Städten und

Provinzen wahrzunehmen sind, als einen durchaus erträglichen und nicht
beleidigenden Zustand betrachten, und daß sie, wenn sie Kunst begehren,
sei es ein Denkmal oder einen Brunnen oder um irgend einen Gegenstand
besonders auszuzeichnen und zu schmücken, nicht das Beste und Kostbarste,
also nicht die Leistung der Individualität und der besonderen Begabung
wählen, sondern das Mittelmäßigste und vor allem das Billigste. Dann
kann es natürlich auch nicht wundernehmen, die individuelle Leistung
des Talents verlacht und verschmäht und die abgebrauchtesten und
schleuderhaft wiederholten Formen bevorzugt zu sehen, weil sie in einer solchen

niedrig organisierten Welt jedem etwas sagen, und weil sie am billigsten
zu haben sind. Die Maschine leistet ja alles, sie leistet auch Arbeit mit
dem Anschein von Handarbeit, die in den Augen der unbefähigten Menge
dadurch entwertet erscheint, ob zwar uns gerade die Maschinenarbeit den

Wert der Handarbeit achten lehren soll. Der Segen, den die Maschinenarbeit

bedeutet, wird in unserer Kultur- und Wirtschaftsverfassung
geradezu ein Unheil. Wie alles mißbraucht wird, wird auch die Maschine
mißbraucht. Eine Unzahl Dinge sind notwendig, die mit der Maschine
hergestellt werden müssen und die schön sind, wenn sie alle Merkmale der

Maschinenherstellung tragen; noch offenbarer wird der Segen der
Maschine, wenn man bedenkt, daß sie eine Menge von Arbeit zu leisten
berufen ist, die dem Menschen widerwärtig oder schädlich sein muß. Aber
die Maschine, bestimmt, die Dienerin der Menschheit zu sein, ist heute noch

ihre Tyrannin. Indem sie das Unmögliche leisten will, den Schein der
wertvollen persönlichen Handarbeit zu erzeugen, entwertet sie in den Augen

der ungebildeten Menge die persönliche Arbeit und ihre Schönheitsmerkmale

und gewährt deshalb durch Billigkeit und Massenhaftigkeit die
Möglichkeit eines leicht erhältlichen Scheinluxus, der den Sinn für
Schlichtheit, Sachlichkeit und vornehme Gediegenheit vollends verdirbt.
Die Schönheit und der Wert der japanischen Kunst wäre sofort ins Lächerliche

übersetzt, wenn man daran ginge, sie maschinenmäßig herzustellen.
Und wir sollten für diese Lächerlichkeit in unserer Kultur kein Empfinden
haben? Die weitere Wirkung dieser Produktionsweise ist die Verminde-

616



rung der Erwerbskraft und daher der Kaufkraft, weshalb die Billigkeit
immer mehr den Ausschlag geben soll, auf Kosten der Qualität. Diese,

wenn auch in vielen Fällen notgedrungene Sparsamkeit, die alsbald
allgemeine Lebensnorm geworden ist, erscheint, wie bereits erwähnt, als die
schlimmste Art der Verschwendung. Ihr ist alles geopfert worden, was
im Volke an wertbildenden Kräften ruht, die Fähigkeit, Talente zu
entfalten und zur Geltung zu bringen, die Fähigkeit, die Hervorbringungen
des Genius zu würdigen und dem Leben als Notwendigkeit zugrunde zu
legen, die Fähigkeit zur Freude an der Arbeit und am Leben, und folglich

die Fähigkeit, Reichtümer hervorzubringen, die allen ein der Kultur
angemessenes Dasein ermöglichen, den sozusagen kommunistischen Anteil
an den Offenbarungsmöglichkeiten der Menschheit, Reichtümer also, die
Leben sind.

Es ist höchste Zeit, diese Art von Verschwendung zu vermeiden und
jene früher erwähnte Sparsamkeit, das heißt, die edle Anwendungsart der

Mittel zur Geltung zu bringen. Alle Mittel müssen angewendet werden,
das Talent zu pflegen, um jene soziale Kunst zu gewinnen, die Gebrauchswerte

hervorbringt. Wir haben heute nur Tauschwerte, die nicht nähren,
weder im materiellen noch im immateriellen Sinne. Die schlechte

Mittelmäßigkeit, die in allen Produktionen hervorgebracht wird, ist Tauschwert.
Sie ist nur gut genug, den Unverstand des Käufers zu täuschen
und die Hilflosigkeit oder Unfähigkeit des Herstellers auszunützen.
Dann gibt es noch andere Arten von Tauschwert, die nur deshalb
keinen Gebrauchswert abgeben, weil die Fähigkeit, sie zu gebrauchen,
ihnen abgeht; es sind die Erzeugnisse erlesener Kunst. Die besten sowohl
als die schlechtesten Erzeugnisse sind es, die ob ihres spezifischen

Wertes und Unwertes unerkannt, als Tauschwert im Interesse des

Gelderwerbes durch die Hände gehen und keine Bedeutung als
Gebrauchswert erlangen können. Nur wenn ein Volk im Besitze von
Gebrauchswerten ist, steht es um die Wohlfahrt des einzelnen und
der Gesamtheit günstig. Darum wird die rechte Sparsamkeit
verschwenderisch mit allen Mitteln sein müssen, die Fähigkeit des Gebrauchens

zu entwickeln, weil von dieser Fähigkeit die Entwicklung des

Talentes und seiner wertbildenden Kraft abhängt. Die entwickelte Fähigkeit

des Gebrauchens wird das Antlitz der Welt und die Grundlagen
unserer Wirtschaftszustände gänzlich umwandeln helfen. Diese Fähigkeit
wird die Sinne empfänglich machen für die feine Lehre, die in jedem
echten Kunstwerk liegt und die nicht versagt bis zu den letzten und
anscheinend geringsten Verrichtungen und Handreichungen, damit auch diese

im Einklang mit dem beglückenden Geiste stehen, der in jeder Äußerung
hoher Kunst liegt. Diese Fähigkeit wird alsdann auch den Schmutz, die
Unwürdigkeit und das Joch, darin viele Menschen verharren, unerträglich

617



und belastend finden und die Gebundenheit lösen. Sie wird das Talent
in den Mittelpunkt ihrer Fürsorge setzen und durch die Erkenntnis des

Menschen als die wahre Wertquelle eine soziale Kunst als Grundlage der

Volkswirtschaft entwickeln, die in keiner Diskussion mehr steht, weil sie als
die notwendige und selbstverständliche Funktion des Volkes erkannt sein

wird. Mag auch der höchste und äußerste Gipfel der künstlerischen
Offenbarungskraft nicht im Verstandes- oder Eefühlsbereich aller Menschen

liegen, so wird immerhin in einer Volkswirtschaft des Talents, da die
soziale Kunst die Grundlage der Volksbetätigung bildet, jedes Ding und
jegliche Gestaltung des Alltags das Verlangen nach Schönheit, Trefflichkeit

und künstlerischer und menschlicher Gesittung verkörpern, so daß auch

das Nächstliegende und Alltägliche eine Stufe bildet auf der Leiter zur
höchsten Offenbarung des Genies.

Die Kräfte, die solchen Umschwung herbeiführen, liegen im Schoß

unserer Zeit, wie unfruchtbar sie auch scheinen mag. Die wahre Wertquelle

ist eine so elementare Naturgewalt, daß sie auch die stärksten Widerstände

nicht hemmen, sondern ihre Explosivkraft eher noch verstärken wird.
Die Zeichen mehren sich.

Der junge Schumann.
Zu seinem hundertsten Geburtstage am 8. Juni 191V.

K««-»«-«D Von Karl Georg Wendriner.

Kenn man die Kunst Franz Schuberts ganz verstehen
'â will, der am Anfang der Entwicklung des deutschen

Liedes im neunzehnten Jahrhundert steht, einleitend
und zugleich alle Elemente der Fortbildung schon in
sich fassend, muß man in Wien über die Türkenschanze

durchs Währing gehen, wo die Felder in weichen Linien vom Kahlenberg
nach der blauen Donau niedersinken, wo in jedem Gasthaus ein Kranz
zum „Heurigen" einladet und wo verwaist der wunderbar stimmungsvolle
Kirchhof liegt, der den Schöpfer der „Winterreise" zu einem seiner schönsten

Lieder begeistert hat. Aus dieser Natur begreift man die Lebens-

618


	Kapital und Kunst

