
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 3 (1908-1909)

Heft: 13

Artikel: Malerei und Weltanschauung

Autor: Coulin, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Malerei und Weltanschauung.
Von Dr, Jules Coulin.

m Anfang aller Kunstphilosophie steht das Problem
von Inhalt und Form. Nach Goethescher Terminologie
unterscheiden wir Stoff, Gehalt und Form des
Kunstwerkes. Der Stoff ist lediglich äußere Veranlassung zur
künstlerischen Darstellung, ein Gefäß, das den Gehalt

aufnimmt. Erst durch die Darstellung wird dieses Äußere zum wesentlichen

Gehalt. Je höher nun die technische Fertigkeit in der Malerei
steht, desto mehr verschmelzen in ihr Gehalt und Form' diese Einheit
findet sich als Postulat fast in der ganzen modernen Ästhetik. Nur
Ebbinghaus vertritt, in seiner Abhandlung über Psychologie, in der

„Kultur der Gegenwart", den alten Standpunkt idealistischer Anschauung,
daß Stoff, persönlicher Gehalt und Form zu differenzieren seien. Alles,
was mit Auffassung und Darstellung zusammenhängt, wird hier als
das Persönliche bezeichnet. Wenn wir von Strzygowskis — nicht
sehr maßgebenden — Schrift über bildende Kunst absehen, so dürste
diese psychologische Auffassung noch nirgends historisch entwickelt sein.

Zweifellos ist sie geeignet, der heutigen Überschätzung des Handwerklichen,
die einer unverständigen Unterschätzung gefolgt ist, ein Gegengewicht zu
schaffen. Es sprechen neuerdings viele Tatsachen dafür, daß der Sinn
für das Persönliche im Kunstwerk wieder lebendiger wird; das gewichtige
Wort der Einfllhlungsästhetik lautet zu seinen Gunsten, die ganze
soziologische Richtung der Ästhetik in Frankreich verficht eine Kunstbetrachtung,
die vor allem die rein menschlichen, ethischen Beweggründe des Schaffens
und Eenießens wertet. Wo wir immer die Kunst auf die Basis ästhetischer

Sympathie stellen — und das ist im Grunde bei Lipps wie bei Euyau,
Boirac und Fouille der Fall — können wir, es sei nun sanktioniert
oder nicht, das persönliche Element eines Werkes von den Zufälligkeiten
und Äußerlichkeiten der technischen Durchführung trennen. Natürlich ist
bei einer solchen Wertung das feinste Einfühlungsvermögen Voraussetzung

und vor allem ist zu beachten, daß unser Interesse nicht dein

Kunstvorwurf, sondern dem Kunstgehalt gilt.
Die heute in Theorie und Malerei noch herrschende Richtung gibt

sich nicht mit den recht eigentlich persönlichen Äußerungen der Künstler
ab. Endzweck alles Schaffens ist da allein die malerische Form, und
diese soll um so bedeutender sein je geringer das Interesse am individuellen

Gehalt des Werkes. Mit mitleidigem Achselzucken meint Liebermann

von Israels! ihm ist die Malerei noch Mittel zum Zweck, sie ist

374



ihm das Werkzeug zur Wiedergabe seiner Empfindungen! Einen bösen

Klang hat dieses Wort für die Kunstlehre des „Fall Böcklin"; und die for-
malistisch-experimentelle Schulästhetik weist alles aus dem Bereich der

Wissenschaft, was nicht dem engsten Kreis des optisch Registrierbaren
gehört. Alles persönlich Vollmenschliche, alles Ethische in der Sphäre des

Kunstwerkes ist für die Meumann oder Külpe ein Odiosum.
Eben erst hat Herr Meyer-Eraefe verkündet, die Malerei sei heute

eine Spezialität, die dekadente Kaviarkultur voraussetze. Das Buch von
Hamann „Der Impressionismus in Kunst und Leben" hat deutlich genug
gezeigt, daß es nicht so sein muß. Wenn der Zug zu kraftvoller
persönlicher Weltanschauung, der sich in den letzten Jahren vorbereitet, zu

seinem Ziele kommt, so werden wir auch wieder eine andere Kunst
haben; das senile Spezialistentum und die ganz überwiegend sensuelle

Kultur unserer Tage muß in einem neuen frischen Luftzug verwelken.
Eine weitere Abklärung in diese Zeitfragen bringt die kürzlich

erschienene Habilitationsschrift von H. No hl: „Die Weltanschauungen der

Malerei" (Diederichs, Jena). Die vielseitig orientierende Arbeit ist

nichts weniger als eine Verherrlichung der Gedankenkunst; eine Kunst,
die außerhalb der ästhetischen Sphäre philosophiert, ist auf einer niedern

Stufe des Schaffens, da in ihr Bild- und Bedeutungszusammenhang
nicht übereinstimmen. Jede große Kunst ist aber unendlich reich an
formal harmonischen Bezügen auf den ganzen geistigen Besitz der
Zeitgenossen. Stil ist, sagt auch Hamann, Substanzgesetz der Kultur. Im
Grunde ist es gleichgültig ob es sich da um eine Bereicherung an Formen
oder um neue Eroberungen im Gebiete des Sichtbaren handelt. Nohl
interpretiert denn auch die Stilgegensätze der Malerei als die verschiedenen

möglichen Auseinandersetzungen des Menschen mit der Welt auf dem

Boden der Anschauung.

Mit Reckst tritt der Verfasser der engen Auslegung von Zolas
bekannter Kunstdefinition entgegen. Nicht das Temperament allein ist

maßgebend, sondern die ganze Psyche. „Nichts ist bloß gesehen, es ist
verstanden, empfunden, gewollt, alles von der Einheit eines lebendigen
Menschen aus in der Sichtbarkeit zur Einheit eines Bildes". Schon
Tuyau sieht im höchsten Kunstgenuß eine analoge Steigerung von
Intelligenz, Sensibilität und Wille und diese erhebende Wirkung auf die

Totalität der Persönlichkeit ist es, die uns in der Sphäre ästhetischer

Sympathie den „Menschen" im Menschen suchen läßt.
Nohl verfolgt die Hauptströmungen der Weltanschauung, die in

historischen Zeiten die Menschheit getragen, in ihrer Ausstrahlung auf
das Kunstgenießen und Kunstschaffen. Damit erhält er einen universalen

überblick auf die Weltanschauungen der Maler wie sie sich im
Laufe der Geschichte in der Kunstform entwickelt haben. Also wohl-

375



verstanden: es handelt sich nicht um bewußt konstruierte Kunst und
Kunstlehre, wo Weltanschauung aus den Gegenständen spricht, sondern
um die, im großen Sinne naive Kunst, welche nicht erst eine Übersetzung

aus der Erkenntnisform bringt. —
Als Typen malerischer Weltanschauung isoliert der Verfasser die

Systeme des Naturalismus mit Einschluß des Positivismus, die in der

Übermacht der Außenwelt und ihrer Gesetzlichkeit wurzeln, die Systeme
des objektiven Idealismus, der von der Einheit von Körper und Geist
ausgeht und der Welt einen seelischen Zusammenhang gibt und die
Systeme des subjektiven Idealismus oder Idealismus der Freiheit, der
die Unabhängigkeit des Geistes von der Natur behauptet und die Welt
von der sittlichen Persönlichkeit aus versteht. Die gewisse Willkürlichkeit,
die in allen solchen Schemata liegt, macht sich dann und wann störend
bemerkbar; meines Erachtens etwa in den Aspirationen der ultra-idealisti-
schen Richtung im ausgehenden 18. Jahrhundert, deren antikes
Schönheitsideal nicht zwingend aus der Weltanschauung erklärt ist und mehr
noch im Wirrwarr modernsten Kunstschaffens. Aber wie glänzend ist
dann die psychologische Entwicklung der Raumprobleme auf Grund der
drei großen Typen; zuerst der grandiose Dualismus der byzantinischen
Malerei, deren einsame Gestalten alle Weltwirklichkeit vergessen! Die
Raumlosigkeit der deifizierten Menschen erklärt sich hieraus einem
Nichtwollen; das Nichtkönnen spielt kaum eine Rolle. In erhöhtem
Maße gilt das von den spätern Dualisten Michelangelo und Dürer.
Das Trecento bringt der Kunst die Erkenntnis vom Eigenleben der

Welt; die monistische Malerei blüht auf und ihr Zusammenwogen
der Gestalten mit der umgebenden Natur, dem realen Raume. Ein
überaus interessantes Beispiel von Doppelheit der Weltanschauung gibt
der Genter Altar, der große isolierte Gestalten und mystische Einheit
von Mensch und Natur zeigt. Der Naturalismus, der Mensch und Natur
im Prinzip als gleichwertig behandelt, gibt keine objektive seelische

Einheit, nur die Einheit der Naturgesetzlichkeit. Den Impressionismus
reiht Nohl ohne Zwang dem extrem naturalistischen Typus der

Weltanschauung ein. Jedenfalls ist das weniger gesucht als die neuerdings

empfohlene Anknüpfung an Plato und Schopenhauer. Die
Spezialitätentheorie löst sich im Scheidewasser philosophischer Analyse
zu Schaum auf.

Nohls Betrachtungsweise ist also nicht auf irgend eine abgegrenzte
Schule zugeschnitten, und es ist erfreulich, welche Objektivität des
Urteils damit gewonnen wird. Aus der Weltanschauung wird die Stoffwahl

verständlich, die nicht nur, wie Justi gelegentlich meint, für den

Realismus eine Rolle spielt, sondern durchaus für alle Typen. Form,
Bewegung, Augenpunkt, Licht, Farbe, ja Format, Produktionsweise

376



und Einfühlung wird an den drei Typen in ihrer ausgesprochenen

Differenzierung erläutert. — Diesem wichtigsten Teil der Arbeit, der die

charakteristischen Kunstwillen bis auf ihre feinsten Wurzeln verfolgt,
schließt sich ein Nachtrag über die Eedankenmalerei an.

Hier geht der Verfasser etwas rasch auf sein Ziel los: alle Kunst,
die „philosophiert", zu verdammen. Mir will immer scheinen, es lasse sich

aus den Theorien eines Winkelmann und Mengs, vielleicht noch eher

aus der Ästhetik von Diderot und Sulzer ein sehr brauchbarer Kern
herausschälen. Damit soll nicht der abstrakten Schemenmalerei das

Wort geredet sein. Es gibt Erkenntnisse, die deshalb Kunststoff sind,

weil sie eigentlich ganz der Eefühlssphäre angehören. Der Humnni-
tarismus der vorrevolutionären Zeit in Frankreich mag lange
philosophieren, die Verstandesmomente hindern die Schwungkraft seiner
Gefühle nicht. Rousseau verkündete laut genug „qu'il taut raisonner avec
ie coeur." Auch die Kunstmaterie vieler politischer und revolutionärer
Tendenzbilder wurzelt nicht in Reflexionen, sondern in starken, naiven
Gefühlen, die zur Objektivierung drängen. Besonders die lateinischen
Modifikationen der Demokratie und des Sozialismus sind zu einer Art
religiöser Weltanschauung geworden, die weit tiefer geht als ihre Philosophie

(Vergl. Lasserre, l.e Romantisme traitais, Le Von, ?s/cboloZie
ciu 8ocialisme). — Einseitig ist es auch, wenn Nohl alle Bildungsmalerei

verwirft. Die didaktische Erundnote der Kunst von Ägypten,
Assyrien, den Katakomben bis zur sixtinischen Decke, von der barocken

Schloßmalerei über Grenze zu David und zum modernen Historienbild
ist nicht zu leugnen. Auch in dieser Seite der Malerei ergibt sich wieder
die Mannigfaltigkeit ihrer Zwecke, die noch keineswegs eine Abweichung
aus der ästhetischen Zone bedingt.

Geben wir dem Wort Moral den weitern Sinn der Weltanschauung,
so dürfte Stendhal Recht behalten. Bei konsequenter Verwahrung gegen
eine bloß stoffliche Anknüpfung der Kunst an die moralischen Ideen —
(der nie genug gekennzeichnete Standpunkt von Kant!) — sagt Stendhal
einmal: üa peinture n'est que la morale construite.

377


	Malerei und Weltanschauung

