
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 2 (1907-1908)

Heft: 8

Artikel: Über dichterische Freiheit

Autor: Platzhoff-Lejeune, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über dichterische Freiheit.
Von Ed. Platzhoff-Lejeune.

ie licentia poetics ist sprichwörtlich. Dem Dichter ist
alles erlaubt, so daß man seine unbeschränkte Freiheit
als vorbildlich auf andern Gebieten hinstellen möchte.
Und doch ist es mit der Freiheit nicht so weit her, als
man gewöhnlich glaubt. Mag der Schaffende selbst sich

für souverän halten, in seinem Wollen ist er es vielleicht, in seiner

Vorlage gewiß nicht. An das Stoffliche ist und bleibt er in gewissem

Maße gebunden, an die Wirklichkeit ist er immer irgendwie gefesselt.
Der tollste Abenteurer- und Luftballonroman, das ätherischste lyrische
Gedicht, die phantastischste Tierfabel — alle hängen sie von gewissen

Begebenheiten ab. Emanzipieren sie sich von ihnen — der Versuch wird
natürlich häufig gemacht — so verschwimmen sie und werden
unverständlich. Manche Dichter fürchten diese Gefahr durchaus nicht. Sie
glauben sich im Gegenteil desto erhabener und begabter, je kleiner der
Kreis ist, der sich um sie schart. Und gewiß, die Auflagenzahl und die

Rezensionsstatistik entscheidet nicht über den Wert eines Werkes. Andrerseits

ist umgekehrt die geringe Beachtung oder die Intensität der

Bewunderung eines kleinen Kreises für ein Kunstwerk ebensowenig ein
Kennzeichen des Wertes. Wahrhast große Werke wurden schon von der
großen Menge verstanden. Die Zahl verständiger Bewunderer steht also

zu dem Kunstwert einer Leistung weder positiv noch negativ in einem

konstanten Verhältnis.
I.

Ist somit der freieste Dichter, um überhaupt von andern als ihm
selbst verstanden zu werden, an gewisse Begebenheiten des wirklichen Lebens

zweifellos gebunden, so ist es doppelt derjenige Künstler, der historische
Stoffe wählt. Geschichte zum Objekt der Dichtung machen, ist sozusagen

eine freiwillige Bindung an das fest Gegebene. Hier läßt sich die Frage
nach der dichterischen Freiheit mit größerer Präzision stellen, denn der

Stoff ist bis zu einem gewissen Grade allgemein bekannt. Darf der Dichter
nun in willkürlichem Belieben diesen Stoff ändern oder ergänzen, darf
er allmächtig mit ihm schalten, ohne daß der Genießende in seinem

künstlerischen oder in seinem historischen Wahrheitsgefühl verletzt und
eben damit zum Genuß des Kunstwerkes unfähig wird?

Es fragt sich zunächst, um welche Geschichte es sich handelt.
Diejenige der unmittelbaren Gegenwart ist kein Objekt dichterischer

Gestaltung. Was wir selbst erleben oder in den Zeitungen lesen, können

232



wir nur in wissenschaftlich exakter Darstellung genießen und auch das
sogar wird von denen bestritten, die meinen, eine Geschichte, d. h. eine
kritische Beurteilung der Gegenwart ließe sich nicht schreiben; es fehle
dazu an der Höhe und Weite des Standpunkts. Jedenfalls sind die
Ereignisse und Tatsachen hier zu bekannt, als daß man sie dichterisch frei
behandeln könnte, ohne in dem Genießenden das unangenehme Gefühl
zu wecken, das Erzählte widerspreche dem wirklichen Sachverhalt. Anders
liegen die Dinge schon, wenn es sich um Ereignisse aus der politischen
Gegenwart eines ganz fernen Landes (z. B. eines Wildenstammes)
handelt, über das wir trotz der immer vollkommeneren Berichterstattung
der Presse schlecht unterrichtet sind. Mit andern Worten: eine gewisse

zeitliche oder geistige Entfernung von dem geschichtlichen Stoff ist eine

Notwendigkeit für die dichterische Behandlung. Es muß der schaffenden

Phantasie des Dichters möglich sein, gewisse Lücken zu erspähen, die er
dichterisch ausfüllt, ohne daß es dem Leser möglich wäre, das Wirkliche
vom Wahren, das Historische von dem Erfundenen zu unterscheiden.
Andrerseits darf aber der geschichtliche Stoff auch nicht so weit zeitlich
zurück- oder geistig fernliegen, daß der Leser notwendig vermuten muß,
mit der geschichtlichen Wahrheit des Kunstwerkes sei es schlecht bestellt.
Romane aus der babylonischen Zeit z. V., die sich als geschichtlich
ausgeben, wird er mit Mißtrauen in die Hand nehmen. Selbst ein Werk
wie Flauberts „Salammbô", das auf den gründlichsten historischen Studien
beruht, ist nach der geschichtlichen Seite nicht genügend geschätzt worden,
weil es gar zu sehr ins graue Altertum zurückgreift. — Das gleiche gilt
natürlich von romanhaften Geschichten der Zukunft, auch wenn sie so

exakt auftreten wie Le Gueux' Beschreibung des Einfalls der Deutschen
in England: hier vermutet man nicht nur, man weiß, daß die
Phantasie allein gearbeitet hat und die Geschichte nur ein erborgter
Mantel ist.

Nicht zu fern also und nicht zu nahe darf uns der geschichtliche

Stoff liegen. Er soll nicht zu bekannt sein, sonst empfinden wir seine
dichterische Aufputzung als eine Lüge, und nicht zu unbekannt, sonst

vermag er uns nicht zu fesseln. — Warum wählen wir überhaupt
geschichtliche Stoffe? Aus Mangel an eigener Erfindungskraft vielleicht?
In einigen Fällen gewiß, in andern sicher nicht. Mag sein, daß dieser
oder jener auf billige Weise zu einer interessanten Romanfigur durch
die Geschichte zu kommen hofft, für die er ein Publikum zu finden glaubt
Und die ihm einige Eehirnarbeit erspart. Aber in der Regel wird es
ein psychologisches Interesse sein, das den Dichter zur Geschichte führt
und dessen produktive künstlerische Befriedigung vielleicht mühevoller ist
als die freie Erfindung eines Romanhelden.

Man irrt sich völlig in der Annahme, eine geschichtliche Figur,

233



selbst die bekannteste und bestbezeugte, sei etwas eindeutig Gegebenes.

Gewiß, die großen Daten ihres Lebensganges, ihre Freundschaften und
Feindschaften, ihre Lebensziele, ihre physische Gestalt, ihre Machtstellung,
ihr Einfluß auf die Mitwelt mögen hinreichend bekannt sein. Aber
zwischen den einzelnen Tatsachen besteht kein erkennbarer Zusammenhang.
Meist sind uns nur Wirkungen überliefert, während die Ursachen uns
entgehen. Von dem Motivengefüge, das einem Heldenleben zugrunde
lag, wissen wir nichts und ahnen nur weniges. Hier setzt des Dichters
Schaffen ein. Er macht sich zuerst mit allen Dokumenten bekannt, die
über den Helden Objektives berichten. Diese Quelle fließt bald spärlich,
bald reichlich. Einmal kennen wir von einer geschichtlichen Persönlichkeit
nur eine einzige Tat, die aber bahnbrechend wirkte, ein Wort, das einer

ganzen Zeitlage die entscheidende Wendung gab. Diese Tat, dieses Wort
sind aber so charakteristisch und zugleich so rätselhaft, daß sie den psychologisch

interessierten Dichter nicht loslassen und seine Phantasie zur
Ausgestaltung des Gegebenen mächtig anregen. In andern Fällen ist die

historische Tradition — ich denke an Napoleon — an Berichten von
Augenzeugen, Tagebüchern, Briefen so überreich, daß es schwer fällt,
zu dem Gegebenen aus der eigenen Schöpferkraft noch eigenes hinzuzutun
und daß es mehr darauf ankommt, zwischen den zahlreichen psychologischen

Interpretationen zu wählen oder sie in einer originalen Synthese

zu Harmonisieren. Handelt es sich nicht gerade um eine überwältigende
Persönlichkeit, so wird der Dichter von solchen allzu bekannten Gestalten
lieber abstrahieren und sich solchen zuwenden, die seiner produktiven
Kraft mehr Spielraum lassen. Hier ist er nun geradezu gezwungen,
aus der eigenen Brust zu schöpfen, was ihm die Tradition — vielleicht
zu seinem Glück — verschwieg. Er wird nicht nur in das Leben und
Wesen seines Helden Züge hineintragen, die der Überlieferung fremd
sind; er wird auch bekannte Motive verstärken, andere zurückdrängen,
wieder andere chronologisch verschieben, ohne daß man ihm daraus einen

Vorwurf machen könnte. Er wird ferner von der Umwelt des Helden
diese oder jene historische Gestalt verwenden, andere, vielleicht
hervorragende, um der Ökonomie des Ganzen willen aus dem Spiel lassen.

Er wird sich ferner nicht scheuen, andere Personen, deren er bedarf, mit
Haut und Haar zu erfinden und sie mit dem Helden in frei erdachte

Beziehung zu setzen.

Handelt der Dichter darum ungeschichtlich? Hat er die Grenzen
dichterischer Freiheit der Geschichte gegenüber überschritten? Ich glaube
es nicht. Seine Aufgabe war die, seinen Helden plastisch hervortreten
zu lassen, ihn mit seiner Umgebung aus dem geschichtlichen Zusammenhang

zu heben und sozusagen zu verselbständigen. Er hat damit eine

neue Welt geschaffen, die der alten sehr ähnlich sein mag, aber als

234



Kunstwerk anderen Gesetzen gehorcht und andere Perspektiven hat als
jenes Stück Geschichte, auf dem es sich aufbaut. Die Zeiten, da man
realistisch auch im Geschichtsdrama sein wollte und den bekannten
Lebensausschnitt noch blutig und roh auf die Bühne und in den Roman
brachte, sind vorüber. Es war naiv und bequem zu glauben, die
Geschichte liefere Dramenstoffe und Romansujets fertig und man brauche
sie nur zu nehmen, wie sie sind, um das Naturwerk in ein Kunstwerk

zu verwandeln. Eben aus jener Notwendigkeit, das historische Material
zu beHauen und zu verarbeiten, ehe man es in der Kunst verwendet,
ergibt sich das Recht, ja die Pflicht, dichterische Freiheit walten zu lassen

und den Künstler so lange nicht der Ungeschicklichkeit zu beschuldigen, als
er zwar nicht Wirkliches, aber Mögliches gestaltete. Seine Menschen
können dichterisch wahr und charakteristisch für ihre Zeit sein, ohne

existiert zu haben. Wie winzig ist der Bruchteil derjenigen Existenzen»

von denen eine geschichtliche Erinnerung auf uns kam! Sie müssen bei
der poetischen Wiederbelebung eines Zeitalters und seines Helden
gewissermaßen aus der Phantasie des Dichters ersetzt und so dargestellt
werden, wie sie hätten sein können. Wer weiß, vielleicht entspricht manche
dichterische Phantasiegestalt aufs Haar genau der für uns begrabenen
geschichtlichen Wirklichkeit. Jedenfalls wirkt sie nirgends störend, wenn
sie wirklich typische Züge aufweist und nicht durch Anachronismen und
andere Ungeschicklichkeiten aus der Zeit fällt, in die sie gestellt wurde.

II.

Niemand wird also ernstlich die Freiheit des Dichters derart
beschränken wollen, daß er ihm verbietet, vorhandene Lücken auszufüllen
und aus eigener Kraft den dürftigen Resten geschichtlicher Überlieferung
Blut und Leben einzuhauchen, sei es auch durch Erfindung völlig
selbständig erdachter Situationen und Gestalten. Doch damit ist das eigentliche

Problem dichterischer Freiheit noch nicht einmal berührt. Es fängt
erst dann brennend zu werden an, wenn wir uns fragen müssen: Hat
der Dichter neben dem Recht der Ergänzung auch dasjenige der

Korrektur geschichtlicher Überlieferung? Darf er in seiner poetischen

Rekonstruktion die Dinge anders darstellen, als sie waren? Hierauf kurz
verneinend oder bejahend zu antworten, geht nicht an, denn die Sache

ist kompliziert. Suchen wir nach Beispielen zur Erläuterung, so fällt uns
vor andern Schiller ein, der im „Carlos" und der „Jungfrau", in
„Maria Stuart" und im „Wallenstein" in seiner Weise das Problem
gelöst hat. Freier als er kann der Dichter unmöglich mit seinen Quellen
schalten. Und bei keinem weniger als bei ihm geschah es aus Unkenntnis
oder Eigensinn. Wir wissen genau, wie sehr er sich der Abweichung von
seinen Quellen bewußt und wie sehr sie beabsichtigt war. Man kann

235



ruhig sagen, daß seine „historischen" Gestalten nur Phantasien oder
Variationen über das durch die Überlieferung gegebene Material waren.
Schiller sah in dem geschichtlichen Stoff nur einen Ausgangspunkt, einen

Anlag und Reiz zum geschichtlichen Drama, das selbstherrlich seine
psychologische Konstruktion vornahm. So ungebunden darf nur das Genie
walten. An Stelle geschichtlicher Schatten hat Schiller Menschen von
großer plastischer Kraft und Schönheit gesetzt, deren ideale Wahrheit der

historischen zweifellos gleichkommt. Einem Stümper hätte man es nie
verziehen, die Geschichte „vergewaltigt" zu haben. Wer aber Besseres

und Höheres an ihre Stelle zu setzen hat, mag kühnen Mutes über sie

hinwegschreiten.
Gleichwohl kommt ein gutes Teil des Mißkredits, mit dem Schiller

seit dem Auftauchen des Realismus behaftet wurde, auf Kosten eben

jener freien Behandlung des geschichtlichen Substrates seiner Dramen.
Der Respekt vor den Tatsachen, die exakte Wissenschaftlichkeit der
achtziger Jahre hatte auch die Literatur ergriffen und zog ihre Konsequenzen
auf dem Gebiet des historischen Dramas. Mit dem Begriff der persönlichen

Freiheit schien auch der der dichterischen Freiheit dem Tode
geweiht.

Als wir dann eine Renaissance des Idealismus erlebten, als das

Schillerjubiläum den viel und schwer Verkannten wieder in den Vordergrund

des dankbaren Interesses rückte, war man auch geneigt, der
licentia poetica wieder einige Konzessionen zu machen. Das historische

Drama, ohne gerade eine neue Blüte zu erleben, kam doch wieder zu
Ehren und fand mit seiner Behandlung des Stoffes eine nachsichtigere

Beurteilung. Und doch wird es auf absehbare Zeit unmöglich sein, im
historischen Drama so völlig frei zu verfahren, wie Schiller und Goethe es

unbedenklich taten. Das „historische Jahrhundert" hat auch unser
historisches Gefühl außerordentlich geschürft und die Schule des Realismus,
so despotisch und einseitig sie war, ist nicht ganz vergeblich gewesen.
Einen modernen „Egmont", über dessen mit Kindern reich gesegnete

Ehe wir unterrichtet wären und der sich uns auf der Bühne als jugendlicher

Liebhaber darstellte, würden wir als von 1907 datierendes
geschichtliches Schauspiel kaum noch ertragen. Die Phantasieergünzung
eines dramatisierten historischen Bildes wird heute jedermann als
selbstverständlich hinnehmen, den direkten Widerspruch zu der Tradition aber
werden nur wenige unbedenklich gutheißen. Natürlich kommt es auch

hier wieder auf die geschichtliche Bedeutung des gewählten Helden an
und auf die geschichtliche Kenntnis, die wir von ihm haben. Ein
Wallenstein, ein Egmont sind gewiß bedeutende Gestalten, aber sie können

doch nicht beim deutschen Publikum auf so allgemeine Bekanntheit rechnen,
wie die englischen Könige zur Zeit der Shakespeareschen Königsdramen

236



in England. Man sieht, wie die deutschen Klassiker, zumal zwei historisch
so feingebildete und bewanderte Männer wie Schiller und Goethe, in
der Wahl ihrer Helden bedeutend vorsichtiger geworden sind und dem

verfeinerten historischen Gefühl mehr Rechnung getragen haben als
Shakespeare. Diese Verfeinerung ist in der Gegenwart noch weiter
fortgeschritten und läßt uns bei dem historischen Drama selbst vor der Wahl
von Helden zweiter Größe ernstlich zurückschrecken. Eine ganz neue

Methode scheint sich vielmehr herauszubilden. Die eigentliche Geschichte,

die großen weltbewegenden Ereignisse erscheinen im modernen Geschichtsdrama

nur im Hintergrund, um der Vorderhandlung Relief und
Bedeutung zu verleihen. Dafür werden historische Nebengestalten oder gar
völlig frei erfundene Personen in den Vordergrund als eigentliche
Träger der Handlung gestellt. So ist der Dichter viel freier in seiner

gestaltenden Arbeit. Er kann den Gesetzen des Dramas und der Optik
der Bühne nach Kräften Rechnung tragen, ohne auf die Schonung der

gesteigerten historischen Empfindlichkeit irgendwie Rücksicht nehmen zu
müssen. Er hat sich die Vorzüge des historischen Dramas zu wahren
gewußt, ohne seinen Nachteilen bedenkliche Konzessionen zu machen. Auf
dem Boden dessen, was war, schildert er, was hätte sein können und
niemand kann ihn der Ungeschicklichkeit zeihen, da er für seine

Vorderhandlung auf Geschichtlichkeit im strengen Sinne keinen Anspruch
erhebt.

Viele Eeschichtsfreunde unter den Dichtern werden sich damit freilich
nicht zufrieden geben. Ihr psychologisches Interesse und ihr Bedürfnis
nach originaler Motivierung des historischen Geschehens wird dabei nicht
auf seine Rechnung kommen. Es wird immer Napoleondramen geben.
Aber im großen und ganzen scheint der von dem historischen Dramatiker

einzuschlagende Weg uns vorgezeichnet. Entweder man verlege die

große geschichtliche Handlung in den Hintergrund oder man suche sich in
der großen Schatzkammer der Geschichte eine Nebenfigur aus, deren

schemenhaftes Dasein zu kräftigem Lebenswerk werden muß. Oder endlich,
man tue beides. Aber man vermeide es, die allzu bekannten großen
geschichtlichen Gestalten, über die die historische Forschung täglich neues

schärferes Licht verbreitet, auf die Bühne zu stellen und damit dem

Zuschauer, der ein Kunstwerk genießen will, die kritische Arbeit zuzumuten,
was denn nun historisch verbürgt, was frei erfunden, was absichtlich

beiseite gelassen sei. Der gebildete Zuschauer kann nicht anders, er muß
sich diese Fragen stellen, wenn er ein Heldenleben in dichterischer Form
genießen soll — und eben darum genießt er nicht! Weit entfernt also,
von dem Dichter möglichst strenge Anlehnung an den geschichtlichen
Sachverhalt zu verlangen, gestatten wir ihm, sich vom historischen Tatbestand
nicht nur, sondern selbst von der historischen Persönlichkeit zu entfernen

237



um uns nur einen allgemeinen, aber starken geschichtlichen Eesamteindruck
mit Hilfe seiner schaffenden Phantasie zu geben.

5 »
*

Es wäre töricht, behaupten zu wollen, die Zeit des geschichtlichen
Dramas sei gänzlich oder auch nur momentan vorüber. Ein Genre ist

nicht an eine Epoche ausschließlich gebunden und es wird immer
einzelne geben, die ihm treu bleiben und nur in ihm sich vollständig
ausgeben können. Aber ein Genre wird je nach den Zeitumständen mehr
oder weniger vernachlässigt und so darf wohl gesagt werden, daß die
Gegenwart dem historischen Drama nicht günstig ist. Wann hätte es

eine Zeit mit größeren Gegensätzen, heißerem Streben, schärferen
Unterschieden, schwererem Leiden und höherer Freude gegeben als die unsere? An
Vorwürfen für den Dichter ist sie so unermeßlich reich, daß jeder, der

wirklich in ihr lebt, nicht anders kann, als sich ihr zuwenden. Warum
also in die Ferne schweifen, wenn das Gesuchte am Wege liegt? Doch
das ist vielleicht nur die persönliche Meinung eines Zeitkindes, das
seiner Gegenwart, so traurig und häßlich sie oft sein mag, mit heißer
Liebe zugetan ist und nicht begreifen kann, wie man ihr nicht seine letzte

Kraft freudig und tätig widmet.
Eine Lanze für die dichterische Freiheit heute zu brechen, hieße

offene Türen einrennen. Vor zwanzig Jahren wäre es bitter nötig
gewesen, aber der Bann einer ihre Kompetenzen überschreitenden Pseudo-
wissenschaft ist gebrochen und die Kunst freier als je. Möge sie nun
ihrerseits nicht der Wissenschaft ins Gehege kommen und im historischen

Drama nichts anderes bieten wollen, als was sie ihrer Natur nach

bieten kann: die auf gründlicher geschichtlicher Kenntnis beruhende
Phantasierekonstruktion eines Heldenlebens und einer großen Zeit, die auf
innerer Wahrheit, nicht auf äußerer Wirklichkeit begründet sei.

Glück.

ch lag unter dem großen Kirschbaum, die Hände unter
dem Kopf, im Grase. Er saß in einem weißen Bambusstuhl

neben mir und las aus der „Chronik der Sperlingsgasse".

„Sie hören mir ja gar nicht zu!" sagte er auf
einmal und ließ das Buch sinken. Ich riß meine Augen vom blauen
Himmel, in den ich hineingeschaut, los und sah ihn an.

23«


	Über dichterische Freiheit

