
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 2 (1907-1908)

Heft: 24

Artikel: Moderne Idealisten

Autor: Worringer, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die spitzigsten Disteln und wälzte sich im Sand, um in Stimmung zu
kommen. — Er kam aber selten mehr in Stimmung, und war er einmal
im Begriff, sein schönstes I—aa in die Welt hinauszuschmettern, dann
hielt er plötzlich inne mit aufgesperrtem Maul und besann sich auf
seine Indisposition. — Es war schrecklich. — Seine Originalität ging
schließlich so weit, daß ihn der Müller eines schönen Tages hinter den

Stall führte, wo er ihm eine Lederkappe über den Kopf stülpte, um
ihm erbarmungslos zwei Kugeln in sein Kllnstlerhirn zu jagen. —

So starb Meister Langohr als verkanntes Genie. Auf seine
Nachkommen vererbte er Originalität und Gesang. Viele dieser Nachkommen
sind jedoch degenerierte Alltagsesel geworden, die willig Lasten tragen
und ihr Künstlertum vergessen haben. —

Aber auch heute sind jene Esel noch nicht ausgestorben, die sich

Künstler fühlen, die den Karren nicht ziehen oder nur rückwärts und
deren Originalität soweit geht, daß sie nicht nur nach hinten, sondern
auch nach vorn und seitwärts ausschlagen

Moderne Idealisten.
Von Or. W. Worringer, München.

v àie Geschichte der Weltanschauungen ist nicht identisch mit
der Geschichte der Erkenntnisfortschritte. Vielmehr sind

^ ^ Weltanschauung und Philosophie inkommensurable
^ c, à Größen ohne direkten kausalen Zusammenhang. Man

kann Weltanschauungen nicht mit philosophischen

Erwägungen gerecht werden, muß sie vielmehr betrachten als autonome,
der Logik unzugängliche Phänomene, die ihre Voraussetzungen nicht in
der Erkenntniskraft der Menschheit, sondern in ihrer inneren, von
individuellen und soziologischen Bedingungen gleicherweise determinierten
seelischen Kraft haben. Dieses schwankenden Charakters ihrer Prämissen
bewußt, empfindet jede Weltanschauung allerdings das Bedürfnis, in

737



den philosophischen Systemen nach festverankerten Bestätigungen zu suchen

für das Recht der Gestaltung, die sie aus den Bedingtheiten ihres
Schauens heraus dem Weltbilde gegeben hat. Dieses natürliche
Anlehnungsbedürfnis führt meist zu der Selbsttäuschung, daß die betreffende
Weltanschauung das Ergebnis des aus diesem Dränge heraus erwählten
und in den Vordergrund geschobenen philosophischen Systems sei, während
in Wirklichkeit das Abhängigkeitsverhältnis umgekehrt ist und die

Weltanschauung erst das Organ geschaffen hat, das für die Aufnahme der

betreffenden Philosophie notwendig war. Praktische Philosophie wird
darum nur von philosophischen Dilettanten getrieben, die in kühnem

Eklektizismus die Philosophie für die Eemütsbedllrfnisse der Menschheit
ummodeln, als ob Weltanschauung und Philosophie nichts anderes seien

als ein Frag- und Antwortspiel großen Stils.
Eine Weltanschauung überwunden zu haben, heißt darum nicht

einen neuen Erkenntnisweg betreten zu haben. Denn sonst könnte man
ja über eine Weltanschauung streiten und sie mit dem Einmaleins
philosophischer Schulung widerlegen. In Wahrheit aber steht sie wie jede

Kulturerscheinung jenseits von philosophischem Gut und Böse und lebt
von eigenen Gnaden und nach eigenen Gesetzen. Keine andere
Existenzberechtigung kann sie vorbringen als eben die Tatsache ihres Daseins.
So ist sie irrationell wie alles Lebendige, sakrosankt wie alles
Gewordene. Sie ist eher ein ästhetisches Phänomen denn ein philosophisches.

Vor allen Dingen ist sie kein individuelles Produkt. Wir sagen

zwar stolz: wir haben eine Weltanschauung — aber in Wirklichkeit hat
sie uns. Wir glauben wieder einmal zu schieben und werden doch nur
geschoben. Aber in diesem überindioiduellen Charakter liegt gerade die
elementare Größe und Unberechenbarkeit einer Weltanschauung. Mit
der Wucht eines zurückgedrängten Aleeres reißt sie alle individuellen
Widerstände nieder, und nichts bleibt davon übrig als Wellengekrüusel
an der Oberfläche des großen, tiefenreichen Allgemeinen.

Unserer vom Historismus erschlafften und zermürbten Seele scheint

nun das Ereignis beschieden zu sein, Zeuge zu werden solch eines
elementaren Werdens einer neuen Weltanschauung. Viele Wege — wir
glaubten alle — hatten wir zu Ende gedacht, unsere Schwungkraft
hatten wir unter der Last der Historie eingebüßt, und nun sehen wir
ein neues Ereignis werden, in dem sich der ganze Reichtum des Lebens

gegenüber der Armut des Denkens glänzend offenbart. Die wir darüber

zu stehen glaubten und doch immer nur abseits standen, wir fühlen
uns vom warmen, selbstherrlichen Strom des Geschehens gepackt und

für das Glück, mit dabei sein zu dürfen, sind wir versucht, alle kalten
Genugtuungen historischen Durchschauens und philosophischer Skepsis

preiszugeben.

738



Es bedarf gewiß vieler Diskretion, um mit einer neuen
Weltanschauung umzugehen. Wer die Dinge grell beim Namen nennt, stört
allzu leicht die nachtwandlerische Sicherheit kulturellen Geschehens; wer
derb zugreift, dem zerfällt gleich wieder der spinngewebfeine Aufbau
dieses unendlich differenzierten Zellensystems. Über ein vorsichtiges
Registrieren von Symptomen darf die Neugier gewiß nicht hinausgehen,
denn jedes Verallgemeinern wird zu einer Vergewaltigung des

Phänomens führen. Nur wo die Symptome sich schon so verdichtet haben,

daß Umrisse und Linien sichtbar werden, da dürfen wir ohne Scheu

diesen konstituierenden Linien nachgehen und uns an ihren
übereinstimmenden Zielrichtungen orientieren.

Lamprecht hat den spezifischen Modus moderner seelischer

Veranlagung mit dem Schlagwort Reizsamkeit umschrieben und damit
angedeutet, daß der innere Erlebensdrang dieser Zeitepoche nach dem einen

Hauptziel tendierte, „die Fähigkeit bewußter Perzeption neuer bis dahin
wesentlich vorstellungslos gebliebener innerer Reizergebnisse nach

Möglichkeit auszubilden". Der Akzent des inneren Lebens wurde auf diese

Weise gleichsam auf das passive weibliche Element der Seele verschoben.

Ihre Struktur erfuhr dadurch eine Verfeinerung der Empfänglichkeit,
die nicht zu teuer mit dem Verlust ihrer Stärke, d. h. ihrer
formbildenden Aktivität bezahlt wurde. Diese Steigerungen der seelischen

Sensibilität, diese Eroberungen im Reiche der Empfänglichkeit, dieses

Sichgleitenlassen in dunkle, schmerzende Empfindungssphären waren
für die jetzt vollendete Generation große, beglückende Erlebnisse mit
allen Sensationen des Wagens und überwindens. Dagegen ist der
Zustand gesteigerter Empfänglichkeit an sich und ohne diese erlebnisreiche
Vorgeschichte nichts als ein steriles Erleiden ohne Größe. Die ununterbrochen

sich ansammelnden Reizerlebnisse finden keine innere und äußere
Auslösung mehr und geben nur das Gefühl einer unerträglichen und
unhaltbaren Stagnation. Das ist der Fall der jungen Generation, die
mit einer fertigen Differenziertheit der seelischen Struktur geboren
wurde, zu der die vorhergehende Generation nur auf dem Wege inneren
Kämpfens und beglückenden Kräfteverbrauchs vordrang. Was jener das
Glück des Erlebens ausmachte, was für jene den lebensgebärenden
Wert einer Idee besaß, wird von der jungen Generation nur als ein
drückendes Vermächtnis, nur als Hemmung jedes inneren Betätigungsdranges

empfunden. Doch das Gesetz der Erhaltung der Kraft duldet
kein Stagnieren. Wir stehen heute mitten in der Krisis, in der die
junge Generation mit ihren unverbrauchten Kräften und ihrem unstillbaren

Bedürfnis nach Aktivität alle Hemmungen, wie sie in ihrem allzu
differenzierten und überwachen Bewußtsein, in ihrer allzu sensiblen Re-
zeptivität verankert sind, durchbricht und sich unbekümmert um die

739



Wahrheit von gestern eine neue Wahrheit schafft, die von ihrem Fleisch
und Blut ist. Es scheint, daß wir reif geworden sind für eine zweite,
andere Naivität, die uns das Glück und die Gewissenlosigkeit des
Handelnden wiedergibt. Diese neue Periode seelischer Aktivität wird alle
Bereicherungen, die uns das feminine Übergangsstadium unserer
Entwicklung gab, in sich tragen. Denn keine Eroberung geht in der
Geschichte der Menschheit verloren.

Der feminine Charakter der jetzt anscheinend zu Ende gehenden

Entwicklungsepoche hat seine Apotheose in der unbestreitbaren
Borherrschast der Psychologie gefunden. Die Psychologie ist die eigentliche
Wissenschaft unserer Tage. Nietzsche, der aus dem Übermaß und Überdruß
seiner Weiblichkeit heraus im Übermenschen ein Zerrbild des Männlichen
schuf, hatte die feinste Witterung für das Feminine der Psychologie und
nannte sie bezeichnend „Müßiggang und aller Laster Anfang". Die Tage
psychologischen Müßiggangs sind anscheinend gezählt. Es drängt die
neue Generation, sich entschlossen aus der Sackgasse der Psychologie zu
retten, um wieder die freie Luft der Philosophie zu atmen. Der
Spannungsinhalt, der sich in dieser Reaktion äußert, ist so gewaltig,
daß seine Entladung gleich zum äußersten Gegenpol der Psychologie
führt, zur reinen Ideenphilosophie. Der Ruf „Zurück zu Hegel" ist

für den, der überhaupt ein Ohr hat für die Regungen des
philosophischen Organismus, nicht mehr zu überhören. Die Hegelsche Philosophie
in ihrem ganzen Aufbau mag nur eine Aftermodernität erlangen, die
Struktur des Hegelschen Denkens aber wird vielleicht eine reine Wiedergeburt

erleben. In dem eben erschienenen ernsten und überzeugenden
Buch Ferdinand Jakob Schmidts „Zur Wiedergeburt des Idealismus"
(Leipzig, Dürrsche Buchhandlung, l9(18) verdichtet sich diese Stimmung
am augenfälligsten und das Aufsehen, das diese Erscheinung in allen
für Philosophie interessierten Kreisen macht, liegt eben in dieser mit
der ganzen Schwerkraft einer achtunggebietenden Persönlichkeit
vorgetragenen Tendenz. Positivismus, Psychologismus und Historismus nennt
Schmidt die eigentlichen Götzen unserer Zeit, und der Glaube an sie

dünkt ihn Aberglaube. „Nicht Gesetze und Prinzipien, sondern schwankende

Induktionen, und nicht das Wesen, sondern das zufällig Gewordene
in den Tatsachen, das ist es, was heute zum Ausgangspunkt der Forschung
gemacht wird. So ist es auf allen Eeistesgebieten, seitdem man auch

bei uns unter der Diktatur des historischen und psychologischen
Positivismus philosophisch zu denken verlernt hat." Die Erkenntnis der vom
kantischen Kritizismus in ihrer Unzulänglichkeit beleuchteten, schwankenden

Natur der Empirie und der Induktion ist der Ausgangspunkt seiner
Rückkehr zur reinen Philosophie. „Alle empirischen Gesetze sind nicht
reine Induktionsschlüsse, sondern mit Hilfe eines deduktiven Verfahrens

740



proklamierte Verallgemeinerungen induktiv festgestellter Beobachtungen."
„Der Kardinalirrtum der geisteswissenschaftlichen Bestrebungen des
neunzehnten Jahrhunderts ist der Aberglaube, daß die empirische Psychologie
strenge Wissenschaft zu begründen vermöge." Die philosophische Funda-
mentierung, die Schmidt diesen Grundgedanken gibt, ist von bezwingender

Sicherheit und Klarheit. Der Idealismus, den er predigt, ist

nicht zu verwechseln mit der billigen, von Eefühlspostulaten bedingten
und durch keine tiefere Erkenntnis gefestigten Spekulation unphilosophischer

Köpfe. Die erste Forderung seines Idealismus lautet vielmehr:
vom psychologischen Positivismus über Kant zur Philosophie zurück und

auf dem kritischen Wege vorwärts! Das erste Hindernis, das sich ihm
in den Weg stellt, ist der Neukantianismus, dem er den ganzen Irrtum
des Positivismus aufzubürden sucht, und den er durch eine tiefer gehende

Interpretation der kantischen Grundgedanken zurückweist.
Die Prophezeiung Lamprechts, daß sich unser impressionistisches Zeitalter

zu einem philosophischen Klassizismus zurückfinden werde, beginnt
also Erfüllung zu werden.

Ich möchte deshalb mit dem Schmidtschen Buch ein anderes in
Parallele stellen, das zwar von einem viel leichteren und beweglicheren
Geist herrührt und auch in der Themastellung gänzlich verschieden ist,
aber in seiner ganzen geistigen Haltung doch in derselben philosophischen

Stimmung verankert ist, die das Schmidtsche Buch bedingte. Was bei

Schmidt laut und mit oft pastoralem Pathos ausgesprochen wird, klingt
in Richard Hamanns „Der Impressionismus in Leben und Kunst"
(Köln, Dumont-Schaubergsche Buchhandlung, 1907) nur als Unterton
mit. Dieser Hamannsche Epilog auf den Impressionismus bildet die

gegebene Ergänzung zu den von Schmidt ausgesprochenen Zukunfts-
sorderungen. Mit dem gleichen Programm in der Tasche und schon

ganz dem Empfindungsleben der Zukunft hingegeben, gibt Hamann
schnell noch einmal eine kalte aber glänzende Abrechnung mit dem

Impressionismus, gleichsam schon aus der Vogelperspektive herab. Alan
braucht nur Motto und Schlußwort dieser kulturpsychologischen Analyse

zu lesen, um zu ahnen, daß uns der Versasser keine liebevolle

Interpretation des Impressionismus beschert, wie sie etwa Karl Scheffler in
seinem feinen, tiefgrabenden Liebermannbuch gegeben hat, sondern

vielmehr eine mitleidlose Vivisektion dieser kulturellen Übergangsepoche.

Das Motto ist Wilhelm Diltheys schönem Lessingaufsatz entnommen:

„Und wer weiß, ob wir nicht aus der Eefühlsproblematik Rousseaus,

Goethes und der Romantik, der alten wie der neuesten, zu einer
männlicheren, härteren und verstandeshelleren Art, über Arbeit, Pflicht, Liebe,
Ehe, Religion und Staat zu denken, fortschreiten werden, fortschreiten
müssen." Das Schlußwort lautet: „Die Impressionisten unserer Zeit

741



sahen auf Goethe als ihren Herrn, ihren Meister. Auch für die Sehnsucht

der kommenden Zeit sind bereits Stimmen laut geworden. Sie
klangen, wenn wir recht gehört haben, wie ,mehr Hegel'."

Von dem Incencle quvä aciorasti ist Hamann weit entfernt. Mit
reichem, vielseitigem Wissen und erstaunlicher Velesenheit gibt er kalt
und leidenschaftslos eine scharfe, treffende Analyse der Modernität in
all ihren Erscheinungsformen. Nur wenn er auf die neuen Ziele deutet,
erwärmt sich seine Sprache. Wem um kulturelle Selbsterkenntnis zu tun
ist, dem sei dieses, den bekannten Lamprechtschen Ergänzungsband
fortführende, geistreiche Buch dringend empfohlen.

Es ist bezeichnend, wie Hamann vor den vielverpönten Worten
Rationalismus und System keine Scheu mehr trägt. Man fühlt, der
Glaube an die alleinseligmachende Macht der Empirie und der Induktion
ist auch hier zerstört. Und es ist nur eine folgerichtige Erscheinung, daß

Hamann über die Kulturpsychologie, wie sie heute mit mehr oder
weniger Glück alle Welt treibt, hinaus zu einer neuen Disziplin, der

Kultursystematik zustrebt.
Statt uns zu lächelnder Abwehr zu zwingen, macht uns die

Sicherheit dieses Kommenden nachdenklich und wir ahnen, daß aus ihm
eine neue und schon festkonstituierte Zeitstimmung spricht, die nicht mehr
mit einem Lächeln abgetan werden kann, weil sie schon jenseits persönlichen

Empfindens steht und sich auf eine unsichtbare Gemeinde stützt,
die sich ihres Dranges wie einer Pflicht bewußt ist.

Der Impressionismus war groß, weil er eine Religion der

Ungläubigen war. Es scheint, daß ein neuer Glaube vor der Türe steht,
der diesem Mystizismus des Negativen allen Ankergrund entzieht. Als
Symptome dieser neuen Gläubigkeit, dieser kommenden Religion des

Gedankens glaubte ich auf die genannten literarischen Neuerscheinungen
hinweisen zu müssen.

742


	Moderne Idealisten

