
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 6

Artikel: Das Grundproblem der dramatischen Technik

Autor: Falke, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Grundproblem der dramatischen Technik.
Von Konrad Falke (Zürich).

das Ziel einer Kunst darin besteht, das zu er-

^ reichen, wozu sie ihrem innersten Wesen nach berufen

M ^ à. D
so besteht die Technik einer Kunst in nichts an-ìî derem als der Kenntnis und Handhabung derjenigen

Gesetze, deren Befolgung den direktesten Weg zu jenem
z Ziele darstellt.

Das scheint eine Binsenwahrheit zu sein; allein der greuliche
Wirrwarr in unserer „Moderne" beweist im Gegenteil, daß es eine gänzlich

in Vergessenheit geratene Wahrheit ist. Schon die notwendigste Einsicht

zur Bewertung eines Stückes hat die heutige Zeit, das heutige
Publikum so gut wie eingebüßt, die Einsicht nämlich, daß poetisch und

dramatisch zwei ganz verschiedene Dinge sind, die, weit davon
entfernt, Zwillingsbrüder zu sein, vielmehr nur in den seltensten Fällen
beisammen angetroffen werden. Durch die seit fünfzehn Jahren auf
dem deutschen Theater lastende Diktatur Eerhart Hauptmanns ist sogar
stillschweigend das Dogma aufgestellt worden: es gehört zur Feinheit
der Poesie, daß sie sich aller Bühneneffekte enthält, und daher verscherzt

ein dramatisch starkes Stück von vornherein seinen Anspruch auf
poetischen Wert.

Aber weiß man denn überhaupt noch, was dramatisch ist?
Sehen wir die Urteile nach, die in der Weltliteratur der unerbittlichste
aller Kritiker, die fortschreitende Entwicklung, gefällt hat, so zeigt es

sich, daß bloß poetische Motive auch durch den größten Dichter nicht
zu dauerndem dramatischen Leben erweckt werden konnten. Nur eine

verhältnismäßig geringe Anzahl dramatischer Werke ist uns überliefert,
die auch heute noch spezifisch dramatisch wirken, und selbst bei

ihnen bedarf es, damit diese Wirkung eintrete, des historischen Verständnisses,

eines mehr oder weniger großen Entgegenkommens. Das rührt
daher, daß die Frage „Was ist dramatisch?" nicht nur von den

verschiedenen Dichtern, sondern auch von den verschiedenen Zeitaltern
verschieden beantwortet wird, und daß somit selbst die dramatischen M eist er-
werke immer nur annähernde Lösungen eines irrationalen Problems
darstellen. Aber gleichwohl sind es Lösungen, und an sie wird man
sich halten müssen, wenn man über das Problem selbst einigermaßen
ins klare kommen will.

1ö2



Das letzte, aus dem innersten Wesen herauswachsende Ziel einer
Kunst wird am besten erkannt, wenn wir uns fragen, worin sie sich

von den andern Künsten unterscheidet. Nun ist der dramatischen
Kunst vor allem das eigentümlich: sie reproduziert das Leben nicht
nur für einen oder einzelne Sinne oder gar nur für die Phantasie (wie die

Musik, die bildenden Künste, die übrigen Dichtungsarten), sondern sie stellt
in die gewöhnliche Wirklichkeit eine zweite Wirklichkeit hinein, die

zwar vor dem Forum des Verstandes nur einen Scheinwert hat, sich

aber unserm gesamten Auffassungsvermögen ebenso sinnlich greifbar
darstellt, wie das Leben selbst. Weil somit ihr großes und
einziges Thema das Leben ist, so hat sie vor allem das Wesentliche
des Lebens zum Ausdruck zu bringen — das Wesentliche des Lebens
aber ist die Energie!

Die Hauptforderung des Dramas an einen Stoff ist, daß gewollt
werde; was das Leben ist, soll auch das Drama sein: eine Symphonie

von harmonierenden und disharmonierenden Willen. Das
menschliche Wollen, das so im Drama zum Ausdruck kommt, kann auf
drei verschiedene Arten betrachtet werden: nach seiner Form, indem
wir an Diktion und Situation mit der Frage „Wie?" herantreten
(das entscheidet über seinen poetischen Wert); nach seinem Inhalt,
auf den die Frage „Was?" geht (das beleuchtet den ethischen Wert);
nach seiner Stärke, mit der Frage „Wie sehr?" (dramatischer
Wert). Wir beschäftigen uns im folgenden lediglich mit der letzten
Frage.

Das Drama ist das adäquateste Abbild des Lebens. Aber es ist
deshalb noch lange nicht eine mechanische Reproduktion, und
selbst unsere krassesten Naturalisten, die sich eine solche zum Ziele setzten,

haben in ihm die Welt schließlich nur so gemalt, wie ihre Köpfe sie

auffaßten. Und das ist das Wesentliche: auch das Drama, das die

Prätension erhebt, die objektivste Kunstgattung zu sein, ist bewußt oder

unbewußt der Ausdruck der Weltanschauung seines Dichters.

Die Kardinalfrage jeder Weltanschauung betrifft die Stellung des

Individuums zum Universum, die Entscheidung, ob der menschliche Wille
frei oder unfrei sei. Diese Entscheidung muß für eine Kunstgattung,
die nicht nur der Ausdruck der von ihr gefärbten Weltanschauung ist,
sondern deren innerstes Wesen selbst im Wollen beruht, von
fundamentaler Bedeutung sein. Wenn daher das Drama als der künstliche
Körper bezeichnet werden darf, den sich der Geist einer Zeit baut, so

wird dieser Körper verschiedene Formen annehmen, je nachdem der
Geist sich die für sein eigenes Wesen bestimmende Frage beantwortet:
frei oder unfrei?

163



Es kommt hiebet nicht darauf an, daß diese Frage gelöst werde.
Hauptsache ist, daß der Mensch sich frei, bezw. unfrei glaubt. Denn
schon der bloße Glaube bedeutet, wo er bejaht, eine Förderung,
wo er verneint, eine Hemmung des Willens — des Willens, der, ob

„frei" oder „unfrei", auf alle Fälle vorhanden ist.

» *

Auf diesen beiden Momenten — Förderung und Hemmung des

Willens — beruht (um es gleich von vornherein festzustellen), die doppelte
Grundform der dramatischen Technik: die synthetische und die

analytische. Wird die Willensentfaltung gefördert und hat tatsächliche
Ereignisse zur Folge, die in ihrem Nacheinander den organischen Bau
des Dramas ausmachen: so ist die Form synthetisch' wird sie

dagegen gehemmt, durch Zustände und bereits festliegende Tatsachen, denen

gegenüber sich die Charaktereigenschaften der handelnden Personen als
etwas Gewordenes enthüllen: so ist die Form analytisch. In der

synthetischen Form ist der Charakter Anlaß zu Ereignissen, die vor
unsern Augen geschehen — in der analytischen Form waren in der

Vergangenheit liegende Ereignisse Anlaß zur Bildung des Charakters,
wie er sich in der Gegenwart offenbart.

Es ist selbstverständlich, daß diese Scheidung eine theoretische ist.
Es gibt kein rein synthetisch gebautes Drama; denn um Handlungen
zu verstehen, müssen wir auch die Charaktere verstehen, in denen sie

ihren Grund haben, und so ist zum mindesten die Exposition analytischer
Natur. Es gibt aber auch kein rein analytisches Drama; denn die

Darstellung eines Lebendigen ist eine fortwährende Synthese, und so ist
schon der bloße Verlauf eines Dramas synthetischer Natur. Jedes Drama
stellt demnach eine Mischung analytischer und synthetischer Elemente
dar, und wenn wir in der Folge kürzehalber von analytischen und
synthetischen Dramen sprechen, so sind damit Dramen gemeint, in denen

das analytische, bezw. synthetische Element vorwiegt.
Da die Kardinalfrage nach der Freiheit des Willens nicht von

heute auf morgen anders beantwortet wird, sondern in der einmal
gefallenen Entscheidung vielmehr Jahrhunderten ihren Charakter
aufprägt, so ist anzunehmen, daß auch die Grundform des Dramas parallel
mit den Kulturepochen und in ebendemselben großen Rhythmus wechselt.

Ein Blick auf die Weltliteratur lehrt, daß das in der Tat der Fall ist
und daß eine Zeit, die sich unfrei fühlt, ein analytisches, eine sich frei
wähnende, kraftvolle ein synthetisches Drama hat. Antike, Renaissance,
Moderne stellen in der Entwicklung eine erste Wellenlinie dar: Analyse,
Synthese, Analyse.

164



Die alten Griechen, die ihr ganzes Leben unter der Herrschaft der
Götter wußten, sahen in jedem Schicksal die Erfüllung und gleichzeitige
Offenbarung von etwas Vorherbestimmtem. So ist ihr Drama naturgemäß

ein analytisches, wie es in Sophokles' „König Oedipus" sein
typisches Schema gefunden hat. Alles liegt im Vergangenen und wird
erst durch die Leidenschaft des Helden zu seinem eigenen Schrecken ans
Licht heraufbeschworen. Da, nach zweitausend Jahren, nachdem Rabelais
mit seinem „bai8 ce que vouàs!" die aufwachende Menschheit in
einen wahren Freiheitsrausch geworfen — da kam Shakespeare!
Seine Menschen haben alle (den ganz „unzeitgemäßen" Hamlet
ausgenommen) einen frischen, fröhlichen Glauben an sich selbst, fügen
Tat an Tat, und so wird sein Drama ein synthetisches. Diese
Technik Shakespeares hat Schiller den Anforderungen seiner Zeit
angepaßt und gleichzeitig die Renaissance-Parole von der sinnlichen
Freiheit zum Begriff der sittlichen Freiheit vertieft. Aber schon bei
Schiller zeigt sich der wiederbeginnende Einfluß des deterministischanalytischen

Elementes (in „Maria Stuart" und in der „Braut von
Messina"!), das dann während des 19. Jahrhunderts, bei Friedrich
Hebbel und den Modernen immer mächtiger wird. Ibsens „Gespenster"
mit ihrer Vererbungstheorie sind seit Sophokles der schärfste Ausdruck
menschlichen Knechtschaftsgefühles — nur daß heute keine Götter, sondern
Universitätsprofessoren über uns thronen

^ H

Dieser historische überblick gibt uns das Material zur nähern
Betrachtung der beiden Grundformen des Dramas an die Hand.

Die dramatische Form überhaupt hat, im Gegensatz zur Lyrik
als dem subjektiven Gefühlsausdruck, mit der Epik das gemein, daß

ihre Aufgabe in der objektiven Darstellung beruht. Und zwar steht

von den beiden Formen des Dramas die synthetische mit ihrer
Aneinanderreihung von Ereignissen der Epik am nächsten. Während
aber der Erzähler bloß der reproduzierenden Phantasie die
Bausteine liefert, stellt der „synthetische" Dramatiker selbst gegenständlich

für die Sinne dar. Sein Verfahren ist noch mit dem des Epikers
verwandt, in der Wirkung dagegen steht ihm bereits die dramatische
Unmittelbarkeit zu Gebote. Innerhalb des Gebietes der objektiven
Dichtungsform bedeutet also das synthetische Drama den Übergang zum
spezifischen Drama, das, mit seiner Spannung vor der Explosion und
ihrem Effekt, erst durch die analytische Form gezeitigt wird.

Es unterliegt keinem Zweifel: die synthetische Form, die
schwächere von beiden, wirkt heute kaum mehr auf uns. „Shakespeare,
der größte Dramatiker!" ist ein Kathederaxiom, falsch wie alle Ka-

16S



thederaxiome und wert, daß endlich damit aufgeräumt werde. Gerade
bei Shakespeare, dieser höchsten dichterischen Potenz, die eine ganze
Welt aus sich gebar, zeigt sich, mit welcher Unerbittlichkeit der Wandel
im dramatischen Empfinden vor sich geht. Der „größte Dramatiker"
muß bekanntlich immer erst mehr oder weniger „eingerichtet" werden,
um auf uns eine spezifisch dramatische Wirkung hervorzubringen. Seine
Bühne wie sein Publikum waren so ganz anders als heute, daß die

ihren Ansprüchen angemessene Technik unsere nicht mehr sein kann.
Shakespeare führt die Handlung episch durch Jahre und Jahrzehnte
hindurch, greift überall mit untrüglichem Instinkt die für die Darstellung
fruchtbaren Momente heraus, sieht sich aber nicht selten zu Flickszenen
gezwungen, die dramatisch ebenso belanglos, wie für das Verständnis
des Zusammenhangs wünschenswert oder gar unerläßlich sind. (Die
Stürmer und Dränger haben aus dieser Nötigung als Nachahmer zu

ihrem eigenen Schaden ein Prinzip gemacht!) Daß aber ein Autor,
wie Shakespeare, Auftritte von größtem dramatischem Kaliber mit
federleichten Augenblicksbildchen abwechseln lassen darf, das setzt ein völlig
naives Publikum voraus. Da glaubt der Zuschauer, was er sieht,
und hilft sich über Unzulängliches leicht mit seiner Phantasie hinweg,
weil ihn das Was mehr fesselt als das Wie. Es bringt ihn sogar so

sehr in seinen Bann, daß er selbst die unzähligen Unterbrechungen
erträgt, wie er es auch ertragen müßte, wenn eines Tages das Leben
sich ihm nur ruck- und stückweise offenbaren wollte.

In dieser dramatischen Form sind alle einengenden Schranken
beseitigt. Die Einheiten des Ortes, der Zeit und teilweise selbst der

Handlung sprengt das im Episodischen üppig hervorsprießende Menschliche:
es wimmelt von Figuren, vom König bis zum Küchenjungen. „In
deiner Brust sind deines Schicksals Sterne!" heißt die Devise, die ein
jeder, bald auf hohe, bald auf niedrige Weise, durch die Unveränder-
lichkeit seines Charakters und das ihm konsequente Handeln bewährt.
Das ist aber gerade, was wir, die wir schwach geworden sind, nicht
mehr zu glauben vermögen; die Notwendigkeit, mit der ein Charakter
die ihm entsprechenden Handlungen aktiv ausführt, scheint uns nicht
so unverbrüchlich wie jene, mit der er den Folgen bereits feststehender

Ereignisse passiv unterliegt. Konsequenzen erleiden dünkt den

modernen Menschen wahrscheinlicher, als Konsequenzen schaffen.
Wir sind eben kein naives Publikum mehr. Wir kommen schwer

in die Illusion hinein und durch die geringste Störung wieder aus ihr
heraus. Durfte Shakespeare bei seinen Zuschauern auf ein, wenn auch

rohes, so doch gleichmäßiges Interesse rechnen, so gibt es für
uns nur zwei Möglichkeiten: wir bleiben gleichgültig, oder wir
werden gespannt. Damit wir aber gespannt werden, bedarf es einer

166



möglichst lange andauernden Illusion, und das bedingt wiederum
eine tunlichste Vermeidung des Szenenwechsels. Jede Szene muh, um
überhaupt zu wirken, ein Minimum von Gewicht haben und eine größte

Wirkung sichert ihr nur ein großes, weitausholendes Crescendo. Ja,
jetzt wollen wir mit derselben grauenhaft sichern Unaufhaltsamkeit, mit
der bei Shakespeare eine Szene sich abspielte, ein ganzes Stück
vorüberziehen sehen. Wir möchten nicht mehr bloß voraus vermuten,
wie in der mannigfaltigen Welt des synthetischen Dramas, sondern klar
vorauswissen oder doch dunkel bezwungen vorausahnen. Und wir
wünschen, daß das Erkannte, Erahnte auf dem direktesten Wege
eintreffe!

Damit langt man von selbst wieder bei der Einheit des Ortes an,
der sich, als eine weitere Verdichtung der Handlung, alsbald die Einheit

der Zeit beigesellt. Durch dieses Streben nach Konzentration wird
aber die Handlung schließlich ins Potentielle, bis in die Seelen
der Menschen hinein zurückgedrängt. Die kleine Kraft des Schwachen

ist aufs höchste gespannt, wo der Starke einst jauchzend den Ueberfluß
seines Lebens vergeben — sie ist gespannt nicht durch eigene Überfülle,
sondern durch den Druck, der in hemmenden Vorstellungen (sowohl
wissenschaftlicher als sittlicher Natur) auf ihr lastet! Dieser Entwicklung
von üppiger Ungebundenheit zu strengster Konzentration in der Form
geht inhaltlich ein Übergang vom Gefühl der Freiheit und Macht
zum Gefühl der Knechtschaft und Entsagung parallel. Das ist der Weg
von der Volksbühne zum Kunsttheater, von Shakespeare zu Racine und

von Schiller zu Ibsen — vom synthetischen zum analytischen Drama.
Das analytische Drama ist, im Gegensatz zum synthetischen, das

vorwiegend dem englischen und spanischen Theater der Renaissance
angehört, für die Antike wie für die Moderne charakteristisch. Auf dem

Wege der Tradition — bei den Franzosen, bei Goethe („Jphigenie" und
„Tasso"), in Italien bei Alfieri — hat sich die antike Form bis in
unsere Tage hinein erhalten, wo selbständig eine verwandte
moderne Form entstand. Aber man vergleiche Sophokles mit Ibsen, um
sich sofort des großen Unterschiedes bewußt zu werden: einst waren
himmlische Phantasiegestalten Walter des Schicksals, heute sind es
lichtscheue Gespenster, Wahnvorstellungen, die sich in unsere innersten
Gedanken einnisten. Dort kämpft Oedipus mit blindem Ungestüm gegen
das über ihn kommende Geschick, weil er das, was ihn vernichten wird,
nicht glauben will — hier sehen wir den unglücklichen Oswald wie
ein zur Schlachtbank getriebenes Opfer, das weiß, was seiner wartet,
stumpf vor sich hinstarren! Das ist es: bei Sophokles gibt der Held
durch eigene Aktion ein Gegengewicht gegen das furchtbar Lastende des

Verhängnisses, während bei Ibsen alles mit gebrochenem Willen lahmt

167



und welkt. In der „Antike" geht der Mensch unter einer höheren Macht,
gegen die er aber doch immer noch ankämpfen kann, zugrunde, in der

„Moderne" an der eigenen Schwäche, die ihm einen Kampf
überhaupt nicht mehr erlaubt. Die persönliche Kraft des antiken Helden

ist es, was ihn in der ästhetischen Wirkung mit den Shakespeare'schen

Gestalten (bei aller Verschiedenheit der Technik) ebenso verwandt, als
von denjenigen unseres modernen Theaters entfernt zeigt.

5 ».

Aus diesen Überlegungen geht zur Genüge hervor, daß die beiden

Grundformen des Dramas ebenso verschieden sind wie die Weltanschauung,
der sie entspringen.

Die analytische Form staut die Handlung und erzeugt so die

Spannung: es ist das ängstliche Gefühl, mit dem wir einem
treffsichern Schützen während des Zielens zusehen; bei der synthetischen Technik

dagegen setzt sich andauernd, wie aus einem unerschöpflichen Vorne,
Energie in Tat um: Pfeil auf Pfeil versendet der Schütze und es

erfreut uns, ihm über die Schulter zu schauen und die Treffer zu zählen.
Die dramatische Analyse tut sich vor uns auf wie eine Knospe, während
die dramatische Synthese den Baum des Lebens in üppige Zweige
ausbrechen läßt. Bei der analytischen Form kann die Spannung, wie
gerade das moderne Drama zeigt, leicht zur erstickenden Schwüle
werden und die Grenzen des Künstlerischen überschreiten; die nicht nur
von psychischer, sondern auch von physischer Aktion erfüllte Synthese
dagegen ersetzt, was ihr an Spannung abgeht, durch das Gefühl der Freiheit

und Selbstbestimmung, das sie in uns erweckt.

Zwischen den beiden Formen besteht also eine Gegensätzlichkeit.
Die analytische Form mit ihrer starken Spannung ist für den
Dramatiker die günstigere, wogegen die synthetische dem Dichter weit
mehr Spielraum läßt. Dramatische Spannung, als die
Vorahnung unvermeidlich hereinbrechender Ereignisse, bringt uns in seelische

Knechtschaft; dramatische Aktion, aus der die Ereignisse spontan
hervorsprießen, vermittelt sympathetisch die Empfindung der Freiheit
— diese beiden Momente stehen in reziprokem Verhältnis
zueinander.

N --5

Es wurde bereits gesagt, daß auf uns nur noch das analytische
Drama, wie es bei Ibsen seine größte Vollendung gefunden, eigentlich
dramatisch wirkt. Indessen zeigt sich immer deutlicher, daß unser
modernes Drama uns nicht mehr befriedigt und vieles zu wünschen übrig
läßt. Sind wir auch schon durch Erziehung auf die wissenschaftliche
Betrachtung eingestellt, verlangt auch unsere abgestumpfte Phantasie eine

168



immer stärkere Illusion, dennoch wächst in uns wieder die Sehnsucht
nach etwas, was vor allem dem synthetischen Drama eigen war. Dieses
Etwas ist das überschäumende, in Vollkraft sich offenbarende Leben,
also das direkte Gegenteil der grauen, öden, naturalistischen Doktrin,
die bei aller Exaktheit, mit der sie die kleinsten Äußerungen des

Lebens nachbildete, doch das Leben selbst nicht in ihre Schöpfungen
einzufangen wußte. Aus diesem Gefühl heraus haben unsere jüngsten
Dramatiker instinktiv auf das altenglische Theater zurückgegriffen,
ohne sich jedoch, wie mir scheint, des Unterschiedes von Einst und Jetzt
recht bewußt geworden zu sein. Hofmannsthal hat im „Geretteten
Venedig" die synthetische Technik seines Vorbildes beibehalten und sich

schon damit den Theatererfolg verdorben, Beer-Hofmann im „Grafen von
Charolais" strebte zwar durch szenische Einheitlichkeit der Akte und ihre
strenge gegenseitige Architektonik die analytische Form an, kam aber
nicht über die innere Duplizität der Handlung hinweg und verstand es

ebensowenig, das Episodische dem zentralen dramatischen Interesse
einzufügen.

Dennoch liegen diese letzten Versuche in der Richtung, in der sich

eine ersprießliche Weiterentwicklung unseres Dramas vollziehen dürfte.
Zeigt auch ihr ganzer oder teilweiser Mißerfolg, daß wir von der
analytischen Form nicht abweichen dürfen, so verraten sie doch das beachtenswerte

Bestreben, diese Form mit synthetischen Elementen zu
sättigen und ihr so neue Lebenskraft zuzuführen. Es wurde im
Eingang darauf hingewiesen, daß auch das analytische Drama bei seiner

Entfaltung der Konsequenzen bereits feststehender Ereignisse synthetisch
vorgeht; das verlangt ja schon die Grundform aller Dichtung überhaupt,
die kein Nebeneinander aus der Vogelschau, sondern nur ein
Nacheinander im Verlauf der Handlung kennt. Der Dramatiker wird also
künftig sein Augenmerk auf einen Stoff zu richten haben, der eine als
Ergebnis langer Kraftanhäufung auftretende, plötzlich sich entladende

Katastrophe birgt: darin liegt die Spannung. Er muß aber gleichzeitig

darauf sehen, daß in der Katastrophe möglichst viel Lebens-
energie entfesselt wird und in den mannigfaltigsten Geschehnissen

in die Erscheinung sprüht: darin liegt für die handelnden Personen
wie für den Zuschauer das notwendige Gegengewicht der Befreiung.

Mit dieser formellen Weiterentwicklung wäre auch die Bahn für
eine ethische Erhebung wieder offen. Der Determinismus, diese

Eiftblüte der Kultur, hat uns so sehr betäubt und zu unwürdigen
Sklaven gemacht, als nur je die dumpfe Tyrannei der natürlichen
Bedürfnisse es tun konnte. Zieht erst wieder eine schöne sinnliche Freiheit

in die dramatische Kunst ein, so ist auch aufs neue der Weg
betreten, der zur sittlichen Freiheit führt. Die Menschheit hat ihn

169



schon einmal zurückgelegt, von Shakespeare zu Schiller, und uns bleibt
zu hoffen, daß er eine Windung höher am Berge der Läuterung wiederholt

werde. Der Naturalismus war dann eine heilsame Erfahrung: er
zeigte, daß das grelle Licht der vielgepriesenen Wissenschaft für alles
Gute, Edle, für alles Menschliche ebenso verderblich ist, wie die
schwärzeste Geistesnacht des Mittelalters!

Das künstliche Auge.

Äs war einmal einer, der ein künstliches Auge hatte. Das

A andere war ein gewöhnliches Auge, wie es jeder Mensch
^ besitzt.

Niemand begriff, warum der Mann Dinge sah,
die kein anderer sehen konnte, und warum er oft
behauptete, es sei gar nichts da, wenn es alle andern sahen.

Es kam aber daher, weil er einmal mit dem natürlichen Auge die

Dinge betrachtete und einmal mit dem künstlichen Auge. Öffnete er

nur dieses, so verzerrte sich ihm alles, was er sah, und wechselte Form
und Farbe.

„Maulwürfe!" höhnte er die Leute, die kopfschüttelnd behaupteten,
sie begriffen gar nicht, was er sehe. Oder er lachte sie aus.

„Sie bewundern wieder, was nicht da ist," sagte er achselzuckend.

Der Mann ging über Land. Es war noch ein anderer bei ihm,
ein Maler mit gewöhnlichen Augen. Der mit dem künstlichen Auge
hatte eine mitleidige Verachtung für ihn. Der Maler fühlte sie, und
es ward ihm unbehaglich.

„Ewig diese grünen Bäume", murrte der Mann, dessen künstliches
Auge noch schlief. „Es wird nachgerade langweilig! Grün! Solch
altmodische Farbe!" Da erwachte sein Auge.

„Donnerwetter! Sie sind ja gar nicht grün! Da ist ja alles Farbe,
Glut, Feuer! Fort mit den grünen Bäumen!"

Zögernd widersprach der Maler: „Sie sind doch aber grün!"

170


	Das Grundproblem der dramatischen Technik

