
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 1

Artikel: Zum Verständnis Nietzsches

Autor: Bernoulli, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Verständnis Nietzsches.

n der Kritik Nietzsches ist der Schweiz eine ganz
besondere Rolle zugefallen. Seine wuchtigsten Keulenschläge

richteten sich bekanntlich gegen das normale
Durchschnittsempfinden. Nun hängt es mit der

demokratischen Eesinnungstüchtigkeit, mit dem Bewußtsein

„ von der rechtlichen Ebenbürtigkeit aller Bürger eng
zusammen, daß schweizerische Schriftsteller, und zwar gerade solche, die

im übrigen für ihre Person den Argwohn demagogischer Marktschreierei
in keiner Weise herausfordern, Nietzsche für seine aristokratischen
Überheblichkeiten derb in seine Schranken gewiesen haben. Gottfried Keller
nannte die erste Unzeitgemäße ein „knäbisches Pamphlet" in „gar zu
monotonem Schimpfstil ohne alle positiven Leistungen und Oasen" und

urteilte: „Ich halte den Mann für einen Erz- und Kardinalphilister;
denn nur solche pflegen in der Jugend so mit den Hufen auszuschlagen
und sich für etwas anderes als Philister zu halten, gerade weil dieses

Wähnen etwas so Gewöhnliches ist." Dies bezog sich aus Nietzsches

Anfänge und bewährte sich in der Folge wahrlich nicht. Als sein Lebenswerk

sich seinem frühzeitigen Ende näherte, waren es schweizerische Lite-
raten, aus deren Feder Nietzsche selbst noch ein Äußerstes an Kritik seiner

Schriften zu Gesichte bekam. Einer unserer führenden Kritiker besprach

im September 1886 „Jenseits von Gut und Böse" unter dem Titel:
„Nietzsches gefährliches Buch". Er erinnerte an die schwarzen Warnungsflaggen,

mit denen die zur Sprengung des Eotthard bestimmten Dynamitvorräte

umsteckt werden mußten und bewunderte mit beißender Ironie
den Wagemut, mit dem Nietzsche alle anständigen Gefühle abzuschaffen
sich anschicke. Das Jahr darauf schrieb ein anderer bei uns und nicht

nur bei uns sonst anerkannter Beurteiler einen umfassenden,
überschauenden Essay über Nietzsches sämtliche bis dahin erschienene Schriften;
darin wurde z. V. Zarathustra vornehmlich als stilistischer Seiltanz, als
hohe Schule geistiger Akrobatik gewürdigt. Nietzsche und seine Freunde
hörten auch aus den Ablehnungen dieser Schweizer etwas wie ein indirektes,
unfreiwilliges Verständnis heraus und überdies hat Nietzsche, der
Demokratenfeind, aus Anlaß Vöcklins einmal äußern können, der deutschen

Kultur täte eine Verschweizerung not. Es mag mithin einer neuersprießenden

Zeitschrift für schweizerische Kultur gut anstehen, wenn sie gleich

zu Anfang sich um das Verständnis Nietzsches bemüht zeigt.

Über Nietzsche erkundigen kann man sich längst aus den zahlreichen
Bänden seiner Werke und Briefe, sowie aus den sich als Biographie

12



darbietenden umfänglichen Erinnerungen seiner Schwester an ihn. Wie
sehr indessen das fest abschließende Urteil über Nietzsche erst noch zu
prägen ist, beweist unter anderem ein Einblick in die kürzlich erschienenen,
ebenso interessanten als kompetenten Äußerungen der Brüder Ernst und
August Horneffer, die als ehemalige Mitarbeiter im Herausgeberstab
des Weimarer Nietzsche-Archivs in Sachen Nietzsche für sachverständig zu
gelten haben. Seinen Doppelessay „Nietzsche als Moralist und Schriftsteller"

(Jena, 1906) leitet August Horneffer mit den Worten ein:
„Man hat eingesehen, daß Nietzsche nicht so leicht zu beurteilen ist, wie
es anfangs schien. Wirkliche Untersuchungen sind nötig, um über die

vieldeutige Erscheinung ins Klare zu kommen und die Tragweite von
Nietzsches Gedanken ermessen zu können; ...wir müssen suchen, Nietzsche

wirklich und ganz kennen zu lernen." Schon der Titel auf der Broschüre
August Horneffers bedeutet ein Verdienst; er unterscheidet deutlich den

inhaltlichen und den formalen Bestandteil am Begriff „Nietzsche" und

zwar unter dem unterstreichenden Vortritt des inhaltlichen. Nietzsche

in allererster Linie als Moralisten aufzurufen, ist für seine richtige
Einschätzung entscheidend — und um so gebotener, als das öffentliche
Pauschalurteil Nietzsche gerade als den Zertrllmmerer der Moral an
den Pranger stellt oder dann, wo es ihn nicht verdammt, sondern schätzt

und in den Himmel hebt, das Gedankliche an Nietzsches Werk in den

Hintergrund treten läßt, aber ihn dafür als virtuosen Handhaber des

Deutschen, als unerreichten Sprachmusiker feiert. Daß man es bei Nietzsche

mit einem ursprünglichen und begnadeten Künstler zu tun habe, wird
bei den verschiedenst gearteten Lesern der einmütige Eindruck einer
Lektüre etwa des „Nachtliedes" im Zarathustra oder der „Siebenten
Einsamkeit" sein; jedoch wird die nähere Beschäftigung mit Nietzsches

poetischer Anlage jeden Unbefangenen der sicheren Erkenntnis zuführen,
auf was für sehr enge Grenzen sein Künstlertum sich angewiesen sah. Seine
Gestaltungskraft, das untrüglichste Merkzeichen wirklicher Produktivität,
bewährte sich, seine von ihm immerhin gelinde ernst genommenen
Tonschöpfungen sowieso ungerechnet, auch auf seinem eigensten Gebiete, dem
der Eedankenlyrik, nur unter streng bedingten Voraussetzungen. Hingegen
ist ein gutes Teil seiner Ausdrucksfähigkeit der unmittelbare Erguß seiner
nach außen drängenden Eefühlsinbrunst, die in dieser ihrer Eigenschaft
als Rhetorik besser nicht artistisch zu rubrizieren ist, sondern eben auch

ihrer Form nach als pathetisch mitgeteilter Inhalt eingereiht wird.
August Horneffer unterscheidet sehr glücklich von Nietzsche dem Moralisten
den Moralprediger Nietzsche. Dessen zu äußerstem Raffinement
ausgefranste Wohl- und Vielredenheit ist nicht so sehr, wie er es wohl haben

wollte, auf Bluts- und Wahlverwandtschaft mit antideutschem (polnischem
und französischem) Kunstgeschmack zurückzuführen, als vielmehr auf

13



Nietzsches hochgradig erbliche pastorale Belastung; stammte er doch, soweit
man seine Herkunft verfolgen kann, von Vater und Mutter so sehr aus
lauter evangelischen Pfarrhäusern, daß diese, eins neben das andere
gebaut, allein schon ein stattliches Dorf zusammen hätten ausmachen müssen.

So läuft denn jede Bemühung um eine gerechte Einwertung Nietzsches

darauf hinaus, festzustellen, inwiefern seiner Gedankenarbeit Gewicht
beizumessen sei. Dies abzuwägen, ist bei der schließlich uferlos
zerfließenden Subjektivität Nietzsches besonders schwierig. Man kann daher,
da man bei jeder Nietzscheerklärung doch zur Hypothese greifen muß,
über die durchdachte und tiefgründige Auffassung keineswegs hinweggehen,

die Ernst Horneffer in seinem Vortrag „Nietzsche und die
Staatsphilosophen als Erzieher" vertritt („Das klassische Ideal", Leipzig, 1906).
Danach wäre Nietzsche allerdings ein Wendepunkt in der Entwicklung
der Menschheit, etwa der fortgesetzte Luther, der umgekehrte Kant. Der
kategorische Imperativ muß sich verwandeln in den freien Wert.
Wir müssen uns nicht nur selber an den höchsten Wert binden, wie
Kant es wollte, sondern wir müssen auch erst selbst den höchsten Wert
bestimmen, an den wir uns binden wollen. Wenn der Mensch das Gute,
das Ideal sich selber wählt, so wird er es auch von ganzem Herzen lieben,
die selbstgewählten Pflichten auch frei und freudig mit jedem Atemzug
erfüllen. Wir wollen nicht die Schergen der Tugend sein, sondern deren

freie Künstler. „Du kannst, denn du sollst!" so hieß es einst mit rauher
Stimme. „Du wirst, denn du willst!" so tönt es jetzt mit freudigem
Klänge. Immer wird Nietzsche mit Luther und Kant zusammen als der

dritte große Eewissensbefreier zu nennen sein. Man darf sich durch
Nietzsches tiefen Haß auf beide Männer nicht beirren lassen. In Stunden
der Selbstbesinnung war er sich dieser seiner Verwandtschaft auch bewußt.
Ohne Zweifel, er war ihres Geistes. Dieselbe sittlich ernste Leidenschaft,
derselbe glühende Freiheitsdrang. So ward Europa frei. Fürchten wir
den freien Wert nicht! Die Menschheit war bisher in all ihrem Reichtum
arm. „Unerschöpft und unentdeckt ist noch immer Mensch und Menschenerde."

Ob das Ideal, das Nietzsche aufstellt, ein mögliches, berechtigtes,
heilsames Ideal ist, ist eine andere Frage. Dies Ideal mag mangelhaft,
einseitig, gewaltsam sein. Man bedenke, daß es ein erster Versuch ist.

Nicht wie Nietzsche wertet ist das Entscheidende, sondern daß er wertet.
Nietzsche ist ein Eroberer, Abenteurer, ein Columbus des Geistes. Er
kennt keine Grenzen. Er hat sich nicht im Zaume. Wir müssen Nietzsche

viel nachsehen. Er weiß es selbst, daß er der Nachsicht bedarf, gesteht

er doch freimütig: „Töricht ist mein Glück und Törichtes wird es reden,

zu jung noch ist es, so habt Geduld mit ihm."
Aus solchen Erwägungen allein kann das rechte Verständnis für

Nietzsche erwachsen. Wenn er uns nicht eine ungeheure Hoffnung be-

14



deutet, wenn wir vielmehr von irgendwo sonst her satt sind, so lohnt
es sich schon gar nicht, über ihn zu reden. Wer nicht nach den ersten
Seiten einen Gewinn für sich wittert, der lasse ihn ungelesen. Nietzsche

vollbringt — wenn er's vollbringt — ein Titanenwerk; nämlich er
setzt Gott ab, weil er sagt, wo noch ein^Eott geliebt wird, da werden
die Menschen um eine Liebe verkürzt, die von rechtswegen ihnen gehört,
und schafft den Himmel ab, weil er sagt, der Himmel verdünnt und
verwässert die Erde, und wir Menschen, die Erdenkinder, haben ein
Anrecht auf den ungebrochenen, kraftgesättigten, hundertprozentigen
Mutterboden. Nun ist aber das Seltsame: an dieses Titanenwerk legt
ein Mann die Hände, der, je näher man ihn ansieht, zunehmende
Bedenken erregt, ob es nicht eine tadelnswerte Vermessenheit von ihm sei,

sich diesen Schöpferberuf anzumaßen. Wer ehrlich Nietzsche sich als
Menschen auf seinen Charakter und seine Körper- und Geistesbeschaffenheit

ansieht, der muß sich gestehen: er ist schwach gewesen und ist krank

geworden. Und das soll unser Führer werden zur Kraft und unser
Lehrer zur Gesundheit! In diesem mißtrauensvollen Erstaunen ruht der

Angelpunkt für das offene Tor unseres Verständnisses für Nietzsche.

Man hat ihn zum Schlagwort geprägt, man hat ihn zu dem

Modepropheten ausgeschrien, man hat ihm vorzeitig Altäre und einen Tempel
errichtet; aber mit allem Weihrauch und allen Kultusgeberden hat
man ihn noch lange nicht verstanden. Es muß auffallen, wie gerade
die vermeintlichen Hüter seines Ruhmes ängstlich darauf bedacht sind,
seine Allzu-Menschlichkeiten zu vertuschen und womöglich sogar seine

Krankheit und seinen Wahnsinn zu leugnen. Es mag aus einem

natürlichen Gefühl begreiflich erscheinen, ist aber das Gegenteil vom
Gehorsam gegen Zarathustra. Zarathustra hat die Größe besessen, von
seinen Freunden nicht Glauben zu fordern, sondern Mißtrauen; Nietzsche

besaß die Größe nicht ganz, dem aus sich heraus gestellten Vorbilde sich

selbst nachzuformen. Ein klaffender Riß geht durch sein Werk; der Laut,
den es wirklich von sich gibt, ist der Ton der in Scherben zerspringenden

Urne. Dennoch will er nicht anders genommen sein, als er war;
es hieße unwürdig gegen ihn handeln und wäre ein grobes Unrecht,
hinterher nun fälschlich an ihm herumzuidealisieren. Nietzsche
verstehen heißt Verständnis haben für seine Schwächen. Das
ist auch weit schwerer, als für ihn mit geblähten Backen in die Posaune
stoßen. „Verirdenung", nicht Verhimmelung ist das Geheimnis Zara-
thustras.

Es wird Nietzsche zum Heile ausschlagen, daß wir seine Schwächen

aufdecken: sind es doch unsere Schwächen! Etwas universal
Stellvertretendes haftet diesem Manne an. Vorab das Heer von Krankheiten
des Willens. In alledem erkennen wir uns selbst. Darin aber geht

15



er uns vorauf, daß er trotzdem einen Überschuß an Kraft besaß. Bei
allem Inbegriff der Dekadenz, als den er sich selber vorkam, wußte er
doch ganz genau: ich bin ein Anfang, ein Erstling derer, die da leben.
So tief er sich auch hatte niederziehen lassen, immer vermochte er kraft
einer wunderbaren, ihm ausgezeichnet eigenen Reaktionsenergie, selber
sich wieder hoch zu stampfen. Hat er sich auch überfordert, wollte er
über sich selber hinaus und blieb dabei in sich selber stecken, so blies
jedenfalls ein unaussprechlicher Ernst seinem Willen die Segel auf. Wieviel

schlug ihm fehl — aber was er auch verfehlte, immer hat er mit
seiner Person den Schaden gedeckt. Und als es zur Katastrophe kam,

hat er noch mehr als mit seinem Blute —, er hat mit seinem Verstände
bezahlt! So undankbar ist die Menschheit nicht, ihm das zu vergessen.
Tun wir heute unsere kritische Pflicht und legen sein Bild frei und
schlackenrein, so wird schon morgen Nietzsche unter den Gesegneten thronen,
von denen die Menschheit ein neues Glück empfing. Wenn wir nämlich

nicht davor zurückscheuen, seine Schäden von ihm wegzunehmen, so

enthüllen wir am Ende unter diesen Decken eben doch die Stümpfe
seiner Kraft und die Strünke seiner Gesundheit.

Einen paradoxen Hinweis zum Schluß, um es ganz deutlich zu
machen, wie das Heroische an Nietzsche zu begreifen sei. — Vor kurzem
hat Thomas Mann den denkwürdigen Kontrast zwischen dem Magnifies
und dem Prior von San Marco in einer schönen Dichtung dargestellt;
der Renaissance hat ihr Verchristlicher das Grab gegraben. Wie steht

heute dieselbe Unerbittlichkeit und maßlose Strenge einem Eiferer des

Antichristlichen an! Ist Nietzsche nicht ein entgegengesetzter Streitmönch?
Passen auf ihn nicht die tiefen Worte des Dialogs:

— Du bist kein Held. Du bist nur stark. Und du langweilst mich. —

— Nur stark? Nur stark? Ist denn wer stark ist, kein Held? —
— Nein. Sondern wer schwach ist, aber so glühenden Geistes, daß

er sich dennoch den Kranz gewinnt, — der ist ein Held.

Arlesheim. Carl Albr. Bernoulli.

16


	Zum Verständnis Nietzsches

