
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 17

Artikel: Kunstgenuss

Autor: Falke, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunstgenuß.
Von Konrad Falke (Zürich).

„Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan."
Eoethe, Faust.

I.

die Neuzeit vom Mittelalter am schärfsten unter-
> M scheidet, ist die Tendenz zu einer monistischen Welt¬

anschauung. Dem Individuum die Selbstverständlich-
keit des Daseins, die es im Altertum als schönstes

Patengeschenk der Natur besaß, wieder zurückzuerobern,
bildet ein Hauptproblem unserer Entwicklung. Aber an Stelle jenes
ruhigen, in Naivität sich äußernden Selbstgefühls, das uns auf ewig
verloren bleibt, können wir nur noch ein durch Kritik beruhigtes Selbst-

bewußtsein setzen.

Die Kirche hat den von genialen Geistern geflickten Riß immer
wieder erneuert; sie liebt zwei Welten, weil sie die eine davon gepachtet

hat. Die Freuden der Welt erklärt sie für des Teufels: sie sind in der

Zeit, mithin vergänglich, und wer sich lediglich an sie hängt, erschöpft

sich, fühlt sich in seiner Nichtigkeit „verdammt". Die Freuden des

Himmels dagegen dauern ewiglich: durch asketische Konzentration auf
unser „Inneres", wo keine Raumgrößen die Zeit kontrollieren, tritt im
Spiegel der Phantasie ein Selbstgenuß unseres Eefühlskerns ein, der

deshalb unerschöpflich, unendlich erscheint, weil er sich aus dem Auf und
Ab der sinnlichen Lebensbedürfnisse ausschaltet und in immerwährender
Sehnsucht das Glück nur träumt, es nie erlebt. Es gehört zu den

fundamentalsten Einsichten in das Wesen des Lebens, daß die von der
Kirche so scharf geschiedenen himmlischen und irdischen Freuden in keinem

Gegensatz zueinander stehen, daß vielmehr die himmlischen nur die
denkbar größte Steigerung der irdischen darstellen: in der Verzichtleistung

auf den sinnlichen Einzelgenuß mit seiner unvermeidlich
nachfolgenden Sättigung und Erschlaffung wird, durch ununterbrochene
Anhäufung von Genuß kr aft, der Gesamtgenuß unser selbst erkauft.

Es besteht demnach eine Alternative: entweder man genießt, und
dann verliert man im Genusse die Kraft zu genießen; oder man genießt
nicht, und es wird die Kraft zu genießen immer größer. Mit diesem

Wachsen der Genuß kr aft aber geht parallel ein Wachsen der Eenuß-

S52



Möglichkeit, und je mehr der aufgestapelten Lebensenergie die

Bestätigung in der sogenannten „materiellen" Welt, im Makrokosmos,
abgeschnitten wird, desto mehr wird sie Wirkungen in der „geistigen"
Welt, im „Ich" des Menschen, im Mikrokosmos anstreben. Das innere
Vorstellungsvermögen, die Phantasie, nimmt zwar seine Bausteine aus
der Erkenntniswelt; zu Traumgebäuden aufgeführt aber werden sie

durch überschüssige sinnliche Kraft, und ist das Walten dieser so sich

entladenden Energie stark genug, um sich in der materiellen Welt wenigstens

andeutungsweise zu dokumentieren, so entsteht ein Zwisch en -

reich zwischen der geistigen und materiellen Welt — das Reich der

Kunst!
II.

Da die Genesis der Kunst eine gewisse Askese voraussetzt —
worunter hier die Ursache jedes Kräftellberschusses verstanden sein mag —
so erklärt sich von selbst die historische Erscheinung, daß die Kunst überall
aus der Religion, zum mindesten aus einer religiösen Gesinnung,
hervorgegangen ist. Es erhellt aber auch, daß die Kunst die Synthese
des zwischen der Sinnenwelt und der Innenwelt bestehenden Gegensatzes

bildet und demnach gerade dann, wenn sie ihre Mission am meisten

erfüllt, den Vertretern der beiden Gegensätze ein Gegenstand teils
der Verachtung, teils des Hasses sein muß. Der Praktiker erblickt in
ihrer zeitlosen Welt etwas Unnützes, Lächerliches, der transzendent
gestimmte Gläubige eine gefährliche Konkurrentin.

In einem Riesenmaßstab wiederholt sich auch hier die uralte
Tragödie : das Kind wächst seinen Erzeugern über den Kopf, und die Mutter
wird eifersüchtig. Die Kunst wirft der Kirche vor, daß sie ihr, der doch

einmal Eebornen, die Freude an der Sinnenwelt verderbe; die Kirche
bezichtigt die Kunst immer und immer wieder, daß sie die Menschen zu
wandelbaren Freuden verlocke, indem sie sie ihnen im Bilde zeige. Der
derbe Vater Weltsinn dagegen belacht das Kind, daß es der Mutter
doch immer an der Schürze hange, wofür er von der Mutter das Scheltwort

einheimst, es gleiche ihm weit mehr, ja, viel zu viel.
Aus diesem Streite, der so bald nicht geschlichtet werden dürfte, rührt

eine Unterscheidung her, durch welche die Mutter bis zum heutigen
Tage der tiefern Erkenntnis ihres Kindes „Kunst" und seiner Seele, der

Schönheit, im Wege gestanden hat. Sie gab vor, daß diese Seele

eigentlich eine Doppelseele wäre: da sei einmal die böse sinnliche
Schönheit, die die Menschen verderbe und an der man sich nicht freuen
dürfe; nur wenn man dem Pfade der geistigen Schönheit folge, werde
man zuletzt in ihrem, der Mutter Schoß, eine Zuflucht finden. Diese
Doppelseelenlüge nistete sich auch auf den Kathedern ein, und es gibt

S53



sogar ein paar Heilige, die den Kunstgenuß geistig nennen, im Gegensatz

zu andern, unzweideutig „sinnlichen" Genüssen.

III.

Die Unterscheidung zwischen sinnlicher und geistiger Schönheit,
sinnlichem und geistigem Genusse, ist eine bloße Wortunterscheidung; besonders

was man unter „geistigem Genuß" zu verstehen hat, bedarf einer

Definition, soll die Bezeichnung auch einen faßbaren Begriff enthalten.
Anderseits denkt man sich im gewöhnlichen Sprachgebrauch beim „sinnlichen

Genusse" vor allem den Geschlechtsgenuß, der doch genau genommen
nicht im Genuß eines oder mehrerer „Sinne", sondern im Genuß des

ganzen Individuums als Vertreters seiner Gattung besteht. In dieser

Unterscheidung lebt der alte Dualismus fort; es wird zu den Hauptgaben

einer von monistischen Tendenzen erfüllten Weltanschauung
gehören, die beiden ererbten Brüche auf einen gemeinschaftlichen Nenner

zu bringen, die Einheit aufzusuchen, vor der sie keine Gegensätze mehr
bedeuten, sondern lediglich in gradueller Verschiedenheit sich abheben.

Diese Einheit ist der Sinnengenuß, Sinnengenuß im
weitesten Sinne. Genuß läßt sich überhaupt nur als Funktion der Sinne
auffassen; „Geist" ist eine Fiktion, ein T, mit dem wir nur bequem
rechnen, weil es sich konstant bleibt, nicht etwa, weil wir wissen, was
dahinter steckt. Demnach wird ein markanter Unterschied zwischen

„sinnlichem" und „geistigem" Genuß nicht zu leugnen sein: woraus es ankommt,
ist die Deutung.

Schopenhauer teilte die Welt in „Welt als Wille" und „Welt als
Vorstellung" ein. Wir setzen dafür Welt des Gefühls (Innenwelt)
und Welt der Eefllhlssymbole (Erkenntniswelt, ,,Außen"welt) ;

unter dem Willen verstehen wir lediglich die Beziehungen dieser beiden

Welten, wie sie im Verhältnis eines Subjekts zu einem Objekt überall
zutage treten. Kant, der die aprioristischen Faktoren in der Erkenntnis
nachwies, vergaß, daß die den Eefühlskern differenzierenden Sinne,
wo sie überhaupt da sind, immer auch generelle Gültigkeit haben; alle
Individuen derselben Gattung pflegen mit denselben Sinnen begabt zu

sein: sie sind das konstante Schema, in das sich das Gefühl aufteilt,
durch das es unmittelbar oder durch Eefühlssymbole affiziert wird.

IV.

Mit der Annahme einer Welt des Gefühls und einer Welt
der Eefühlssymbole zeigen sich die zwei Welten des Dualismus
überbrückt, indem beide Brüche auf den gemeinschaftlichen Nenner des

Gefühls gebracht worden sind, und damit ist für das tiefere Verständ-

S54



nis des Kunstgenusses eine ersprießliche Basis gewonnen. Ein Kunstwerk

lebt nicht im gewöhnlichen Sinne: es hat kein aktives Innenleben,

es birgt bloß potentiell das Gefühl, aus dem heraus sein Schöpfer
es geschaffen. Ein Kunstwerk ist aber auch kein Eefühlssymbol, aus
dem wie aus andern Erscheinungen aktiv ein Gefühl zu uns spräche

und uns anregte: es bedarf des Nachschaffens unserer Phantasie
an Hand der in ihm liegenden Andeutungen, damit sein potentielles
Gefühl in uns selber lebendig werde. Jeder Kunstgenuß ist daher durchaus

sinnlicher Genuß, aber ein sinnlicher Genuß von ganz besonderer Art.
Es gibt allerdings auch eine „geistige" Betrachtungsweise der

Kunstwerke. Sie wird auf den Universitäten gelehrt und besteht darin,
daß man die Unterschiede verschiedener Kunstwerke bemerkt, ihre
Abhängigkeit voneinander und ihre Entwicklung auseinander nachweist,
kurz, daß man sie historisch betrachtet. Diese Tätigkeit ist aber weder
ein Kunstgenuß, noch ein Genuß überhaupt und auf alle Fälle das
sicherste Mittel, sich von jedem tiefern Kunstverständnis zu entfernen.
Künstlerisches Genießen konzentriert sich immer nur auf ein einziges
Werk und auf das in ihm enthaltene Weltbild, das von einer schöpferischen

Persönlichkeit zeugt.

In die weiten Hallen einer Kunst, über der die Weihe der Religion
liegt, wollen wir eintreten. Tiefste seelische Sammlung, die sich von
der flüchtig verrauschenden Wirklichkeit abwandte, hat hier aus dem

Quell des Persönlichen eine S ch e i n Wirklichkeit geboren, die Bestand
hat. Das Seiende zerrinnt als Trug im Werden, das Nicht-Seiende
aber bleibt, über das wogende Meer des Lebens emporgehoben zu einer

Insel der Seligen.

V.

Aphrodite! Nackt, im weißen Marmor glänzend, stehst du einsam
in einer Halle, das Geschenk einer fernen Vergangenheit. Jahrhunderte
haben dich „schön" genannt und dabei eine süße Sehnsucht und zugleich
ein beruhigendes Verharren in dem einen ungeteilten Gefühl
empfunden

Ein Professor kommt mit seinen Studenten und erklärt ihnen, daß

man fünfzig Jahre, bevor dich ein Meister schuf das Haar anders
modelliert habe; deine Schönheit ist ihm gleichgültig. Ein Pfaffe
schleicht vorbei und wirft dir einen Blick des Hasses zu, weil kein
Gewand dich verhüllt; deine Schönheit reizt ihn. Dem einen bist du nur
Stein, dem andern nur Weib.

Auch mir bist du Weib; der Erundton alles Sinnengenusses ist
dem Manne das Ewig-Weibliche, wie dem Weibe das Ewig-Männliche.
Aber du bist mir noch, was du keinem der beiden warst: du bist mir

5SS



steinernes Weib. Würde ich dich beleben, wenn ein Gott mir den

ewigen Funken liehe?
Es gäbe keinen tiefern Schrecken für mich, als wenn plötzlich Blut

deine Wangen rötete, Worte von deinen Lippen fielen, Blicke deinen
Augen entstrahlten. O, dann müßte ich dich lieben, und ich würde
vergessen, dich zu schauen; statt unzähliger Träume, die dein Anblick
mir wachruft, hätt' ich dich, nur dich. Aus deinem Dämmer wärst du
in Licht und Schatten getreten, und nur zu bald würde mich der Schatten
dir entfremden.

Nein, kein Leben: bleibe, wie du bist! Dein Bild zeigt mir
einen Genuß, und das genügt mir, denn ich weiß, was auf jeden
Genuß folgt. Doch was beglückt mich denn, wenn ich selbst dem Willen
zum Genuß entsage? Ich genieße die Möglichkeit des Genusses.

Du bist eine einzige große Möglichkeit, nach der sich meine Phantasie

tausend Wirklichkeiten ausmalen kann. Mein Wunsch und dein
Gewähren bleiben vor dem Schicksal bewahrt, in gegenseitigem Begegnen
sich zu verbrennen. Sie ziehen ewig nebeneinander hin und grüßen
sich, wie ein Bruder die Schwester grüßt.

So kann ich dich schauen und schauen und zuletzt wohl ermüden;
aber diese Ermüdung ist keine Sättigung, in der sich das Empfinden
des Herzens umkehrt. Sobald ich gestärkt die Augen wieder aufschlage,
stehst du vor mir, mit neuen Wundern, die meine Sehnsucht zur
Deutung rufen. Und so dauert mein Glück ewig in der Ahnung,
die allein sich an deine Schulter schmiegt und mit großen Augen neben
deinen verschlossenen in unbegrenzte Weiten träumt: Aphrodite!

VI.

Lassen wir über die kleine Vision den Vorhang fallen! Offenbart
sich im Weibe Sinnengenuß und sinnlicher Kunstgenuß in der Konzentration

des dem männlichen Wesen als Persönlichkeit entsprechenden

Gegenpols, so findet sich nicht nur im Weibe als Individuum, sondern
im objektiven Substrat allen Kunstgenusses das Ewig-Weibliche.
Vermische dich mit ihm, „genieße" es, indem du aus der Scheinwelt der

Kunst in die Wirklichkeit trittst — und „des Genusses wandelbare
Freuden rächet schleunig der Begierde Flucht".

Ich stehe vor einem Gemälde, das eine Landschaft darstellt; eine

unsagbare Stimmung lebt in ihr und lockt mich in ihren Zauberkreis.
Setzen wir nun den Fall, diese Landschaft existierte wirklich irgendwo,
wir machten uns auf und besuchten sie: was dann? Würde nicht der

Genuß der wirklichen Landschaft in Anbetracht unserer rasch erschlaffenden
Aufnahmefähigkeit viel nüchterner sein, so daß wir den Bann einer realen

sss



Gegenwart, der wir uns nicht mit einer bloßen Bewegung des Kopfes
entziehen können, alsbald drückend empfinden oder gleichgültig ignorieren
müßten? Ja, haben wir das nicht schon unzählige Male erfahren, wenn
wir nach der Heimkehr von einer Reise in der Erinnerung verglichen, was
wir nach vorangegangener Lektüre und Bilderbetrachtung zu sehen

erwarteten und was wir dann wirklich sahen? Kommt es uns da

nicht oft wahrhaft überraschend zum Bewußtsein, daß wir einen
bestimmten Moment vorher ganz anders träumten, als wir ihn dann

erlebten, und daß gerade der Traum, weil in ihm die Phantasie
an nichts Reellem ihre Sättigung erfuhr, schöner und reicher war?
Oder nehmen wir ein Drama, dessen Vorführung uns ein stolz
gesteigertes Lebensgefühl erweckt und uns zu dem Wunsche verführt,
selber diesem Gewebe von Krastäußerungen einverleibt zu sein. Würden
wir dann ebendenselben Genuß haben? Würde nicht in der Aktion
unser Gesichtskreis sich durch die Sorge ums eigene Wohl dermaßen
verengen, daß wir zum klaren Bewußtsein der Sachlage, dem allein der

künstlerische Genuß entspringt, gar nicht mehr kämen? So könnten wir
noch viele Beispiele anführen uud würden immer dasselbe finden: wo
ein Kunstwerk sinnlichen Genuß verheißt, darf dieser Genuß doch

nicht eintreten, sofern das Kunstwerk Kunstwerk bleiben soll. Das
gilt selbst für jene Kunst, in der sinnlicher Genuß nicht bloß
angedeutet wird, sondern ihr natürliches Wesen ausmacht: für die Musik.
Denn wenn die Musik in vielen dumpfe Gefühle anregt, so genießen
doch nur die ein musikalisches Werk als Kunstwerk, die in seinen innern,
geradezu mathematisch geordneten Bau zu blicken und dem Töneschwall
durch Hineintragen des intellektuellen Momentes den Stempel des

Organischen aufzudrücken vermögen. Nicht sich dem bloßen sinnlichen
Genusse hinzugeben, sondern sich durch Melodie und Harmonie und ihre
polyphonische Verwachsung von sinnlichen Gefühlen sprechen zu lassen:
das ist der künstlerische Genuß der Musik.

Die Musik zeigt am klarsten, daß der künstlerische Genuß nie vom
objektiv Gegebenen ausgeht, sondern lediglich in seiner Bearbeitung
und Erfassung durch das Subjekt zustande kommt. Das Kunstwerk

ist das Medium, durch das der Intellekt den sinnlichen Untergrund

des Lebens in der bloßen Andeutung genießt, und durch eben

dieses Medium hält ihn unsere Persönlichkeit sich soweit fern, daß er
ihr die Sphäre klarer Erkenntnis nicht zu trüben vermag und doch

wieder nicht gänzlich ausgeschaltet und vermißt wird. Für diese intellektuelle

Betrachtung, in der erst ein Kunstwerk zum Kunstwerk wird, ist
also das Haupterfordernis eine gewisse Distanz: wie sie uns im Leben

fähig macht, die Dinge künstlerisch zu sehen, so verhütet sie auch, daß
wir ein Kunstwerk allzu irdisch-sinnlich deuten. Im Zauberspiegel der

557



Hexenküche zeigt sich Faust ein nacktes Weib von solcher Schönheit, daß
sie ihm der „Inbegriff von allen Himmeln" zu sein scheint; aber sobald

er, von Entzücken hingerissen, nach ihr begehrt, trübt sich sein Blick,
sein Erkennen. „Ach, wenn ich nicht auf dieser Stelle bleibe, wenn ich

es wage, nah zu gehn, kann ich sie nur als wie im Nebel sehn!"...
Es ist ein ästhetisches Grundgesetz: entweder wir leben unmittelbar im
Gefühl, das in seiner letzten Steigerung, dem sinnlichen Genuß, sich

selbst aufhebt, oder in der Betrachtung eines Eefühlssym-
boles, das sinnlichen Genuß nur als Möglichkeit verheißt.

VII.

Insofern also der Kunstgenuß sinnlich ist, drängt er zum
materiellen Genusse hin; insofern er Kunstgenuß ist, hält er sich von
ihm fern. Die beiden Pole, die sich in den beiden Geschlechtern
personifizieren, dürfen einander nie berühren; die Liebe eines Subjekts zu
einem Objekt darf in der Sphäre der Kunst nie zur letzten Konsequenz
der Vereinigung führen, weil sie in ihr ersterben würde. Es liegt im
Wesen aller sinnlichen Gefühle, daß sie in ewiger Wellenbewegung
steigen und fallen; es ist aber ebenso der Wunsch des Individuums,
das diese Gefühle hat, sie dauernd zu haben, um seiner eigenen
subjektiven persönlichen Konstanz eine adäquate objektive gegenüberzustellen:

diese Dauer eines Gefühls durch Entsagung seines

sinnlichen Auskostens zu erkaufen ist ein Akt resignierter
Besonnenheit, wie er nur dem Menschen eignet.

Dieser Akt läßt aus der Liebe zu einem Objekt sogleich die höhere
Liebe mit einem Objekt hervorsprießen: ich identifiziere mich mit
dem Objekt, indem ich statt durch sinnlichen Genuß die Schranke
durch intellektuelle Gleichsetzung aufhebe. Durch diese

Einfühlung addiere ich die Lebenskraft des Objekts meiner eigenen
Lebenskraft; ich fühle alle seine Besonderheiten in mir selber und vermag
anderseits mein Wesen ganz nach der Beschaffenheit des Objektes zu
formen und auszudehnen. Das ist das zweite, höhere Verhältnis der
beiden Pole zueinander: wie in der Natur auf dem Untergrund des

geschlechtlichen Zusammenlebens als Spezialfall der Kultur sich

zwischen Mann und Weib das geschwisterliche Nebeneinandersein
herausbildet, so analog auch in der Kunst.

Das ist auch der Punkt, wo nach der allgemeinen Meinung der

Kunstgenuß „geistig" wird. Aber er ist nichtsdestoweniger noch sinnlich;
nur handelt es sich hier nicht um verschiedenpoliges Gefühl, das sich im
Funken des Genusses ausgleicht und aufhebt, sondern um gleichartige
Empfindungselektrizität (um mich so auszudrücken), die sich zu immer

558



stärkerem Empfinden summiert. Jetzt zeigt sich das Sinnliche in die

Rolle harmoniebildender Akkorde, die Begleitung, herabgedrückt, der

Intellekt überwiegt und vermag die feinsten Melodien individueller
Unterschiede wahrzunehmen, und hier ist es, wo, als letztes Eindringen
in ein Kunstwerk, auch die Einsicht in seine Technik mit ihren
Geheimnissen beginnt.

VIII.

Technische Probleme als solche sind Verstandesprobleme; sie gehören

zum Handwerk und nicht mehr zum Genuß. Verfällt der Betrachter
auf Reflexionen, die in dieses Gebiet übergreifen, so will er gleichsam

hinter die Kulissen sehen und verliert dadurch die Vorderansicht und
den Blick aufs Ganze, zu dem allein das Ganze spricht. Nüchterne
Neugierde bildet zu dem bloß sinnlichen Genuß an einem Kunstwerke
das andere Extrem, das wie jenes nur deshalb erwähnt sei, um die

für die Würdigung alles Künstlerischen einzig in Betracht kommende

Zone unseres Seelenlebens bestimmter abzugrenzen.

Diese Grenze ist eine rein begriffliche; während des Kunstgenusses
wird unsere Seele immer bald nach diesem, bald nach jenem Extrem
hinneigen. Einzig in der Mitte der Skala, die von der Empfindung
des rein Materiellen, Inhaltlichen, zur Betrachtung des rein Formellen,
Technischen läuft, liegen die dem Kunstgenuß günstigen Momente, wo
sich die beiden Stämme unseres Wesens, Sinnlichkeit und Verstand, die

Wage halten. Dem Verlauf dieser subjektiv gültigen Skala vom
Materiellen zum Technischen entspricht objektiv, im Kunstwerk, eine

Austeilung des Inhaltes in die Form, und im Bewußtsein
hievon liegt die Quelle des feinsten Kunstgenusses.

Jede Kunst hat ihre Themen oder Motive, von denen jedem
ein gewisser Eefühlston eigen ist, der ihm auf alle Fälle, wie ein

Orgelpunkt, zugrunde liegen bleibt; z. B. in den bildenden Künsten
dem Motiv der Madonna. Die Art und Weise, in der dieses Motiv
behandelt wird, ändert nichts an ihm, wohl aber an seiner Wirkung,
und hierin, durch die Zaubermacht der Form, wird sein
Inhalt in einer Mannigfaltigkeit ausgestaltet, ebenso unerschöpflich
wie die des Lebens. Diese Ausgestaltung bedeutet jedesmal eine
individuelle Vertiefung, eine Schöpfung, zwar in bereits vorhandenem
Material, aber nach eigenem, eben im Formellen sich aussprechenden

Schöpfungsplane: die menschliche Gestalt z. V. bleibt sich in ihren Erund-
zügen immer gleich, wirkt aber je nach der Zeichnung, so oder anders

auf unser Gefühl, und diese verschiedene Wirkung erstreckt sich bis auf
die einzelnen Glieder, die einzelne Linie.

559



IX.

Wer den Inhalt eines Kunstwerkes nur in seinem „Inhalt" sieht,
der empfindet noch nicht künstlerisch; das tut erst der, der aus der Form
den Inhalt liest, dem die Form sozusagen den Inhalt des Inhalts
kündet. Dann erst empfindet er die schöpferische Macht, die in jedem
Künstler steckt und ihn eine zweite Welt in die Welt hineinstellen läßt:
in die Welt beständiger Enttäuschungen eine Welt des ewigen
Wunsches. Diesen Wunsch zu verstehen und nachzufühlen, ohne daß
wie sonst bei Wünschen Gefahr bestände, er möchte in der Erfüllung
unversehens seine süße sehnsüchtige Seele verHauchen — das macht das
Glück des genießenden Kunstfreundes aus.

Wenn auf diese Weise der Kunstfreund sein Herz an eine Möglichkeit

hängt, die nie Wirklichkeit werden wird, so berührt sich darin die

künstlerische mit der religiösen Ekstase. Die religiöse Ekstase verneint
die sinnliche Erscheinungswelt, zu der sie als höchste Verinnerlichung
des Empfindens den Gegenpol bildet' die künstlerische dagegen wird
innerhalb der Sinnenwelt möglich, indem sie sie im Abbild ins
Potentielle zurückdrängt. Kunst kann also etwas Ähnliches geben
wie die Religion, aber ohne den Preis, den diese als unerläßliche
Vorbedingung verlangt.

Das erklärt, warum Kunst und Religion nicht nur Zwillingsschwestern,

sondern auch Rivalinnen sind. Religion schließt die Kunst
in der ganzen Weite des Begriffs aus, weil sie ihr das Material, die

Erscheinungswelt, entzieht,' aus diesem Grunde ist auch die der
Erscheinungswelt allein nicht bedürftige Kunst, die Musik, die religiöse
Kunst par excellence. Die Kunst aber begreift das religiöse Moment
in sich, und hierauf ruht das tiefe Wort Goethes:

Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,

Hat auch Religion;
Wer jene beiden nicht besitzt,

Der habe Religion.

560


	Kunstgenuss

