
Zeitschrift: Berner Rundschau : Halbmonatsschrift für Dichtung, Theater, Musik
und bildende Kunst in der Schweiz

Herausgeber: Franz Otto Schmid

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 13

Artikel: Stimmen und Meinungen : nochmals die unnotwendigen dramatischen
Dichter

Autor: Wendner, Karl Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stimmen und Meinungen/'

U ^ V

Nochmals die unnotwendigen dramatischen Dichter.

Eine Antwort von Karl Georg Wendner.

u á Kessing hat die Formel für jede echte Kritik geprägt:
Ü ^ »Mit Bewunderung zweifeln und mit Zweifel be-
lî ^ wundern." Jede wahre Kritik enthält Positives' die

Zs höchste Ausgabe des Kritikers ist es, Prophet zu sein,
vielleicht sogar Lehrer des irrenden Künstlers. Wer nur

Negatives gibt, ist kein Kritiker. Und komisch nimmt es sich aus, wenn
jemand in einen Aschenhaufen schlägt, dessen Flammen vor zwanzig Jahren
die ganze Unkunst der Dahn, Ebers, Blumenthal und Lindau vernichteten,
der dann aber eingesunken war, nachdem er aus sich eine neue Kunst
geboren hatte. Schon im Jahre 1891 schrieb Hermann Bahr über die
„Überwindung des Naturalismus". Damals war der konsequente
Naturalismus überwunden und all die sogenannten naturalistischen Werke
von Hauptmanns „Webern" über den „Fuhrmann Henschel" bis zu
Charlotte Knoeckels „Kinder der Gasse" zeigen deutlicher und
deutlicher die natürliche Wendung zum Subjektivismus. 1891 war der
Naturalismus der Holz und Schlaf überwunden, und 1907 sollte es

notwendig sein, daß Herr Dr. Koelsch ihn noch kritisiert?
Mit tiefstem inneren Widerstreben schreibe ich diese Antwort. Aber

sie ist notwendig, um die Unstichhaltigkeit der Behauptungen des Herrn
Dr. Koelsch klarzulegen.

Was ist Naturalismus? Herr Dr. Koelsch übersetzt das Wort etwa
mit „Armeleutekunst", „Kunst des vierten Standes". Das ist falsch.
Naturalismus ist mit keinem Stoff irgendwie verbunden, naturalistische

* Unter diesem Titel führen wir eine neue Rubrik ein, in der schwebende
und im Vordergrund des Interesses stehende künstlerische Fragen durch den

Austausch der Meinungen und Ansichten zur Diskussion und zur Abklärung gebracht
werden sollen. Alle Einsendungen werden nur unter voller Verantwortlichkeit der
Verfasser abgedruckt, müssen jedoch nichtsdestoweniger in ruhiger, sachlicher Weise
abgefasst sein und dürfen keine persönliche Spitze enthalten.

Die Schriftleitung.

414



Kunst bedeutet eine bestimmte Technik, keinen bestimmten Stoff.
Zola, der Naturalist, schreibt in „ll'aeuvre" die Tragödie des Künstlers,
wie sie Goethe und Hebbel auch geschrieben haben. Die „Fabel" des

Stückes (im aristotelischen Sinne) ist nicht das Naturalistische, sondern
die Form ist es. Naturalismus ist „Impressionismus der Poesie".
Und wem würde es einfallen, dem Impressionismus andere Gegenstände
zuzuweisen als der Kunst Rembrandts? Aber man betrachte ein Porträt

von Rembrandt und etwa von Van Rysselberghe oder Toulouse-
Lautrec! Der Inhalt eines Kunstwerkes ist nichts, die Form ist
alles! Man vergleiche die Charakterzeichnung Eötzens von Goethe
und Florian Geyers von Hauptmann! Der Inhalt ist derselbe, aber
die Form ist anders geworden. Die Technik allein macht den Naturalismus

aus!

Auf den ersten vier Seiten seiner Abhandlung redet Herr Dr, Koelsch

von Kant, Goethe und dem Sturm und Drang. Er will das Epigonenhafte
des Naturalismus zeigen, indem er nachweist, daß schon der Sturm und

Drang realistische Stoffe behandelt hat. Wenn aber Herr l)r. Koelsch um
2000 Jahre weiter zurückgegangen wäre, hätte er gefunden, daß schon Euripides

Realist war, die Reaktion auf Äschylos und Sophokles. Deshalb
gerade steht er uns heute so nahe. Soweit wir die Literatur- und
Kunstgeschichte aller Völker zurückverfolgen, immer sehen wir, daß aus Zeiten
ausgearteter Idealität realistische Perioden folgten. Was sind die Lieder
Nithards von Riuwental oder der „Meier Helmbrecht" anderes als
solche realistische Reaktionen gegen die höfische Kunst? Und in der
Malerei denke man etwa an den neuen großartigen Realismus nach

dem Zusammenbruch der Kunst der Renaissance! Wir sehen es immer
wieder, daß die Kunst, die sich in zu ferne Höhen verloren hat, zur
Mutter Erde zurückkehren muß, die ihr neue Kraft gibt.

Der beste Beweis dafür, daß der Naturalismus dem Stoff nach

nichts Neues sein wollte und war, liegt ja darin, daß um 1850 die gewaltige

realistische Flut über Deutschland gebraust war, deren Hauptvertreter
Gottfried Keller, Friedrich Hebbel, Otto Ludwig waren. Und Hebbels
bedeutendstes Werk „Maria Magdalena" unterscheidet sich doch stofflich
durchaus nicht von den Werken der Naturalisten.

Man sieht, wie unnötig die Abhandlung des Herrn Dr. Koelsch über
den Sturm und Drang war, deren jede einzelne Behauptung ich für
unrichtig halte.

Er bezeichnet „Götz" und „Egmont" als soziale Dramen. Beide
aber sind historische Dramen, geschrieben unter dem Einfluß von
Shakespeares Historien. Und welche himmelweite Kluft trennt sie, vor
allem „Egmont",.von den „Räubern" und „Kabale und Liebe"!

415



Seine Auffassung des „Faust" ist durchaus unpoetisch. Er schlicht:
„Das irdische Leben bietet Faust nicht die erhoffte Erfüllung." Aber
der fünfte Akt des zweiten Teils des „Faust" ist eine Apotheose
der Wirklichkeit. Man hat viel über den „Faust" gestritten, aber
daran nie gezweifelt. Denn deutlicher kann es wohl gar nicht gesagt
werden als durch die Worte:

„Der Erdenkreis ist mir genug bekannt,
Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt,
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet.
Er stehe fest und sehe hier sich um!
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm!"

Wer Goethe kennt, der weiß, daß der Dichter, der in „Faust II"
wie in den „Wanderjahren" das altruistische Ideal mit solch gewaltiger
Lebensbejahung verband, alles von dieser Erde und dieser Sonne
erhoffte.

,Memento vivere" war Goethes Lebensmotto.

Und wenn jemand Goethe vorwerfen will, daß er nicht die dramatische

Kraft Shakespeares gehabt habe, so antworte ich ihm, daß niemand
ein Recht hat, hier zu wägen. Goethe ist Epiker, Shakespeare Dramatiker.

Und wie stimmt zu diesem Vorwurf Goethes Aufsatz „Shakespeare
und kein Ende".

Das Gefühl für Entwicklung scheint Herrn vr. Koelsch zu fehlen.
Er glaubt, daß Hauptmann und seine Mitkämpfer ihre Werke geschrieben

hätten, um Faustens angebliche Unzufriedenheit mit der Welt zu widerlegen.

Schon in der vorigen Nummer der „Rundschau" wurde versucht,
die neue Kunst mit der ganzen Zeit in Verbindung zu bringen.
Selbstverständlich muß immer wieder betont werden, daß alle Kunst zeitlich
und örtlich bedingt ist.

Der erste Satz, den Herr Dr. Koelsch höhnend über die neue Kunst
schreibt, lautet: „Ans Steckenbleiben dachte natürlich niemand. Man sorgte
sich überhaupt wenig in den Kreisen der Jungen. Man wollte entdecken

und dichten." Es ist einer der wenigen Sätze, die richtig sind in seiner

Abhandlung. Allerdings, man dachte nicht ans Steckenbleiben. Aber zeige

man mir den Mann, der gebangt und gezagt hätte in der Jugend und

aus dem ein großer Künstler geworden wäre. Nein, der wahrhaft Große
glaubt an sich. Mit niederknieender Bewunderung betrachtet er die

Vergangenheit, aber schöner dünkt ihn die Gegenwart, weil sie ist, und
alles Heil erwartet er von der Zukunft!

416



Und es ist nicht wahr, wenn man sagt, daß diese neuen Stürmer und

Dränger Goethes und Shakespeares Ruhm zuschanden machen wollten.
Im Gegenteil, in ihnen und in Kleist sahen sie ihre Lehrer.

Und es ist nicht wahr, daß sie das „Drama der himmelschreienden
Gefühls-, Phantasie- und Gedankenarmut des menschlichen Daseins"
schufen. Eerhart Hauptmann, der die Träume Hanneles und das Wunderland

Rautendeleins schauen konnte, hat Phantasie. Als Beispiel nimmt
Herr Dr. Koelsch Hauptmanns „Fuhrmann Hensche!" und schreibt den

merkwürdigen Satz darüber: „Es war ein für allemal bewiesen, daß der

Mensch seine Sehnsuchten sehr wohl zu stillen vermöchte auf dieser Erde
(solange es Sauerkraut und Branntwein gab)." Dieser Satz beweist

nur, daß Herrn Dr. Koelsch die Fähigkeit, künstlerisch nachzuempfinden,
fehlt. Gewiß, der Fuhrmann Henschel führt nicht große Reden im Munde,
und er hat wenig Gedanken. Aber desto reicher ist er an Gefühlen. Das
ist es ja eben, was jede bürgerliche Kunst zeigen will, daß es, nach

Schopenhauers Wort, auf die „innere Fallhöhe" des Menschen ankommt,
d. h. daß nicht bloß Könige fühlen und tragisch enden können, sondern
auch die, die da arm an Geist sind. Wenn „Sauerkraut und Branntwein"

diese Menschen befriedigen würden, warum gehen sie da zugrunde,
diese Fuhrmann Henschel oder Helene Krause aus „Vor Sonnenaufgang"?
In diesem Gefühlsleben des „geistesarmen" Fuhrmann Henschel liegt eine

unerhörte Tragik, und alle Kritiker haben vor dieser Kunst ihre Waffen
gesenkt. Ich kann hier nicht mit wenigen Worten die ganze Bedeutung
Gerhart Hauptmanns darlegen. Ich kann nur wiederholen: alle
Literarhistoriker und Kritiker unserer Zeit wie Erich Schmidt, Rich. M. Meyer,
Max Herrmann, Witkowski, Alfred Kerr, Moritz Jacobs, Franz Servaes
erkennen in Gerhart Hauptmann die bedeutendste künstlerische Kraft
unserer Tage, und die ganze Welt hat mitgelebt mit der Waschfrau
Wolffen und dem genialen Crampton, mit Florian Geyer und dem

Glockengießer Heinrich, mit Michael Kramer und Ottegebe, mit Elga
und mit Michel Hellriegel. Wir alle lieben ihn und mit tiefster Trauer
sahen wir sein Versagen in seinem jüngsten Werk „Die Jungfern von
Bischofsberg". Doch wir hoffen auf das nächste Werk, hat doch jeder
Dichter, selbst Goethe, uns neben den großen auch schwache, ja unwürdige
Werke geschenkt. „Du bist ja doch unser Größter" möchte ich ihm mit
Alfred Kerr zurufen. Hauptmann verkörpert am reinsten das Fühlen
unserer Tage. Und der Reichtum seiner Gestalten allein zeigt uns, wie
dieser Große im Innersten das Leben erlebt hat. Und da wagt man
zu erklären, daß Hauptmann seit seinen „Webern" nichts mehr erlebt
habe! Das beweist nichts gegen Hauptmann, sondern nur, daß der
Betreffende nicht fähig ist, mitzufühlen. Wer so urteilt, der steht auf dem

Standpunkt, den Gottsched 1730 vertrat: „eine gesunde Vernunft, ge-

417



nügende Einficht in die Philosophie ist zum Dichten notwendig." Herr
Or. Koelsch verlangt, daß die Menschen auf der Bühne „tiefsinnig reden"
und daß das Theater „der Tempel ist, in dem man uns tiefer einweiht
in die Mysterien des Daseins". Nein, Kunst „soll" überhaupt nichts,
Kunst ist der Spiegel des Lebens! Nicht der ist ein Dichter, der
philosophische Lehren in Verse bringt, sondern der, der, ein zweiter Gott,
Gestalten schafft voll Blut und Leben, mit denen wir mitleben und
mitleiden können. Goethe erklärt den als Dichter, der lebendiges Gefühl
der Zustände besitzt und die Fähigkeit, sie auszudrücken.

Schon das 18. Jahrhundert setzte an die Stelle der fordernden die
empirische, analysierende Poetik. Nur jemand, der noch zu Gottscheds

Zeiten lebt, kann eine von ihm als kanonisch anerkannte Technik von
jedem Drama verlangen.

Noch einmal: es gibt nicht die Technik des Dramas, es gibt keine

kanonische Technik, alle Kunst ist zeitlich und örtlich bedingt. Alle
Gesetze des Dramas sind bedingt durch Raum und Zeit und die Aufmerksamkeit

des Publikums. Worin gleicht die Technik der Alten der
Shakespeares? Die Technik unserer Dramen steht der der Antike näher; wie
gering war in ihren Dramen die sinnfällige Handlung! Schon Nietzsche

bezeichnet es als Fehler, Drama immer mit äußerer Handlung zu
übersetzen. Herr Or. Koelsch aber definiert Handlung als „eine Folge von
sichtbaren Geschehnissen." Also geschehen im Jahre 1907. Und 1759

hatte Lessing in seiner „Abhandlung über die Fabel" schon definiert:
„jeder innere Kampf von Leidenschaften, jede Folge von verschiedenen
Gedanken, wo ein<die andere aufhebt, ist eine Handlung."

Die Grundlage des modernen Dramas ist der Dialog. Der Dialog
ist das eigentlich Dramatische für uns, nicht mehr die äußere Handlung.
Noch für Shakespeare, der der größte Dichter aller Zeiten bleibt, obwohl
vieles, was in seiner Zeit bedingt war, uns fremd geworden ist, war
der spannendste Augenblick dann gegeben, wenn zwei Menschen mit
gezogenen Schwertern auseinander losrennen und der eine tot liegen
bleibt. Wir haben alles laute Eefühlsgeschrei von der Bühne verbannt
und werden hoffentlich auch bald dahin kommen, den Tod als untragisch
zu verwerfen. Für uns ist das Dramatische gegeben, wenn zwei Menschen
sich am Teetisch gegenübersitzen, zwei Menschen, die das Fazit ihres Lebens
ziehen und von denen wir fühlen, daß jeder bereit ist, den andern zu
vernichten, wenn es gilt, seine Persönlichkeit durchzusetzen. Unsere Kunst hat
alles verinnerlicht, die „Tragik der großen Abenteuer", wie Maeterlinck
sagt, ist vorbei. Er, einer der berufensten Vertreter der jüngsten
Kunstrichtung, hat sich im „Schatz der Armen" über diese Fragen geäußert:
„Was können wir Wesen sagen, die von einer fixen Idee besessen sind und

418



keine Zeit zum Leben haben, weil sie einen Nebenbuhler oder eine
Geliebte umbringen müssen? Die Eifersucht des Othello liegt ein- für
allemal in den ersten Kreisen des Menschlichen. Öffnet nicht, wenn ein
Mensch sich vor dem Tode sicher glaubt, die sonderbare und schweigende

Tragödie des Daseins und der Unermeßlichkeit in Wahrheit erst die
Tore ihrer Bühne? Erreicht mein Leben erst dann seinen Gipfel, wenn
ich vor einem nackten Schwert fliehe? Und ist es immer nur im Kusse

hoch erhaben? gibt es keinen andern Augenblick, in dem man beständigere

und reinere Stimmen vernimmt?" —
Es ist die neue Kunst, die „Alltagskunst", die Maeterlinck hier

formuliert. Eine neue Kunst verlangt eine neue Technik. Wie nahe
verwandt sind Goethes „Jphigenie" und „Tasso" diesem neuen Drama. —
Diese neue Technik streitet nicht mit Shakespeares Technik um den

Vorrang, sie will nicht vorbildlich sein, sie will nichts sein als die Technik
unserer Tage. Sie ist die Technik Ibsens, Hauptmanns, Schnitzlers,
Maeterlincks und Hoffmannsthals. Ihre Dramen haben den Siegeszug
über die Welt angetreten und den Menschen unsagbar viel Schönes
gebracht. Wer darf da zu sagen wagen, daß sie „unnotwendig" waren?!

41»


	Stimmen und Meinungen : nochmals die unnotwendigen dramatischen Dichter

